
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Krise und Erneuerung des Mönchtums heute 

Eine Bilanz nach 10 Jahren* 

Am 18. Dezember 1970 veröffentlichte der •National Catholic Reporter" einen 
überaus aggressiven Aufsatz von Bruder Gabriel Moran (von den Christlichen 
Brüdern), in dem er das Ordensleben in der Kirche für bereits tot erklärte. Bruder 
Moran, in den USA durch seine theologischen Schriften sehr bekannt, wagte sogar 
das Datum des Todes anzugeben: Das Ereignis sei um 1965/66 eingetreten. 
Obwohl der Artikel an Schärfe nichts zu wünschen übrig ließ und der Verfasser 
seinen Ruf als den eines besonnenen und klugen Mannes aufs Spiel gesetzt hatte, 
war die Reaktion eher mäßig. Der Grund dafür liegt wohl darin, daß 1970 die 
Haltungen und Einstellungen der Ordensleute in den USA bereits eindeutig 
fixiert waren. Diejenigen, die sich schon früher über Aufsätze dieser Art geärgert 
hatten, hatten den •National Catholic Reporter" abbestellt und lasen ihn nicht 
mehr. Diejenigen aber, die sich noch für dergleichen interessierten, fanden in 
dem Aufsatz nichts Neues, was sie hätte aufregen können; allenfalls meinten sie, 
er habe es klarer formuliert als andere. Hätte Bruder Moran den Aufsatz um 
1966 herum veröffentlicht, dann hätte er die Wirkung einer Bombe gehabt. Aber 
inzwischen hatte sich die Szene gründlich verändert und hat es seitdem noch 
weiterhin getan. 

Die Entwicklung seit dem Konzil 

In den Jahren 1965/66 waren die Ordensleute eifrig damit beschäftigt, neue 
Konstitutionen und Deklarationen zu erarbeiten und ihre Gemeinschaften zu 
modernisieren. Die Traditionalisten waren verwirrt durch neue Terminologien 
und erschreckt über ihre eigene Unkenntnis der neueren Theologie. Aber es war 
etwas los zu jener Zeit! 1970 nun fühlten sich alle, die auf ein neues Utopia im 
Ordensleben gehofft hatten, tief enttäuscht. Weil dieses nicht, wie 1966 erwartet, 
aus dem alten Ordensleben geboren wurde, beschwor Moran 1970 ein ganz neues 
Utopia, völlig verschieden von jedem früheren Modell. 

Aber auch 1974 ist dieses Phantasieland von Moran, das einen völlig neuen 
Begriff von Ordensleben einführte und alle Gemeinschaften von Männern und 
Frauen entsprechend geformt hätte, noch immer nicht verwirklicht; die •Titanic", 
der alte große Ozeandampfer, ist noch immer nicht gesunken. Aus der Zeit um 
1970 ist nur die Polarisierung übrig geblieben, aber auch sie in verwandelter 
Gestalt. Denn diejenigen, die damals versuchten, ihre Institute gemäß der Skizze 
von Moran umzumodeln, haben indessen enttäuscht ihr Vorhaben aufgegeben 
und sind ausgetreten. Die Polarisation, die geblieben ist, beherrscht nun die 

* Vortrag, gehalten auf einer Tagung der Paulus-Akademie in Zürich über das Ordens- 
leben heute am 28724. März 1974. 



Aus dem Leben der Kirche 300 

Institute selbst und bezieht sich auf jene Erneuerung, die in den Jahren 1965/66 
begonnen wurde. 

Es wäre nun interessant, die Theorien eines •radikalen Wandels" zu disku- 
tieren, den Entwurf einer ganz neuen Form von Mikro- oder Minikommunitäten 
in der Kirche unter die Lupe zu nehmen und zu fragen, ob das eine denkbare 
Form christlichen Lebens sein könnte. Aber für diejenigen, die an den überkom- 
menen Formen des Ordenslebens festgehalten haben, ist es vielleicht sinnvoller, 
über den jetzigen Zustand nachzudenken, in dem sich ihre Institute befinden1. 
Die wirklich vollzogene Erneuerung zu betonen, die in den herkömmlichen Insti- 
tuten stattgefunden hat, ist jedenfalls ein wichtiges und notwendiges Unter- 
nehmen, das sich von selbst rechtfertigt. 

Wandel zum Besseren? 

Erneuerung meint auch Wandel. Ist nun jene Erneuerung, die wir vor 10 Jahren 
in den Orden begonnen haben, ein Wandel zum Besseren? Mit welchem Maß soll 
man solchen Wandel messen? Wie läßt sich Erneuerung von Dekadenz unter- 
scheiden? Derart sind die Fragen, die heute die Ordensleute entzweien. Bernard 
Besret schrieb in einem Brief an die Freunde von Boquen 1968: •Jede Erneue- 
rungsbewegung fängt damit an, Formen zu zerbrechen, vorfabrizierte Systeme 
und Konventionen und alles von vornherein Festgelegte und Vollautomatisierte 
abzulehnen. Das kann man überall sehen: Jedes Erwachen von Kreativität beginnt 
mit einem Akt scheinbarer Zerstörung; denn zuerst müssen die Formen zer- 
brochen werden." So stellt sich nach ein paar Jahren die Frage: War es nun eine 
scheinbare oder etwa eine wirkliche Zerstörung? Kam der schöpferische Geist 
wirklich als befreiendes und frisches Element? 

Besret bringt in dem gleichen Brief noch ein anderes interessantes Bild: •Wenn 
das Zerbrechen der Formen nicht aus Zerstörungslust geschieht, sondern aus dem 
echten Verlangen, Lebenskräfte zu entbinden, dann geschieht das nicht irgendwie, 
sondern immer so, daß die Wirklichkeit, um die es geht, aufgelöst wird in ihre 
wesentlichen und konstitutiven Elemente. Diese Elemente, die wir so ineinander 
gefügt sahen, daß es sich dem Anschein nach um eine einzige Wirklichkeit han- 
delte, müssen voneinander unterschieden und in sich selbst betrachtet werden, 
damit jedes einzelne seinen besonderen Reichtum bewähren kann." Unsere Frage 

1 Vielleicht haben wir nicht deutlich unterschieden zwischen der Behauptung: •Es kann 
ganz neue Formen des Ordenslebens in der Kirche geben" und jener anderen: •Die alten 
Formen sind alle passe und haben keinen Sinn mehr." Muß man denn den Tod einer 
Lebensform behaupten, um die Geburt einer neuen verkünden zu können? Oder will man 
etwa innerhalb dieser neuen Form zu derselben Engstirnigkeit kommen, die man an der 
bisherigen Form kritisiert hat? Wenn ich mich auch für neue Formen des Ordenslebens 
in der Kirche sehr interessiere und solche Formen bei einem vollständigen Überblick 
über das, was in der Kirche vor sich geht, nicht ausschließen möchte, so kann ich doch 
sagen, daß die Versuche, bestehende monastische Gemeinschaften auf eine ganz neue 
Grundlage zu stellen, alle gescheitert sind. Immerhin haben solche Versuche wichtige 
Fragen aufgeworfen, die auch die bestehenden Gemeinschaften angehen, und so haben 
sie ihre Bedeutung und ihren Nutzen gehabt. 



Aus dem Leben der Kirche 301 

muß daher so lauten: Liegen nun etwa alle Teile wild durcheinander? Oder 
haben wir Stück für Stück zu einem Gebäude zusammengefügt? 

Für ein endgültiges Urteil ist es noch zu früh. Wir alle sind viel zu sehr mit 
dem Gefühl an der Sache beteiligt, um objektiv zu sein. Andererseits, selbst jene 
Bemerkungen, die wir als voreingenommen Beteiligte machen, werden späteren 
Geschlechtern helfen können, unsere Gründe zu verstehen und die Gescheh- 
nisse zu rekonstruieren. Was ich Ihnen hier vortrage, bezieht sich nur auf die 
monastischen Orden, näherhin auf das, was mir davon am besten vertraut ist: die 
Benediktinische Konföderation und die ihr angeschlossenen Nonnen und Schwe- 
stern. Wegen der pluralistischen Eigenart der Benediktiner wird sich freilich 
vieles von dem, was wir hier vorfinden, auch von anderen Gruppen sagen lassen 
und zu fruchtbaren Vergleichen Anlaß geben. 

Vier Grundtendenzen des nachkonziliaren Aufbruchs 

Der Einstieg in unsere Frage ist nicht ganz leicht. So habe ich denn nach manchen 
Überlegungen gemeint, es wäre zunächst gut, vier Anliegen herauszustellen, die 
sich deutlich innerhalb des Mönchtums unmittelbar nach dem Konzil abgezeichnet 
haben; sodann werde ich darzustellen versuchen, in welcher Weise diese Anliegen 
heute noch vorhanden sind und was davon an Vorstellungen und Wünschen ver- 
wirklicht worden ist. 

Die vier Anliegen sind folgende: 
1. Die Suche nach einem einfacheren Lebensstil; 2. die Suche nach einsichtigeren 
religiösen Zeichen und Symbolen; 3. die Suche nach •Gemeinschaft" oder •Brü- 
derlichkeit" und 4. die Suche nach neuen Formen des Mitwirkens in Kirche und 
Welt. Manche von ihnen überschneiden sich, und es ist schwierig, sie von einander 
zu unterscheiden. Dennoch scheint es mir unumgänglich, ihnen im einzelnen nach- 
zugehen. Denn sie waren für das Mönchtum des letzten Jahrzehnts charakteristisch. 
Ihre Anliegen haben die anderen traditionellen Werte des Mönchtums zwar nicht 
überlagert, aber sie haben sicher deren Erscheinungsformen besonders beeinflußt 
und gelegentlich einige von ihnen sogar in Frage gestellt. 

1. Die Suche nach einem einfacheren Lebensstil 

Das Verlangen, in den Klöstern alte Bräuche neu zu überdenken, ist gewiß nichts 
Oberflächliches; vielmehr geht es dabei um ein tieferes Bemühen um ein ein- 
facheres Leben. Die Tendenz zur Über-Institutionalisierung und zu übertriebe- 
nem Formalismus ist eine ernste Versuchung in der Geschichte der Klöster. Solch 
ein Formalismus umgibt sich dann mit einem •sakralen" Charakter und wird 
zu einer Kruste, die schwer zu durchbrechen ist. Zur Zeit findet man auf diesem 
Gebiet mehr Unbehagen in Europa als in den Vereinigten Staaten und in der 
Dritten Welt, obwohl das Problem auch dort vorhanden ist, weil ja diese Klöster 
meist in der europäischen Kultur verwurzelt sind, von europäischen Häusern 
gegründet wurden und mancherlei alte Bräuche in den neuen Boden verpflanzt 
haben. Im allgemeinen ist es wohltuend, die neuen Gründungen in Afrika oder 
Mittel- und Südamerika zu besuchen, wo die Mönche in ihrem Verhalten viel 



Aus dem Leben der Kirche 302 

freier und weniger gekünstelt erscheinen. Die leichte Verneigung, mit der man 
einander in europäischen Häusern begrüßt, wirkt oft nur wie eine vorgeschriebene 
Geste. In Afrika hingegen hat man den Eindruck, der Gruß eines lächelnden 
schwarzen Gesichts mit blendend weißen Zähnen gilt wirklich ganz persönlich 
dir ... Zu den Klöstern, die näher anzuschauen besonders lohnt, gehören die vier 
brasilianischen Häuser; sie wurden am Ausgang des 16. Jahrhunderts von Portu- 
giesen gegründet und am Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts von 
der Beuroner Kongregation reformiert. Der äußere Rahmen bietet das beste Bei- 
spiel von Kolonialbarock; das innere Leben wurde nach deutschem Vorbild gestal- 
tet; die heutigen Mönche aber sind fast ausschließlich Brasilianer, die nach ihrem 
eigenen monastischen Ausdruck suchen. Das geschieht nun in jedem Haus auf 
verschiedene Weise und bietet ein beeindruckendes Schauspiel. 

Weniger triumphalistisch, weniger snobistisch, weniger theatralisch 

Das Leben in einer großen monastischen Gemeinschaft kann recht kompliziert 
sein. Wenn man versucht, es zu vereinfachen, müssen viele Faktoren zusammen- 
wirken. Daher überschneidet sich dieser Abschnitt mit dem zweiten (der Suche 
nach religiösen Symbolen) und dem dritten (der Suche nach Gemeinschaft). Für 
einen Außenseiter scheint es so, als ob ein großer Teil des Tages, wenn nicht sogar 
der ganze Tag, mit dem Vollzug gewisser Riten verbracht würde, die dazu dienen, 
Ordnung und Disziplin zu sichern. Vielleicht findet man noch mehr davon in 
klausurierten Nonnenklöstern und in Häusern mit jahrhundertealter Tradition. 
Wenn z. B. eine Kommunität über hundert Mitglieder zählt, können viele Minu- 
ten vergehen, bis alle im Chor oder Refektorium eingezogen sind und die üblichen 
Verneigungen gemacht haben. Einige dieser Zeremonien haben ihren ursprüng- 
lichen Sinn völlig verloren; sie neu zu überdenken, hat sich als notwendig erwie- 
sen. Oft hat man gemeint, das alles diene mehr dazu, das Volk zu erbauen, als das 
innere Leben der Mönche anzuregen. Doch die Notwendigkeit der Vereinfachung 
reicht weiter als nur bis zum Zeremoniell. Es geht vielmehr um Haltungen gegen- 
über dem Leben und um die Beziehung zwischen der geistlichen Existenz einer 
Kommunität und ihrem Alltag. Das betrifft dann die Art, wie man sich kleidet, 
wie man ißt, welchen Wagen man fährt, welche Dinge man kauft. Alle diese 
Dinge drücken ja persönliche Optionen aus. Wenn der Mönch immer um Gott und 
Seine Gegenwart in der Welt weiß, dann muß er danach trachten, sich selbst 
einen Raum und Rahmen zu schaffen, innerhalb derer sich diese Gegenwart je 
und je deutlich zu bekunden vermag. Das Verlangen nach Veränderung in der 
Mitte der sechziger Jahre stammte aus dem Bedürfnis, weniger triumphalistisch, 
weniger snobistisch, weniger theatralisch zu leben. All das war nötig, wenn die 
Mönche Zeugnis ihrer echten Gottsuche geben wollten. Das ist zwar nur die Kehr- 
seite der Medaille, aber man muß zugeben, daß dieser Prozeß der Vereinfachung 
auf diese negative Weise begonnen hat. 

Architektonische Vereinfachungen 

Für die älteren Häuser entstand dadurch ein ungeheures Problem. Schon die 
Architektur mußte der Veränderung, die man suchte, unüberwindliche Schranken 



Aus dem Leben der Kirche 303 

setzen. Solche Veränderungen sind überaus kostspielig und daher weniger ein 
Zeugnis der Armut als ein Zeugnis für hinausgeworfenes Geld. Immerhin sind 
einige gelungene und bedeutsame Veränderungen zustande gekommen. Lassen 
Sie mich ein paar davon nennen, wie sie in älteren Klöstern geschehen sind. Der 
Versuch etwa in der Kirche von La Pierre-qui-vire zeigt, daß man eine Atmo- 
sphäre voll Ernst und Würde wahren kann auch ohne schweres Chorgestühl. Die 
Teppiche geben dem Raum Wärme und Widerhall für Gebet und Gesang in der 
Muttersprache. Man könnte auch die Renovierung der Kirche von St. Meinrad, 
Indiana, erwähnen. Die neugotische Architektur hat einen weißen Anstrich 
bekommen, der die Linien der Kirche mehr zur Geltung bringt und eine Atmo- 
sphäre erzeugt, die besser zum Beten anregt, als das in dem alten, überladenen 
Gebäude der Fall war. Die Mönche benutzen sowohl den Chor wie das Schiff, 
den Chor für die Lesungen, das Schiff für die Eucharistiefeier. Die Kirchenbänke 
sind verschwunden. Alles wirkt einfacher und schöner. Neubauten sind natürlich 
vorteilhafter. So haben die Nonnen von Pradines es verstanden, beim Neubau 
ihrer Kirche zu vermeiden, daß ein riesiger Komplex die schlichten Linien ihres 
alten Klosters erdrückte. Zudem ist es ihnen gelungen, das Innere so zu gestalten, 
daß sie weder von den Gläubigen noch vom Altar isoliert sind. Ähnlich erleich- 
tern die neuen Kirchen der Mönche in Samen und in Meschede die Teilnahme 
des Volkes. In fast allen nach dem Konzil entstandenen neuen Klöstern nimmt 
man die Tendenz wahr, den Prunk zu vermeiden und die Gebäude auf das Funk- 
tionelle umzustimmen. Auch über die Anlage des Refektoriums macht man sich 
Gedanken, vor allem über die Tradition, die Tische an den Längswänden auf- 
zustellen und nur die eine Seite zu besetzen. Manche neuen Refektorien haben 
denn auch bereits einen mehr familiären Stil erhalten. Es ist sehr unerfreulich, 
etwa in der Dritten Welt riesige Refektorien anzutreffen, die in krassem Wider- 
spruch zu den einfachen Eßgewohnheiten der einheimischen Mönche stehen. 
Manche neuen Klöster haben versucht, die Tradition ästhetisch schöner Bauten 
mit der notwendigen Schlichtheit zu verbinden. Beispiele aus der Dritten Welt 
wären hier Martinique, Las Condes, Tepeyac und das Kloster der Nonnen von 
Ahuatepec. Andere haben noch mehr die Einfachheit betont und eigentliche 
Zweckbauten errichtet, so etwa La Buenza oder Zagnanado in Afrika. Im heißen 
Klima, wo sich sehr viel mehr im Freien abspielt, empfiehlt sich ein Komplex von 
schlichten Bauten. Weston in Vermont andererseit hat, dem winterlichen Klima 
entsprechend, eine wunderbare Verbindung zwischen Einfachheit und gutem Ge- 
schmack gefunden. 

Vereinfachung des Offiziums 

Weiter als bei architektonischen Veränderungen ging man in der Vereinfachung 
des Offiziums. Manche Kommunitäten haben den Gebrauch der Kukulle, die 
Verneigungen und andere Äußerlichkeiten zurückgeschnitten. Statt der •statio" 
hat man den Sinn einer echten Prozession wieder entdeckt. Die Muttersprache 
hat ebenfalls zu Vereinfachungen geführt. So werden Lesungen z. B. häufiger im 
Leseton vorgetragen und nicht mehr gesungen. Doch eine letzte Antwort steht 
noch aus. 



Aus dem Leben der Kirche 304 

Bedürfnis nach kleineren Gemeinschaften 

Die Tendenz zur Einfachheit ist eng verbunden mit dem Problem kleinerer Kom- 
munitäten oder dem Versuch, große Kommunitäten in kleinere Gruppen auf- 
zuteilen. Im allgemeinen kann man sagen, daß die Neugründungen alle klein zu 
bleiben wünschen, wobei •klein" für die einen zwölf, die anderen vierzig Mitglie- 
der bedeutet. Der Versuch, große Gemeinschaften in eine Art von Dekanien zu tei- 
len hat meist keinen rechten Erfolg gehabt. Man bekam es mit der Furcht zu tun, 
daß aus einer Teilung Gegensätze entstehen könnten. Einige Klöster haben das 
Experiment mit gewissen Einschränkungen und innerhalb bestimmter Gebiete mit 
einigem Erfolg durchgeführt. In solchen Fällen ist nicht immer die ganze Kom- 
munität bei allen Übungen beisammen, sondern aufgeteilt nach Gruppen, bei- 
spielsweise ein- oder zweimal in der Woche bei der Messe, oder bei weniger 
wichtigen Hören oder dergleichen. Das hat sich als hilfreich erwiesen, besonders 
für jüngere Mönche, die gelegentlich weniger formelle Gottesdienste wünschen als 
solche, bei denen sich hundert Leute zusammenfinden. Andere Klöster mit mehr 
äußerer Tätigkeit scheinen die Notwendigkeit nicht so zu spüren, weil ihre Arbeit 
schon die wünschenswerte Abwechslung schafft und sogar zwangsläufig dafür 
sorgt, daß die Kommunität sich in Gruppen unterteilt. 

Versucht man die Summe aus all diesen Tendenzen und Experimenten zu zie- 
hen, so könnte man sagen: In den sechziger Jahren hat das alles als eine Art 
negativer Reaktion begonnen, die aber nötig schien. Das Ergebnis war in man- 
chen Kommunitäten ein rascher Stilwandel, der, besonders in den USA, nichts 
unberührt ließ. Die Schwestern scheinen sich dem neuen Stil am besten angepaßt 
zu haben. Die Nonnen hingegen haben meistens nichts geändert und bleiben 
unbeteiligt. Um 1970 herum ließ dann die Tendenz zur Veränderung bei Äbten 
und Kommunitäten manche Befürchtung wachwerden. Die Meinungen schienen 
geteilt; eine Rückentwicklung setzte ein. Nach 1970 kann man die Wiederkehr 
mancher Dinge beobachten, die bereits abgeschafft waren. Ich muß freilich sagen, 
daß derlei Dinge heute gekünstelter wirken als je zuvor; denn sie werden eklek- 
tisch ausgesucht je nach Laune eines Abtes oder Zeremoniars und fügen sich nicht 
in ein harmonisches Ganzes, wie früher. 

In einigen Klöstern ist man hart bis an die Grenze der Nachlässigkeit gelangt; 
der Sinn der Veränderungen ist nicht recht einzusehen. Hier scheint dann die 
Vereinfachung zu einer Art von bourgeoisem Lebensstil geführt zu haben statt 
zu einer Atmosphäre, welche die Suche nach Gott und seiner Gegenwart begün- 
stigt. 

Andere Klöster suchen unter erleuchteter Leitung weiter und halten sich dabei 
an geistliche Kriterien. Dann wird deutlich, daß Vereinfachung eine Form geist- 
licher Demut vor Gott und den Menschen ist, die ihre äußere Darstellung findet. 
Wenn das nicht der Fall ist, dann bleiben alle Veränderungen oberflächlich. ,1974 
stellt man eine große Vielfalt gerade auf diesem Gebiet fest. 



Aus dem Leben der Kirche 305 

2. Die Suche nach einsichtigeren Zeichen und Symbolen 

Mönchtum steht nicht isoliert da innerhalb der Welt eines tiefreichenden sozio- 
kulturellen Wandels. Mönche bringen ihr ganzes Kulturgepäck mit ins Kloster, 
und die Klöster selbst bleiben stets Ausdruck der Kultur ihrer Zeit. Zu meinen, 
ein Kloster dürfe die Probleme des Kulturwandels nicht zur Kenntnis nehmen, 
heißt den Kopf in den Sand stecken oder zu einem Museumsstück werden. Im 
allgemeinen wissen die Mönche das. Dennoch versuchen sie nicht selten, eine 
Mauer zwischen sich und solchem Wandel aufzubauen; sie verurteilen alles, was 
sie erleben, als negativ und antichristlich. Manches davon mag es auch sein, 
anderes jedoch ist vom Evangelium selbst inspiriert, das stets neue und frische 
Ausdrucksweisen findet. 

Daß wir in einer Zeit besonderer und besonders schneller Veränderungen 
leben, ist oft und oft gesagt worden. Jeder Artikel über das Ordensleben beginnt 
damit. Mir scheint wichtig, diese Veränderungen als gegeben anzunehmen; damit 
gibt man bereits zu, daß dadurch unser ganzes Arsenal von religiösen Zeichen und 
Symbolen in Mitleidenschaft gezogen ist. Viele dieser Zeichen und Symbole haben 
einfach nicht mehr die gleiche tiefe Bedeutung, die sie einst besaßen. Sie vermit- 
teln nicht mehr spontan die Gegenwart Gottes. Man kann das in einer Art von 
Nostalgie bedauern, aber helfen tut das nichts. Wenn man den Glauben zwingen 
will, sich in überlebten Symbolen auszudrücken, kann das zu schweren geistlichen 
Problemen führen. Die Kirche weiß das und hat voll Einsicht auf dem Konzil 
den Entwurf einer Liturgiereform zustande gebracht, der dieses Phänomen 
berücksichtigt. Die Mönche müssen das gleiche tun, wenn junge Leute in ihren 
Klöstern ein echtes religiöses Leben finden sollen. Ich kann allerdings nicht leug- 
nen, daß es heute auch manche junge Menschen gibt, die von der Nostalgiewelle 
erfaßt sind oder die sich von dieser Welle in ein Traumreich entführen lassen 
wollen. Es kann auch sein, daß sie Gesellschaftsschichten angehören, die vom 
Wandel und Wechsel nicht so betroffen sind oder die im Gegenteil sich heftig 
im Kampf dagegen engagiert haben. Doch sind solche Beispiele eher Ausnahmen, 
und man kann sich auch fragen, ob diese Art, der Wirklichkeit zu entfliehen, ein 
Zeichen von Gesundheit ist. Ich habe es längst aufgegeben zu meinen, daß Klöster 
mit mehr Berufen schon deshalb als ganz besonders gesund anzusehen seien. Man 
muß immer fragen: Welcher Art sind diese Berufe? Was suchen diese Menschen 
eigentlich im Kloster? 

Herausforderung durch die Säkularisierung 

Die Frage nach religiösen Zeichen und Symbolen ist für Mönche, die in Wahrheit 
Gott suchen, äußerst wichtig. Das Phänomen ist überall auf der Welt anzutreffen; 
niemand ist unberührt davon, weder Europa, noch die USA, weder Südamerika, 
noch Asien oder Afrika. Vielleicht hat es die verschiedenen Kulturen nicht überall 
im gleichen Maße heimgesucht, aber gegenwärtig ist es allenthalben. Oft ist es 
freilich leichter, in abstrakter Weise davon zu reden, als die praktischen Folgen 
für das klösterliche Leben aufzuzeigen. Viele Bücher sind über die Säkularisierung 
geschrieben worden, aber nur wenige soziologische Studien haben sich mit deren 



Aus dem Leben der Kirche 306 

konkreten Folgen befaßt, und nun gar in den Klöstern! Viele Soziologen, wenig- 
stens in den USA, sind zu der Meinung gelangt, daß die Bewegung nicht eigent- 
lich auf Säkularisation zielt, sondern auf neue religiöse Ausdrucksweisen. Die 
Angst des vergangenen Jahrzehnts ist nun abgeflaut. Der Mensch ist weiterhin 
religiös motiviert, weithin wenigstens; was er sucht, das sind neue Ausdrucks- 
formen für seinen Glauben. Der Tod Gottes ist eher ein Gegenstand für akade- 
mische Debatten; Wurzel im Volk hat diese Idee nicht geschlagen. 

Polarisation bei der Suche nach neuen Zeichen 

In den Klöstern ist das Ergebnis zunächst eine gewisse Polarisation aufgrund von 
Äußerlichkeiten gewesen. Dahinter aber steht eine Sorge, die jedoch nur selten 
ihren entsprechenden Ausdruck findet. Wenn Zeichen und Symbole in Frage 
gestellt werden, dann sehen manche älteren Mönche darin den Zusammenbruch 
ihres ganzen monastischen Lebens. Jede Veränderung scheint ihnen das Vorspiel 
zu einer weiteren; sie fürchten, daß dies kein Ende mehr nehme und schließlich 
zur Vernichtung alles dessen führe, was sie gekannt haben; nichts würde mehr 
übrig bleiben, das Verlorene zu ersetzen. Diese Angst ist durchaus real, und sehr 
viele Mönche sind von ihr heimgesucht. In ihrer Ausbildung war kein Platz für 
Veränderungen vorgesehen; monastisches Leben war ihnen als unbeweglich und 
unveränderlich hingestellt worden. Es ist nicht ihre Schuld, daß sie nun verwirrt 
sind. Man muß auch zugeben, daß nicht allen Veränderungen eine entsprechende 
Vorbereitung vorausgegangen ist, die hätte zeigen müssen, daß durch sie das 
geistliche Leben eines jeden Mönchs bereichert werden würde. Vielfach wurden 
sie einfach durch eine Abstimmung in der Kommunität oder auf Wunsch des 
Abtes angeordnet. Die neuen Ausdrucksformen scheinen den älteren Menschen 
sentimental, ehrfurchtslos und •modisch"; die älteren Formen hingegen gelten 
den jüngeren Mönchen als geschichtslos, formalistisch und unchristlich. Es ist 
schwer für eine Kommunität, unter solchen Voraussetzungen gemeinsam zu leben 
und zu beten. 

Neue Sakralität in der Liturgie 

Ohne Zweifel ist in den Klöstern gerade der Bereich des Offiziums von dieser 
Umwälzung am meisten betroffen worden. Der Gebrauch des Gregorianischen 
Chorals hatte dank seiner inneren Schönheit, seines Alters, seiner Bindung an die 
lateinische Sprache eine sakrale Atmosphäre geschaffen. Mit dem Gebrauch der 
Muttersprache ist viel davon verloren gegangen. Der Gebrauch des Gregoriani- 
schen Chorals mit muttersprachlichem Text hat das zu überbrücken versucht, aber 
erst recht eine von Nostalgie angekränkelte Haltung verraten. Man sollte jedoch 
beim Gespräch über derlei Veränderungen nicht zu negativ sein und nicht nur das 
betonen, was man verloren hat. Auf meinen Reisen nehme ich einen neuen 
sakralen Charakter des Offiziums wahr; es wird von allen bejaht und schließt 
Gemeinschaften, die bereits polarisiert waren, wieder zusammen. Solche neuen 
sakralen Elemente sind beispielsweise Dinge wie das Schweigen (wir lernen erst 
jetzt wieder, wie sakral das Schweigen sein kann!); das gemeinsame Hören 
heiliger Texte (wir lernen wieder, was Hören bedeutet!); freies Beten und Für- 



Aus dem Leben der Kirche 307 

bitten für andere (wir erfahren neu, welche Beziehungen zwischen unserem Beten 
und der Welt um uns herum bestehen!). Das alles sind positive Dinge. Und selt- 
sam genug: man kann auch sagen, daß die Einfachheit der liturgischen Feier, der 
heiligen Gefäße und Gegenstände die wenigen, aber sorgfältig ausgewählten 
Elemente für uns aufgewertet hat. 

Auf einem Gebiet freilich stehen Lösungen einstweilen noch aus. Ich meine 
die Gestensprache. Sogar in der Dritten Welt zögert man hier noch, wiewohl sich 
doch da gerade erwarten ließe, daß die lokalen Traditionen hilfreich sein würden. 
Neue Gesten sind in den USA durch die Pfingstbewegung aufgekommen; man 
findet ihren Einfluß auch in den Klöstern. Auch begegnet man orientalischen 
Körperhaltungen, aber nur gelegentlich. Bei diesem Suchen scheint mir am wich- 
tigsten, daß alle Mönche von der Notwendigkeit überzeugt sind, einander die 
Aufrichtigkeit der Bemühungen um einen echten Ausdruck des Glaubens heute 
zuzubilligen. Dieses Problem kann, wie wir alle wissen, das eigentliche Wesen 
des Glaubens betreffen. Gemeinsames Suchen aller, mit Ehrfurcht vor dem, was 
der jeweils andere braucht, kann zu dauerhafteren Ergebnissen führen. Nach 
meiner Ansicht müßten wir Mönche hier viel mehr tun; unser Suchen darf nicht 
aufgehalten werden, wenn es auch von Zeit zu Zeit einer Periode der Beruhigung 
und des Nachdenkens bedarf, ehe man zu neuen Veränderungen schreitet. 

Notwendigkeit und Schwierigkeit eines städtischen Mönchtums 

Im gleichen Zusammenhang könnte man noch andere Gesichtspunkte besprechen, 
die sich aus der Herausforderung des Mönchtums durch die Säkularisierung erge- 
ben. Eine Rückbesinnung auf Begriffe wie •Wüste" im biblischen Sinn, Kontem- 
plation, Gemeinschaft und dergleichen erweckt das Verlangen nach anderen mona- 
stischen Ausdrucksformen: etwa nach städtischen Kommunitäten und nach einer 
größeren Offenheit der Umwelt gegenüber. Bei uns Benediktinern sind solche 
Versuche meistens gescheitert. Ich glaube allerdings nicht so sehr, weil die Kon- 
zeption schlecht war, sondern weil diese Versuche von Leuten unternommen 
wurden, die selbst innerlich nicht gefestigt waren und nach Lösungen für ihre 
persönlichen Probleme suchten, was nun eben nicht durch einen einfachen Milieu- 
wechsel gelingen kann. An sich ist die Idee eines städtischen Mönchtums durchaus 
sinnvoll; es müssen nur überzeugende Formen dafür geschaffen werden. Ein 
solches Mönchtum verlangt freilich ein höheres Maß an Selbstdisziplin als der 
ältere Typ; denn der schützende Rahmen müßte elastischer sein, und das verlangt 
von den Mönchen eine stärkere innere Überzeugung und eine tiefere Spiritualität. 
Wenn auch solche Versuche - etwa in Nana in Peru - noch nicht jene Bewährungs- 
probe bestanden haben, die ein abschließendes Urteil gestatten, so sind die Ver- 
suche als solche dennoch wichtig, trotz ihrer anscheinenden Vergeblichkeit. Immer 
geht es ja dabei um die Suche nach einem Ausdruck für den Glauben, der sich 
weniger in äußerlichen Zeichen und Symbolen bekundet als im ganzen Lebensstil 
und in einer christlichen Gesamteinstellung. Zweifellos kann der Mensch nicht 
ganz ohne ein Koordinatensystem leben. Dieses für eine Kommunität ausfindig 
zu machen, ist nicht leicht. Es müßte elastisch und doch tragfähig sein. Die 



Aus dem Leben der Kirche 308 

Schwierigkeit, die geeignete Atmosphäre für ein echtes, persönliches und gemein- 
schaftliches Gebet zu schaffen, und dabei die Grenzen zwischen der monastischen 
Kommunität und den äußeren Einflüssen zu wahren, ist groß, aber nicht unüber- 
windlich. Unseren Schwestern ist es eher gelungen, weil sie vom Kirchenrecht her 
größere Freiheiten haben; jedoch ist es zu früh, das Ergebnis zu beurteilen. 

3. Die Suche nach •Gemeinschaft" und •Brüderlichkeit" 

Die Benediktiner sind nicht unbeeinflußt geblieben von den zahllosen Veröffent- 
lichungen zum Thema Gemeinschaft heute. Gleich nach dem Konzil wurde auf 
diese Seite des monastischen Lebens ganz besonderer Nachdruck gelegt. Bei 
meinen Klosterbesuchen fragen mich alle: Welches ist die ideale Mitgliederzahl 
für ein Kloster? Jeder Versuch, die Idee von größeren Kommunitäten zu vertei- 
digen, ruft Einwände hervor wie diese: Wie kann bei einem so großen Haufen 
von Leuten eine echte persönliche Beziehung Zustandekommen? 

Die Frage nach der •richtigen" Größe einer Kommunität 

Für viele ist die kleine Kommunität die Lösung für alle Probleme des monasti- 
schen Lebens. Alle großen Kommunitäten sollten in kleine Gruppen aufgeteilt 
werden; das würde auch das Problem der großen Baulichkeiten beseitigen. Wenn 
man aber dieses Phänomen näher betrachtet, und wenn man die Dispensgesuche 
liest, so stellen sich doch mancherlei Fragen. Sicher gab es in den hergebrachten 
monastischen Formen Dinge, die den Bedürfnissen unserer Generation zuwider- 
liefen. Manche Klöster waren oft genug Gruppen von gemeinsam lebenden Ein- 
siedlern. Diese neue Dimension, das Verlangen nach echter Gemeinschaft, setzte 
die älteren Mönche wahrhaft in Schrecken; sie verstanden überhaupt nicht, was 
die Jüngeren eigentlich von ihnen verlangten. Sie hatten gelernt, ihre Gefühle 
im Zaum zu halten und sich von Freundschaft und sentimentalen Beziehungen 
zu distanzieren. Sie konnten sich nicht so recht für •Gemeinschaft" und •Brüder- 
lichkeit" begeistern. Sie liebten einen jeden in der Kommunität, aber warum 
sollten sie einen jeden wirklich kennenlernen und sich mit jedem bekannt 
machen? Manche waren entsetzt und fürchteten einen Zusammenbruch der ganzen 
aszetischen Struktur des Mönchtums, die ihnen in ihrem geistlichen Fortschritt so 
sehr geholfen hatte. 

Andererseits gab es nun einmal die Überzeugung, daß das Christentum wesent- 
lich gemeinschaftsbezogen ist, daß das Vorbild monastischer Gemeinschaften die 
Urgemeinde war, die alles gemeinsam besaß, daß Gott zu uns auch durch die 
anderen spricht - und daß diese Bezirke christlichen Lebens bei unserer her- 
kömmlichen Weise, Gott zu suchen, gewissermaßen ausgeklammert waren. Wie 
konnte man sie wieder miteinbeziehen? 

Heute, im Jahr 1974, läßt sich über diese Erscheinung im benediktinischen 
Mönchtum allerlei sagen. Die Tatsache, daß die Zahl der Mönche in den letzten 
zehn Jahren zwar abgenommen, die der Klöster jedoch zugenommen hat, spricht 
für sich selbst. Andererseits haben manche dieser neugegründeten Kleinklöster 
keinen Bestand gehabt. Vor allem dann, wenn der Anlaß für eine solche Grün- 



Aus dem Leben der Kirche 309 

dung negativer Natur war, wenn sie nur aus einer Reaktion gegen das Groß- 
kloster entstanden war und kein eigenes positives geistliches Ziel im Auge hatte. 
Manche dieser Gründungen, die sich völlig von den größeren Häusern getrennt 
hatten, blieben dann sehr bald ohne personelle und materielle Hilfe. Die besten 
Gründungen dieser Art sind klein geblieben, haben aber eine positive Ziel- 
setzung und sind offen nach allen Seiten. 

Im ganzen ist jedoch deutlich, daß die kleine Kommunität ebensoviele Pro- 
bleme auf wirft wie löst. Sie kann jene besondere Atmosphäre bieten, in der 
manche Mönche sich selbst voll verwirklichen, besonders solche, die sich in großen 
Kommunitäten verloren vorkommen und immer im Schatten anderer stehen. 
Viele jedoch haben zuviel von der kleinen Kommunität erwartet und von der 
Möglichkeit, in einer solchen zu freieren und spontaneren Beziehungen zu gelan- 
gen. Manche waren wirklich in einer Berufskrise, die auch ihren Zölibat mitbetraf; 
sie suchten in einer kleinen Gemeinschaft das, was man jedoch nur in der Ehe 
findet. Aber die kleine Gemeinschaft ist kein Eheersatz; manch einer mußte das 
unter Schmerzen lernen. Es mag seltsam erscheinen; aber heute sieht es so aus, 
als hätten gerade die größeren Kommunitäten wieder mehr Berufe; das liegt 
wohl daran, daß es immer noch Menschen gibt, die in einer größeren Gemein- 
schaft das Milieu sehen, das ihrer religiösen Eigenart und ihren Bedürfnissen 
entspricht. Sie entdecken hier verschiedene Grade von zwischenmenschlichen 
Beziehungen und empfinden das als eine Bereicherung. Man muß ja nicht alle 
Mitbrüder ganz persönlich und intim kennen, um durch ihre Gegenwart und 
durch ihre geistliche Ausstrahlung innerlich gefördert zu werden. 

Evangelische Dimension der Suche nach Gemeinschaft 

Die Angst freilich, daß die Suche nach Gemeinschaft schließlich in der Sackgasse 
lediglich psychologischer und horizontaler, rein menschlicher Beziehungen ohne 
jeden geistlichen Inhalt enden würde, ist meiner Meinung nach unbegründet 
gewesen. Im Gegenteil: Die zwischenmenschlichen Beziehungen zwischen den 
Mönchen und die von daher gestaltete, echte christliche Gemeinschaft war gut 
für alle und bereicherte das zönobitische Leben um eine neue, dem Evangelium 
nähere Dimension. Andererseits bedingte sie auch ein größeres Verlangen nach 
Einsamkeit und persönlicher Reflexion, ja sogar von Zeit zu Zeit so etwas wie ein 
Einsiedlerleben, ein solches freilich, das nicht eine Form ist, sich der Gemein- 
schaft zu entziehen, sondern im Gegenteil: zu ihr zurückzufinden, um sie mit 
geistlichem Reichtum zu beschenken. 

Folgeprobleme 

Andere Elemente dieser Tendenz, den Gemeinschaftscharakter zu betonen, bezie- 
hen sich auf das heikle Gleichgewicht zwischen persönlicher Freiheit und Dienst 
an der Gemeinschaft. Da und dort hat man die sogenannte •Entfaltung der Per- 
sönlichkeit" zweifellos zu weit getrieben. Gewöhnlich sind es unreife Mönche, die 
allzu sehr auf der Entwicklung ihrer Persönlichkeit bestehen und das oft als Ent- 
schuldigung benutzen, um jenem Reifeprozeß auszuweichen, der darin besteht, 
daß man sich der Kommunität stellt, so wie sie ist, und die Realität des Zusam- 



Aus dem Leben der Kirche 310 

menlebens einfach annimmt. Im ganzen ist jedoch dabei ein größeres Problem 
aufgetaucht: Wie steht es mit der Beziehung zwischen monastischem Leben und 
Berufsausübung des Mönchs? Kein Wunder, daß solche Fragen vor allem in 
Europa gestellt werden. In den USA, wo die Klöster große Schulen haben, aber 
auch in den europäischen Klöstern mit alter Schultradition, ist diese Frage nicht 
akut; aber in anderen, mehr in sich geschlossenen Klöstern, ist es nicht einfach, 
ein Gleichgewicht zu finden. Das Problem wurde von Bernard Besret und von 
Abt Olivier du Roy von Maredsous aufgeworfen; außerhalb dieser Kreise ist es 
jedoch kaum ernsthaft diskutiert worden. 

Der Akzent auf •Gemeinschaft" hat auch die traditionelle Gehorsamsauffas- 
sung und das Abtsbild nicht unberührt gelassen. Es hat sogar zu der falschen 
Auffassung geführt, daß die demokratischen Prinzipien vom Heiligen Geist selbst 
inspiriert seien und daher über jede kleine Angelegenheit von der Kommunität 
abgestimmt werden müsse, so daß es schließlich mit jeder leitenden Autorität 
vorbei gewesen wäre. In anderen Fällen kam man zu einer Neubesinnung über 
die Notwendigkeit, einen Konsens zu finden, und entdeckte, wie wichtig es sei, 
vor jeder Entscheidung die Frage genau zu prüfen, aufeinander zu hören und zu 
beten. Ich bin überzeugt davon, daß diese Tendenz, wenn sie nicht einseitig in 
Richtung auf Zerstörung jeder Autorität übertrieben wird, tatsächlich der Kom- 
munität jene Rolle wieder zuweist, die in der Regel, Kapitel 3, bezeichnet wird. 
Der Abt ist niemals getrennt von der Kommunität gesehen worden; sie ist viel- 
mehr die Quelle, der er entnimmt, was der Geist will. Daher muß er die Kommu- 
nität bei jeder wichtigen Sache befragen. Daraus ergibt sich, daß für Benedikt 
die Kommunität selbst die gelebte monastische Regel ist und damit der Ort, wo 
der Abt den Willen Gottes erfährt. Diese Sicht ist durch die Konzilsdokumente 
über die Kirche und die ortskirchliche Gemeinschaft bekräftigt worden. Von hier 
aus kann auch die Rolle des Abtes und seine Beziehung zur Kommunität wirksam 
erneuert werden, sicher zum Nutzen für den Orden, weil das Abtsbild auf diese 
Weise frei wird von der autoritären Prägung früherer Jahrhunderte. Ich habe 
den Eindruck, daß die Ergebnisse seit 1964 positiv zu werten sind, wenn auch 
manche Äbte versucht haben, das alte Autoritätsmuster wieder herzustellen. 

4. Die Suche nach neuen Formen des Mitwirkens in Kirche und Welt 

Die mehr bejahende Hinwendung zur Welt seit dem Konzil und seit der Zeit 
von Papst Johannes hat auch auf das Mönchtum zurückgewirkt. Oft ist die mona- 
stische Lebensweise in negativer Art als Weltflucht beschrieben oder sogar defi- 
niert worden. Die Zweideutigkeit des Wortes •Welt" hat man immer gespürt. 
Die Dokumente des Zweiten Vatikanums haben die Theologie des monastischen 
Lebens etwas aufgerüttelt, insofern sie lediglich negativ formuliert war; eine 
positive Hinwendung war nun gefordert. Man kann das in den jüngsten Gesprä- 
chen und Veröffentlichungen sehen: hier wird bei der Gottsuche nicht das nega- 
tive, sondern das positive Element betont; das negative erscheint hier nur als 
notwendiges Mittel zum Ziel. Leider ist über dieses Problem nicht viel vom theo- 
logischen Standpunkt aus geschrieben worden; dabei wäre das für das Mönchtum 
heute besonders wichtig. Jedenfalls hat sich einiges geändert, wenn auch noch 



Aus dem Leben der Kir die 311 

nicht in der theologischen Reflexion der Mönche, so doch in ihrer Einstellung und 
in ihrem praktischen Umgang mit der Welt. Vielleicht haben die Mönche in 
Wirklichkeit niemals die negative Einstellung zur Welt so ernst genommen, wie 
das in der monastischen Literatur schien; die Praxis ist da wohl auch der Theorie 
oft genug voraus gewesen. 

Immerhin, gleich nach dem Konzil gab es im Mönchtum einen Aufbruch •hin 
zur Welt". Das führte oft zu Situationen, in denen die monastische Berufung ver- 
loren ging. Der Höhepunkt dieser Bewegung wurde etwa um das Jahr 1970 
erreicht. Dann setzte wieder eine realistischere Betrachtungsweise ein: Zwar blieb 
die positive Bewertung der Welt, aber man meint nicht mehr, daß die Wendung 
zur Welt sich unbedingt in äußerem Aktivismus bekunden müsse. In der Tat ist 
für die letzten paar Jahre in der Kirche das Verlangen nach Orten des Gebets 
und der Besinnung kennzeichnend. Diese Bewegung hat den Mönchen neuen Mut 
gegeben und ihnen ein neues Ziel innerhalb der Kirche gewiesen. Zugleich war 
das auch eine neue Herausforderung. Ich wage nicht zu sagen, daß die Zweiglei- 
sigkeit schon überwunden sei, aber man denkt jetzt über diese Fragen ruhiger. 
Besonders bei den Schwestern zeichnet sich deutlich ein Trend zu vertiefter Prü- 
fung der Frage ab, wie eine bessere Gewichtsverteilung zwischen Arbeit, Gebet 
und Besinnung in ihrem Leben erreicht werden kann. Vielleicht sind es die klau- 
surierten Nonnen, die sich gegenwärtig im größten Dilemma befinden. Sie haben 
es besonders schwer, die Art und Weise ausfindig zu machen, wie sie am besten 
der Kirche dienen und zugleich den Freiheitsraum für ihr Leben der inneren 
Sammlung behalten. Manche von ihnen entdecken neue Wege, die ihnen eigene 
Atmosphäre des Schweigens und der Sammlung den Laien zugänglich zu machen, 
was freilich neue Formen der Gastfreundschaft bedingt. 

Früher bekamen die meisten Klöster ihre Berufe aus den sogenannten •gebil- 
deten Ständen" der Gesellschaft und waren Mittelpunkte für Lehre und Ver- 
öffentlichungen. Das hat sich in den letzten Jahrzehnten geändert. Jetzt kommen 
die Berufe meist aus der Mittel- und Unterklasse, und die soziale Ausrichtung 
wird deutlicher spürbar. Seltsamerweise haben gerade die Mönche aus der Unter- 
und Mittelklasse meist wenig Interesse an solchen Fragen, sobald sie selbst ein 
gewisses soziales Niveau erlangt haben. Immerhin kann man sagen, daß der 
gleiche Pluralismus, der in der Benediktinerkonföderation hinsichtlich der Obser- 
vanzen besteht, auch für die Arbeit und die sozialen Implikationen gilt. Die mehr 
kontemplativen Klöster sehen ihren ekklesialen Dienst darin, daß sie die Eigen- 
werte ihrer Lebensweise im Gottesvolk lebendig halten, wozu ja die mehr aktiven 
Klöster nicht imstande sind. 

Klöster in der Dritten Welt hatten es besonders schwer angesichts der Forde- 
rungen ihrer Umwelt. Die Not ist so groß und so vielfältig, daß die Versuchung, 
nach allen Seiten hin tätig zu sein und so an Tiefgang zu verlieren, nicht ausblieb. 
Die Ausbildung der jüngeren Mönche kann unter solchen Umständen oft leiden. 

Die wirtschaftlichen Probleme, denen sich das Mönchtum heute gegenübersieht, 
würden ein Buch füllen. Benedikt schrieb für eine Agrarkultur, während wir ein- 
gesponnen sind in ein ganzes Netz ökonomischer Abhängigkeiten. Immerhin, 



Aus dem Leben der Kirche 312 

auch bei den Mönchen ist es heute doch so, daß sie mehr und mehr von ihrer Hände 
Arbeit leben. Stiftungen, Renten, Vermögen - das ist heute nicht mehr die Norm. 
Die damit gegebenen praktischen Notwendigkeiten haben natürlich auch das 
monastische Leben selbst verändert. Das Problem ist noch akuter geworden für die 
klausurierten Nonnen und müßte viel realistischer angegangen werden. 

Zusammenfassend möchte ich zur Frage der mehr positiven Hinwendung zur 
Welt, welche die Theorie vom monastischen Leben heute verändert hat, so viel 
sagen: Das Problem ist zwar wirklich vorhanden, darf aber nicht übertrieben 
werden. Wiederum: Die Praxis ist da oft gesünder als die Theorie. 

Schlußüberlegung 

Beim Lesen dessen, was ich bis jetzt gesagt habe, kommt es mir so vor, daß ich 
keinerlei Antwort auf die großen Fragen gegeben habe, vor denen das Mönch- 
tum heute steht - nämlich auf jene nach seinem eigentlichen Wesen. Ist das mona- 
stische Ideal veraltet und endgültig vorbei? Zieht es nur noch diejenigen an, die 
aus dieser komplizierten Welt zu fliehen suchen? 

Nun, es mag Ihnen naiv vorkommen, aber ich habe es aufgegeben, das Mönch- 
tum mit apologetischen Argumenten zu verteidigen. Solange es noch Menschen 
gibt, die der Meinung sind, ihr Christentum gemäß diesen Traditionen leben 
zu können: warum sollte man nicht ihr Selbstverständnis und ihre Überzeugung, 
daß sie mit ihrem •Charisma" die Kirche bereichern, ernst nehmen? So habe auch 
ich nur versucht, was Benedikt im dritten Kapitel der Regula tut, wenn er verlangt, 
daß der Abt die Kommunität befragen soll, um jene Antwort zu vernehmen, die 
das lebendige Mönchtum auf ein neues Problem gibt. Es wird immer Männer und 
Frauen geben, die aus falschen Beweggründen ins Kloster gehen; es wird immer 
Männer und Frauen geben, die aus falschen Beweggründen im Kloster bleiben. 
Aber die Tatsachen beweisen heute, daß es auch starke Persönlichkeiten gibt, die 
eintreten und bleiben, weil sie überzeugt davon sind, daß Gott sie gerufen hat, 
die christliche Botschaft auf diesem bestimmten Weg zu verwirklichen. 

Wenn also die Frage nicht lautet: Sollen 1974 noch Mönche existieren?, son- 
dern: Wie haben sich die Mönche in den Jahren zwischen 1964 und 1974 gewan- 
delt, so glaube ich ehrlich sagen zu dürfen: Die Mönche haben sich in diesem 
Jahrzehnt zum Besseren gewandelt! Am Evangelium gemessen, ist ein deutliches 
und positives Wachstum wahrzunehmen. Zwar ist die Zahl nicht mehr die 
gleiche wie vor zehn Jahren, aber das ist nur ein äußerliches Merkmal. Wenn wir 
1974 wieder mehr Novizen haben als 1970, so wird es deutlich, daß diese Lebens- 
form wieder anziehend wirkt, wenn auch bei der Deutung solcher Anzeichen Vor- 
sicht geboten sein mag. 

Die Bereiche, von denen sich sagen läßt, das Mönchtum habe sich im letzten 
Jahrzehnt positiv entwickelt, sind etwa folgende: Das Gebetsleben der Mönche 
hat durch die Erneuerung ihrer Liturgie eine Dimension hinzugewonnen. Ebenso 
ist ihrem Gemeinschaftsleben eine neue Dimension hinzugewachsen durch die 
Erkenntnis, daß man mitsammen voranschreiten muß, will man das Evangelium 
verstellen und Christus mehr und mehr erfassen. Ebenso hat der Dienst der 
Mönche an der Kirche eine neue Dimension erhalten durch ihre Erfahrung von 



Einübung und Weisung 313 

der Mit-Teilung ihres Gebetslebens und ihres inneren Lebens an andere - wie 
man das früher in dieser Breite nie erlebt hatte. 

Diese neuen Dimensionen, Früchte des Konzils, wurden nur durch mancherlei 
Qualen und Leiden erschlossen, und noch ist das Leiden nicht ausgestanden. 
Immerhin ist die Zeit extremer innerer Spannungen vorbei; eine mehr positive 
Einstellung ist allenthalben sichtbar. Doch soll man Qualen und Leiden nicht 
gering schätzen; sie sind zu einer Quelle des Wachstums geworden. 

Ich möchte die Behauptung wagen, daß Klöster, in denen man nichts geändert 
hat in der Hoffnung, man könne sich den inneren Tumult ersparen, in den andere 
Klöster bei ihrer Suche nach Antworten geraten waren, daß solche Klöster jetzt 
viel schlechter daran sind. Jetzt ist es nämlich weit schwieriger, etwas zu ändern, 
als vor zehn Jahren. Jetzt fehlt der jugendliche Schwung und die Bereitschaft. 
Manche dieser Klöster mögen sich die Wachstumsschmerzen erspart haben, aber 
sie haben wertvolle Augenblicke ihrer Geschichte ungenutzt vorübergehen lassen, 
Augenblicke, die nicht wiederkehren. Manche dieser Klöster werden sicher ster- 
ben oder aber bestenfalls wie Inseln zurückbleiben. 

Der positive Gewinn jedoch scheint von Dauer zu sein. Die Jahre zwischen 1974 
bis 1978 werden die neuerworbenen Reichtümer gut anwenden müssen, damit sie 
tiefe Wurzeln schlagen und einst Blüten und Früchte tragen. 

Abtprimas Rembert Weakland OSB 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Rückkehr zur ersten Liebe? 

Das Wort von der •ersten Liebe" und der Aufruf, zu ihr zurückzukehren - ein be- 
liebtes Thema bei Exerzitien und Besinnungstagen für Priester, Ordensleute, Ehe- 
paare - ruft bei den Zuhörern sehr verschiedene Assoziationen hervor. Die spon- 
tane Reaktion ist häufig Skepsis, Kritik, Ablehnung. Sollte mit diesem Wort die 
Rückkehr in einen früheren Zustand gemeint sein? Das Zurückträumen in eine 
idealisierte Vergangenheit? In die Begeisterung des Anfangs? Ein Ausweichen 
vor der Realität der jetzigen Situation und ihren Forderungen? Die Flucht vor 
der Bewältigung der Gegenwart? Bedeutete das nicht eine Entwertung, ja Ver- 
leugnung der inzwischen gemachten Erfahrungen eines gemeinsamen Lebens? 
Auch ein tieferer Einblick in die Vielschichtigkeit und Fragwürdigkeit der Motive, 
die am Beginn einer Lebensentscheidung stehen können, läßt die •erste Liebe" 
nicht als Zustand sehen, in den eine Rückkehr möglich, wünschenswert, gestattet 
wäre, ohne aber damit jene Zeit des Anfangs abzuwerten, in der ein Mensch gab, 




