AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Krise und Erneuerung des Mdnchtums heute
Eine Bilanz nach 10 Jahren®*

Am 18. Dezember 1970 veroffentlichte der ,National Catholic Reporter” einen
iiberaus aggressiven Aufsatz von Bruder Gabriel Moran (von den Christlichen
Briidern), in dem er das Ordensleben in der Kirche fiir bereits tot erklarte. Bruder
Moran, in den USA durch seine theologischen Schriften sehr bekannt, wagte sogar
das Datum des Todes anzugeben: Das Ereignis sei um 1965/66 eingetreten.
Obwohl der Artikel an Schirfe nichts zo wiinschen iibrig lief und der Verfasser
seinen Ruf als den eines besonnenen und klugen Mannes aufs Spiel gesetzt hatte,
war die Reaktion eher mifig. Der Grund dafiir liegt wohl darin, dafl 1970 die
Haltungen und Einstellungen der Ordenslente in den USA bereits eindeutig
fixiert waren. Diejenigen, die sich schon frither iiber Aufséitze dieser Art gedrgert
hatten, hatten den ,National Catholic Reporter abbestellt und lasen ihn nicht
mehr. Diejenigen aber, die sich noch fiir dergleichen interessicrten, fanden in
dem Aufsatz nichts Neues, was sic hitte anfregen kénnen; allenfalls meinten sie,
er habe es klarer formuliert als andere. Hitte Bruder Moran den Aufsatz um
1966 herum verdffentlicht, dann hitte er die Wirkung einer Bombe gehabt. Aber
inzwischen hatte sich die Szene griindlich verindert und hat es seitdem noch
weiterhin getan.

Die Entwicklung seit dem Konzil

In den Jahren 1965/66 waren die Ordensleute ecifrig damit beschaftigt, neue
Konstitutionen und Deklarationen zu erarbeiten und ihre Gemeinschaften zu
modernisieren. Die Traditionalisten waren verwirrt durch neue Terminologien
und erschreckt iiber ihre eigene Unkenntnis der neueren Theologie. Aber es war
etwas los zu jener Zeit! 1970 nun fiihlten sich alle, die auf ein nenes Utopia im
Ordensleben gehofft hatten, tief enttiuscht. Weil dieses nicht, wie 1966 erwartet,
aus dem alten Ordensleben geboren wurde, beschwor Moran 1970 ein ganz neues
Utopia, véllig verschieden von jedem fritheren Modell.

Aber auch 1974 ist dieses Phantasieland von Moran, das einen véllig neuen
Begriff von Ordensleben einfithrte und alle Gemeinschaften von Ménnern und
Frauen entsprechend geformt hitte, noch immer nicht verwirklicht; die ,Titanic®,
der alte grofie Ozeandampfer, ist noch immer nicht gesunken. Aus der Zeit um
1970 ist nur die Polarisierung iibrig geblieben, aber auch sie in verwandelter
Gestalt. Denn diejenigen, die damals versuchten, ibre Institute gemaf der Skizze
von Moran umzumodeln, haben indessen enttiuscht ibr Vorhaben aufgegeben
und sind ausgetreten. Die Polarisation, die geblieben ist, beberrscht nun die

* Vortrag, gehalten auf einer Tagung der Paulus-Akademie in Ziirich iiber das Ordens-
leben heute am 28./24. Mirz 1974.



Aus dem Leben der Kirche 300

Institute selbst und bezieht sich auf jene Erneuerung, die in den Jabren 1965/66
begonnen wurde.

Es wire nun interessant, die Theorien eines ,radikalen Wandels® zu disku-
tieren, den Entwurf einer ganz neuen Form von Mikro- oder Minikommunititen
in der Kirche unter die Lupe zu nehmen und zu fragen, ob das cine denkbare
Form christlichen Lebens sein konnte. Aber fiir diejenigen, die an den {iberkom-
menen Formen des Ordenslebens festgehalten haben, ist es vielleicht sinnvoller,
iiber den jetzigen Zustand nachzudenken, in dem sich ibre Institute befindent.
Die wirklich vollzogene Erneuverung zu betonen, die in den herkémmlichen Insti-
tuten stattgefunden hat, ist jedenfalls ein wichtiges und notwendiges Unter-
nehmen, das sich von selbst rechtfertigt.

Wandel zom Besseren?

Erneuerung meint auch Wandel. Ist nun jene Erneuverung, die wir vor 10 Jahren
in den Orden begonnen haben, e¢in Wandel zum Besseren? Mit welchem Maf soll
man solchen Wandel messen? Wie 148t sich Erneuerung von Dekadenz unter-
scheiden? Derart sind die Fragen, die heute die Ordensleute entzweien. Bernard
Besret schrieb in einem Brief an die Freunde von Boquen 1968: ,Jede Erneue-
rungsbewegung fingt damit an, Formen zu zerbrechen, vorfabrizierte Systeme
und Konventionen und alles von vornherein Festgelegte und Vollautomatisierte
abzulehnen. Das kann man iiberall sehen: Jedes Erwachen von Kreativitit beginnt
mit einem Akt scheinbarer Zerstdrung; denn zuerst miissen die Formen zer-
brochen werden.“ So stellt sich nach ein paar Jahren die Frage: War es nun eine
scheinbare oder etwa eine wirkliche Zerstérung? Kam der schopferische Geist
wirklich als befreiendes und frisches Element?

Besret bringt in dem gleichen Brief noch ein anderes interessantes Bild: , Wenn
das Zerbrechen der Formen nicht aus Zerstorungslust geschieht, sondern aus dem
echten Verlangen, Lebenskrifte zu entbinden, dann geschieht das nicht irgendwie,
sondern immer so, dafl die Wirklichkeit, um die es geht, aufgelost wird in ihre
wesentlichen und konstitutiven Elemente. Diese Elemente, die wir so ineinander
gefiigt sahen, dafl es sich dem Anschein nach um eine einzige Wirklichkeit han-
delte, miissen voneinander unterschieden und in sich selbst betrachtet werden,
damit jedes cinzelne seinen besonderen Reichtum bewihren kann.“ Unsere F rage

! Vielleicht haben wir nicht deutlich unterschieden zwischen der Behauptung: ,Es kann
ganz neue Formen des Ordenslebens in der Kirche geben“ und jener anderen: ,Die alten
Formen sind alle passé und haben keinen Sinn mehr.“ Muff man denn den Tod einer
Lebensform behaupten, um die Geburt einer nenen verkiinden zu kénnen? Oder will man
etwa innerhalb dieser neuen Form zu derselben Engstirnigkeit kommen, die man an der
bisherigen Form kritisiert hat? Wenn ich mich auch fiir neue Formen des Ordenslebens
in der Kirche sehr interessiere und solche Formen bei einem vollstindigen Uberblick
iiber das, was in der Kirche vor sich geht, nicht ausschlielen méchte, so kann ich doch
sagen, daB die Versuche, bestehende monastische Gemeinschaften auf eine ganz neue
Grundlage zu stellen, alle gescheitert sind. Immerbin haben solche Versuche wichtige
Fragen aufgeworfen, die auch die bestchenden Gemeinschaften angehen, und so haben
sie ihre Bedeutung und ihren Nutzen gehabt.



Aus dem Leben der Kirche 301

muf} daher so lauten: Liegen nun etwa alle Teile wild durcheinander? Oder
haben wir Stiick fiir Stiick zu einem Gebédude zusammengefiigt?

Fiir ein endgiiltiges Urteil ist es noch zu frith. Wir alle sind viel zu sehr mit
dem Gefiihl an der Sache beteiligt, um objektiv zu sein. Andererseits, selbst jene
Bemerkungen, die wir als voreingenommen Beteiligte machen, werden spiteren
Geschlechtern helfen konnen, unsere Griinde zu verstehen und die Gescheh-
nisse zu rekonstruieren. Was ich Ihnen hier vortrage, bezieht sich nur auf die
monastischen Orden, niherhin auf das, was mir davon am besten vertraut ist: die
Benediktinische Konféderation und die ihr angeschlossenen Nonnen und Schwe-
stern. Wegen der pluralistischen Eigenart der Benediktiner wird sich freilich
vieles von dem, was wir hier vorfinden, auch von anderen Gruppen sagen lassen
und zu fruchtbaren Vergleichen Anlaf geben.

Vier Grundtendenzen des nachkonziliaren Aufbruchs

Der Einstieg in unsere Frage ist nicht ganz leicht. So habe ich denn nach manchen
Uberlegungen gemeint, es wére zunéchst gut, vier Anliegen herauszustellen, die
sich deutlich innerhalb des M6nchtums unmittelbar nach dem Konzil abgezeichnet
haben; sodann werde ich darzustellen versuchen, in welcher Weise diese Anliegen
heute noch vorhanden sind und was davon an Vorstellungen und Wiinschen ver-
wirklicht worden ist.
Die vier Anliegen sind folgende:

1. Die Suche nach einem einfacheren Lebensstil; 2. die Suche nach einsichtigeren
religidsen Zeichen und Symbolen; 3. die Suche nach ,Gemeinschaft® oder ,Brii-
derlichkeit“ und 4. die Suche nach neuen Formen des Mitwirkens in Kirche und
Welt. Manche von ihnen iiberschneiden sich, und es ist schwierig, sie von einander
zu unterscheiden. Dennoch scheint es mir unumgénglich, ihnen im einzelnen nach-
zugehen. Denn sie waren fiir das Monchtum des letzten Jahrzehnts charakteristisch.
Ihre Anliegen haben die anderen traditionellen Werte des Monchtums zwar nicht
iiberlagert, aber sie haben sicher deren Erscheinungsformen besonders beeinflufit
und gelegentlich einige von ihnen sogar in Frage gestellt.

1. Die Suche nach einem einfacheren Lebensstil

Das Verlangen, in den Klostern alte Brauche neu zu iiberdenken, ist gewifl nichts
Oberflichliches; vielmehr geht es dabei um ein tieferes Bemithen um ein ein-
facheres Leben. Die Tendenz zur Uber-Institutionalisierung und zu iibertriebe-
nem Formalismus ist eine ernste Versuchung in der Geschichte der Kldster. Solch
ein Formalismus umgibt sich dann mit einem ,sakralen® Charakter und wird
zn einer Kruste, die schwer zu durchbrechen ist. Zur Zeit findet man auf diesem
Gebiet mehr Unbehagen in Europa als in den Vereinigten Staaten und in der
Dritten Welt, obwohl das Problem auch dort vorhanden ist, weil ja diese Kloster
meist in der europiischen Kultur verwurzelt sind, von europdischen Hiusern
gegriindet wurden und mancherlei alte Briuche in den neuen Boden verpflanat
haben. Im allgemeinen ist es wohltuend, die neuen Griindungen in Afrika oder
Mittel- und Stidamerika zu besuchen, wo die Monche in ihrem Verhalten viel



Aus dem Leben der Kirche 302

freier und weniger gekiinstelt erscheinen. Die leichte Verneigung, mit der man
einander in europiischen Hiusern begriifit, wirkt oft nur wie eine vorgeschriebene
Geste. In Afrika hingegen hat man den Eindruck, der Gruf§ eines lichelnden
schwarzen Gesichts mit blendend weiflen Zihnen gilt wirklich ganz personlich
dir. .. Zu den Klgstern, die niher anzuschanen besonders lohnt, gehoren die vier
brasilianischen Hauser; sie wurden am Ausgang des 16. Jahrhunderts von Portu-
giesen gegriindet und am Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts von
der Beuroner Kongregation reformiert. Der duflere Rahmen bietet das beste Bei-
spiel von Kolonialbarock; das innere Leben wurde nach deutschem Vorbild gestal-
tet; die heutigen Monche aber sind fast ausschlieRlich Brasilianer, die nach ihrem
eigenen monastischen Ausdruck suchen. Das geschieht nun in jedem Haus auf
verschiedene Weise und bietet ein beeindruckendes Schauspiel.

Weniger triumphalistisch, weniger snobistisch, weniger theatralisch

Das Leben in einer groflen monastischen Gemeinschaft kann recht kompliziert
sein. Wenn man versucht, es zu vereinfachen, miissen viele Faktoren zusammen-
wirken. Daher iiberschneidet sich dieser Abschnitt mit dem zweiten (der Suche
nach religiésen Symbolen) und dem dritten (der Suche nach Gemeinschaft). Fir
cinen Auflenseiter scheint es so, als ob ein grofier Teil des Tages, wenn nicht sogar
der ganze Tag, mit dem Vollzug gewisser Riten verbracht wiirde, die dazu dienen,
Ordnung und Disziplin zu sichern. Vielleicht findet man noch mehr davon in
klausurierten Nonnenkléstern und in Héusern mit jahrhundertealter Tradition.
Wenn z. B. eine Kommunitit iiber hundert Mitglieder zihlt, kénnen viele Minu-
ten vergehen, bis alle im Chor oder Refektorium eingezogen sind und die iiblichen
Verneigungen gemacht haben. Einige dieser Zeremonien haben ihren urspriing-
lichen Sinn vollig verloren; sie neu zu iiberdenken, hat sich als notwendig erwie-
sen. Oft hat man gemeint, das alles diene mehr dazu, das Volk zu erbauen, als das
innere Leben der Ménche anzuregen. Doch die Notwendigkeit der Vereinfachung
reicht weiter als nur bis zum Zeremoniell. Es geht vielmehr um Haltungen gegen-
ilber dem Leben und um die Bezichung zwischen der geistlichen Existenz einer
Kommunitit und ihrem Alltag. Das betrifft dann die Art, wie man sich kleidet,
wie man ifit, welchen Wagen man fihrt, welche Dinge man kauft. Alle diese
Dinge driicken ja personliche Optionen aus. Wenn der Ménch immer um Gott und
Seine Gegenwart in der Welt weif}, dann muf} er danach trachten, sich selbst
einen Raum und Rahmen zu schaffen, innerhalb derer sich diese Gegenwart je
und je deutlich zu bekunden vermag. Das Verlangen nach Verinderung in der
Mitte der sechziger Jahre stammte aus dem Bediirfnis, weniger triumphalistisch,
weniger snobistisch, weniger theatralisch zu leben. All das war nétig, wenn die
Ménche Zeugnis ihrer echten Gottsuche geben wollten. Das ist zwar nur die Kehr-
seite der Medaille, aber man muf} zugeben, daR dieser Prozef der Vereinfachung
auf diese negative Weise begonnen hat.

Architektonische Vereinfachungen

Fiir die élteren Hauser entstand dadurch ein ungeheures Problem. Schon die
Architektur mufite der Veranderung, die man suchte, uniiberwindliche Schranken



Aus dem Leben der Kirche 303

setzen. Solche Verdnderungen sind iiberaus kostspielig und daher weniger ein
Zeugnis der Armut als ein Zeugnis fir hinausgeworfenes Geld. Immerhin sind
einige gelungene und bedeutsame Verdnderungen zustande gekommen. Lassen
Sie mich ein paar davon nennen, wie sie in 4lteren Klostern geschehen sind. Der
Versuch etwa in der Kirche von La Pierre-qui-vire zeigt, daff man eine Atmo-
sphére voll Ernst und Wiirde wahren kann auch ohne schweres Chorgestiihl, Die
Teppiche geben dem Raum Warme und Widerhall fiir Gebet und Gesang in der
Muttersprache. Man konnte auch die Renovierung der Kirche von St. Meinrad,
Indiana, erwdhnen. Die neugotische Architektur hat einen weiflen Anstrich
bekommen, der die Linien der Kirche mehr zur Geltung bringt und eine Atmo-
sphére erzeugt, die besser zum Beten anregt, als das in dem alten, iiberladenen
Gebdude der Fall war. Die Monche benutzen sowohl den Chor wie das Schiff,
den Chor fiir die Lesungen, das Schiff firr die Eucharistiefeier. Die Kirchenbinke
sind verschwunden. Alles wirkt einfacher und schéner. Neubauten sind natiirlich
vorteilhafter. So haben die Nonnen von Pradines es verstanden, beim Neubau
ihrer Kirche zu vermeiden, dafl ein riesiger Komplex die schlichten Linien ihres
alten Klosters erdriickte. Zudem ist es ihnen gelungen, das Innere so zu gestalten,
daf} sie weder von den Glaubigen noch vom Altar isoliert sind. Ahnlich erleich-
tern die neuen Kirchen der Mdnche in Sarnen und in Meschede die Teilnahme
des Volkes. In fast allen nach dem Konzil entstandenen neuen Kléstern nimmt
man die Tendenz wahr, den Prunk zu vermeiden und die Gebdude auf das Funk-
tionelle umzustimmen. Auch iiber die Anlage des Refektoriums macht man sich
Gedanken, vor allem tber die Tradition, die Tische an den Langswéinden auf-
zustellen und nur die eine Seite zu besetzen. Manche neuen Refektorien haben
denn auch bereits einen mehr familiiren Stil erhalten. Es ist sehr unerfreulich,
etwa in der Dritten Welt riesige Refektorien anzutreffen, die in krassem Wider-
spruch zu den einfachen Efigewohnheiten der einheimischen Ménche stehen.
Manche neuen Kloster haben versucht, die Tradition dsthetisch schéner Bauten
mit der notwendigen Schlichtheit zu verbinden. Beispiele aus der Dritten Welt
wiaren hier Martinique, Las Condes, Tepeyac und das Kloster der Nonnen von
Abuatepec. Andere haben noch mehr die Einfachheit betont und eigentliche
Zweckbauten errichtet, so etwa L.a Buenza oder Zagnanado in Afrika. Im heiflen
Klima, wo sich sehr viel mehr im Freien abspielt, empfiehlt sich ein Komplex von
schlichten Bauten. Weston in Vermont andererseit hat, dem winterlichen Klima
entsprechend, eine wunderbare Verbindung zwischen Einfachheit und gutem Ge-
schmack gefunden.

Vereinfachung des Offiziums

Weiter als bei architektonischen Verdnderungen ging man in der Vereinfachung
des Offiziums. Manche Kommunitaten haben den Gebrauch der Kukulle, die
Verneigungen und andere Auflerlichkeiten zuriickgeschnitten. Statt der ,statio®
bat man den Sinn einer echten Prozession wieder entdeckt. Die Muttersprache
hat ebenfalls zu Vereinfachungen gefiihrt. So werden Lesungen z. B. hiufiger im
Leseton vorgetragen und nicht mehr gesungen. Doch eine letzte Antwort steht
noch aus.



Aus dem Leben der Kirche 304

Bediirfnis nach kleineren Gemeinschaften

Die Tendenz zur Einfachheit ist eng verbunden mit dem Problem kleinerer Kom-
munititen oder dem Versuch, grofile Kommunititen in kleinere Gruppen auf-
zuteilen. Im allgemeinen kann man sagen, dafl die Neugriindungen alle klein zu
bleiben wiinschen, wobei ,klein“ fiir die einen zwélf, die anderen vierzig Mitglie-
der bedeutet. Der Versuch, grofie Gemeinschaften in eine Art von Dekanien zu tei-
len hat meist keinen rechten Erfolg gehabt. Man bekam es mit der Furcht zu tun,
dafl aus einer Teilung Gegensitze entstehen kdnnten. Einige Kloster haben das
Experiment mit gewissen Einschrdnkungen und innerhalb bestimmter Gebiete mit
einigem Erfolg durchgefiihrt. In solchen Fillen ist nicht immer die ganze Kom-
munitit bei allen Ubungen beisammen, sondern aufgeteilt nach Gruppen, bei-
spielsweise ein- oder zweimal in der Woche bei der Messe, oder bei weniger
wichtigen Horen oder dergleichen. Das hat sich als hilfreich erwiesen, besonders
fiir jiingere Monche, die gelegentlich weniger formelle Gottesdienste wiinschen als
solche, bei denen sich hundert Leute zusammenfinden. Andere Klster mit mehr
duferer Tatigkeit scheinen die Notwendigkeit nicht so zu spiiren, weil ihre Arbeit
schon die wiinschenswerte Abwechslung schafft und sogar zwangslidufig dafiir
sorgt, dafl die Kommunitit sich in Gruppen unterteilt.

Versucht man die Summe aus all diesen Tendenzen und Experimenten zu zie-
hen, so konnte man sagen: In den sechziger Jahren hat das alles als eine Art
negativer Reaktion begonnen, die aber nétig schien. Das Ergebnis war in man-
chen Kommunititen ein rascher Stilwandel, der, besonders in den USA, nichts
unberiihrt liefl. Die Schwestern scheinen sich dem neuen Stil am besten angepafit
zu haben. Die Nonnen hingegen haben meistens nichts geindert und bleiben
unbeteiligt. Um 1970 herum lieR dann die Tendenz zur Verinderung bei Abten
und Kommunititen manche Befiirchtung wachwerden. Die Meinungen schienen
geteilt; eine Rickentwicklung setzte ein. Nach 1970 kann man die Wiederkehr
mancher Dinge beobachten, die bereits abgeschafft waren. Ich muf freilich sagen,
daf} derlei Dinge heute gekinstelter wirken als je zuvor; denn sie werden eklek-
tisch ausgesucht je nach Laune eines Abtes oder Zeremoniars und fiigen sich nicht
in ein harmonisches Ganzes, wie friiher.

In einigen Klostern ist man hart bis an die Grenze der Nachlassigkeit gelangt;
der Sinn der Verdnderungen ist nicht recht einzusehen. Hier scheint dann die
Vereinfachung zu einer Art von bourgeoisem Lebensstil gefiihrt zu haben statt
zu einer Atmosphire, welche die Suche nach Gott und seiner Gegenwart begiin-
stigt.

indere Kl6ster suchen unter erleuchteter Leitung weiter und halten sich dabei
an geistliche Kriterien. Dann wird deutlich, dafl Vereinfachung eine Form geist-
licher Demut vor Gott und den Menschen ist, die ihre dufiere Darstellung findet.
Wenn das nicht der Fall ist, dann bleiben alle Verdnderungen oberflichlich. 1974
stellt man eine grofle Vielfalt gerade auf diesem Gebiet fest.



Aus dem Leben der Kirche 305

2. Die Suche nach einsichtigeren Zeichen und Symbolen

Monchtum steht nicht isoliert da innerhalb der Welt eines tiefreichenden sozio-
kulturellen Wandels. Monche bringen ihr ganzes Kulturgepick mit ins Kloster,
und die Kloster selbst bleiben stets Ausdruck der Kultur ihrer Zeit. Zu meinen,
ein Kloster diirfe die Probleme des Kulturwandels nicht zur Kenntnis nehmen,
heiflt den Kopf in den Sand stecken oder zu einem Museumsstiick werden. Im
allgemeinen wissen die Ménche das. Dennoch versuchen sie nicht selten, eine
Mauer zwischen sich und solchem Wandel aufzubauen; sie verurteilen alles, was
sie erleben, als negativ und antichristlich. Manches davon mag es auch sein,
anderes jedoch ist vom Evangelium selbst inspiriert, das stets neue und frische
Ausdrucksweisen findet.

Dafl wir in einer Zeit besonderer und besonders schneller Verdnderungen
leben, ist oft und oft gesagt worden. Jeder Artikel iiber das Ordensleben beginnt
damit. Mir scheint wichtig, diese Verdnderungen als gegeben anzunehmen; damit
gibt man bereits zu, dafl dadurch unser ganzes Arsenal von religidsen Zeichen und
Symbolen in Mitleidenschaft gezogen ist. Viele dieser Zeichen und Symbole haben
einfach nicht mehr die gleiche tiefe Bedeutung, die sie einst besaflen. Sie vermit-
teln nicht mehr spontan die Gegenwart Gottes. Man kann das in einer Art von
Nostalgie bedauern, aber helfen tut das nichts. Wenn man den Glauben zwingen
will, sich in dberlebten Symbolen auszudriicken, kann das zu schweren geistlichen
Problemen fihren. Die Kirche weifl das und hat voll Einsicht auf dem Konzil
den Entwurf einer Liturgiereform zustande gebracht, der dieses Phinomen
beriicksichtigt. Die Monche miissen das gleiche tun, wenn junge Leute in ihren
Kléstern ein echtes religiéses Leben finden sollen. Ich kann allerdings nicht leug-
nen, daf} es heute auch manche junge Menschen gibt, die von der Nostalgiewelle
erfafit sind oder die sich von dieser Welle in ein Traumreich entfithren lassen
wollen. Es kann auch sein, dafl sie Gesellschaftsschichten angehéren, die vom
Wandel und Wechsel nicht so betroffen sind oder die im Gegenteil sich heftig
im Kampf dagegen engagiert haben. Doch sind solche Beispiele eher Ausnahmen,
und man kann sich auch fragen, ob diese Art, der Wirklichkeit zu entflichen, ein
Zeichen von Gesundheit ist. Ich habe es langst aufgegeben zu meinen, dafl Kloster
mit mehr Berufen schon deshalb als ganz besonders gesund anzusehen seien. Man
mufl immer fragen: Welcher Art sind diese Berufe? Was suchen diese Menschen
eigentlich im Kloster?

Herausforderung durch die Sikularisierung

Die Frage nach religidsen Zeichen und Symbolen ist fiir Monche, die in Wahrheit
Gott suchen, duflerst wichtig. Das Phanomen ist iiberall auf der Welt anzutreffen;
niemand ist unberiihrt davon, weder Europa, noch die USA, weder Siiddamerika,
noch Asien oder Afrika. Vielleicht hat es die verschiedenen Kulturen nicht dberall
im gleichen Mafle heimgesucht, aber gegenwartig ist es allenthalben. Oft ist es
freilich leichter, in abstrakter Weise davon zu reden, als die praktischen Folgen
fiir das klosterliche Leben aufzuzeigen. Viele Biicher sind iiber die Sakularisierung
geschrieben worden, aber nur wenige soziologische Studien haben sich mit deren



Aus dem Leben der Kirche 306

konkreten Folgen befafit, und nun gar in den Kléstern! Viele Soziologen, wenig-
stens in den USA, sind zu der Meinung gelangt, daf} die Bewegung nicht eigent-
lich auf Sdkularisation zielt, sondern auf neue religiose Ausdrucksweisen. Die
Angst des vergangenen Jahrzehnts ist nun abgeflaut. Der Mensch ist weiterhin
religiés motiviert, weithin wenigstens; was er sucht, das sind neue Ausdrucks-
formen fir seinen Glauben. Der Tod Gottes ist eher ein Gegenstand fiir akade-
mische Debatten; Wurzel im Volk hat diese Idee nicht geschlagen.

Polarisation bei der Suche nach neuen Zeichen

In den Kléstern ist das Ergebnis zunéchst eine gewisse Polarisation aufgrund von
AuBerlichkeiten gewesen. Dahinter aber steht eine Sorge, die jedoch nur selten
ihren entsprechenden Ausdruck findet. Wenn Zeichen und Symbole in Frage
gestellt werden, dann sehen manche ilteren Monche darin den Zusammenbruch
ihres ganzen monastischen Lebens. Jede Verdnderung scheint ihnen das Vorspiel
zu einer weiteren; sie fiirchten, dafl dies kein Ende mehr nehme und schlieflich
zur Vernichtung alles dessen fiihre, was sie gekannt haben; nichts wiirde mehr
iibrig bleiben, das Verlorene zu ersetzen. Diese Angst ist durchaus real, und sehr
viele Ménche sind von ihr heimgesucht. In ithrer Ausbildung war kein Platz fiir
Veridnderungen vorgeschen; monastisches Leben war ihnen als unbeweglich und
unverdnderlich hingestellt worden. Es ist nicht ihre Schuld, daf} sie nun verwirrt
sind. Man muf auch zugeben, dafl nicht allen Verdnderungen eine entsprechende
Vorbereitung vorausgegangen ist, die hiitte zeigen miissen, dafl durch sie das
geistliche Leben eines jeden Mondchs bereichert werden wiirde. Vielfach wurden
sie einfach durch eine Abstimmung in der Kommunitit oder auf Wunsch des
Abtes angeordnet. Die neuen Ausdrucksformen scheinen den dlteren Menschen
sentimental, ehrfurchtslos und ,modisch“; die dlteren Formen hingegen gelten
den jingeren Monchen als geschichtslos, formalistisch und unchristlich. Es ist
schwer fiir eine Kommunitét, unter solchen Voraussetzungen gemeinsam zu leben
und zu beten.

Neue Sakralitit in der Liturgie

Ohne Zweifel ist in den Klastern gerade der Bereich des Offiziums von dieser
Umwilzung am meisten betroffen worden. Der Gebrauch des Gregorianischen
Chorals hatte dank seiner inneren Schénheit, seines Alters, seiner Bindung an die
lateinische Sprache eine sakrale Atmosphire geschaffen. Mit dem Gebrauch der
Muttersprache ist viel davon verloren gegangen. Der Gebrauch des Gregoriani-
schen Chorals mit muttersprachlichem Text hat das zu iiberbriicken versucht, aber
erst recht eine von Nostalgie angekrinkelte Haltung verraten. Man sollte jedoch
beim Gesprich iiber derlei Verdnderungen nicht zu negativ sein und nicht nur das
betonen, was man verloren hat. Auf meinen Reisen nehme ich einen neuen
sakralen Charakter des Offiziums wahr; es wird von allen bejaht und schliefit
Gemeinschaften, die bereits polarisiert waren, wieder zusammen. Solche neuen
sakralen Elemente sind beispielsweise Dinge wie das Schweigen (wir lernen erst
jetzt wieder, wie sakral das Schweigen sein kann!); das gemeinsame Héren
heiliger Texte (wir lernen wieder, was Horen bedeutet!); freies Beten und Fiir-



Aus dem Leben der Kirche 307

bitten fiir andere (wir erfahren neu, welche Beziehungen zwischen unserem Beten
und der Welt um uns herum bestehen!). Das alles sind positive Dinge. Und selt-
sam genug: man kann auch sagen, daf} die Einfachheit der liturgischen Feier, der
heiligen Gefafle und Gegenstinde die wenigen, aber sorgféltig ausgewihlten
Elemente fiir uns aufgewertet hat.

Auf einem Gebiet freilich stehen Losungen einstweilen noch aus. Ich meine
die Gestensprache. Sogar in der Dritten Welt zdgert man hier noch, wiewohl sich
doch da gerade erwarten liefle, dafl die lokalen Traditionen hilfreich sein wiirden.
Neue Gesten sind in den USA durch die Pfingstbewegung aufgekommen; man
findet ihren Einflu auch in den Klgstern. Auch begegnet man orientalischen
Kdrperhaltungen, aber nur gelegentlich. Bei diesem Suchen scheint mir am wich-
tigsten, dafl alle Monche von der Notwendigkeit iiberzeugt sind, einander die
Aufrichtigkeit der Bemithungen um einen echten Ausdruck des Glaubens heute
zuzubilligen. Dieses Problem kann, wie wir alle wissen, das eigentliche Wesen
des Glaubens betreffen. Gemeinsames Suchen aller, mit Ehrfurcht vor dem, was
der jeweils andere braucht, kann zu dauverhafteren Ergebnissen fithren. Nach
meiner Ansicht miifiten wir Monche hier viel mehr tun; unser Suchen darf nicht
aufgehalten werden, wenn es auch von Zeit zu Zeit einer Periode der Beruhigung
und des Nachdenkens bedarf, ehe man zu neven Verdnderungen schreitet.

Notwendigkeit und Schwierigkeit eines stiadtischen Monchtums

Im gleichen Zusammenhang kénnte man noch andere Gesichtspunkte besprechen,
die sich aus der Herausforderung des Monchtums durch die Sdkularisierung erge-
ben. Eine Riickbesinnung auf Begriffe wie , Wiiste“ im biblischen Sinn, Kontem-
plation, Gemeinschaft und dergleichen erweckt das Verlangen nach anderen mona-
stischen Ausdrucksformen: etwa nach stidtischen Kommunititen und nach einer
grofleren Offenheit der Umwelt gegeniiber. Bei uns Benediktinern sind solche
Versuche meistens gescheitert. Ich glaube allerdings nicht so sehr, weil die Kon-
zeption schlecht war, sondern weil diese Versuche von Leuten unternommen
wurden, die selbst innerlich nicht gefestigt waren und nach Losungen fiir ihre
personlichen Probleme suchten, was nun eben nicht durch einen einfachen Milieu-
wechsel gelingen kann. An sich ist die Idee eines stddtischen Monchtums durchaus
sinnvoll; es miissen nur iiberzeugende Formen dafiir geschaffen werden. Ein
solches Monchtum verlangt freilich ein héheres Mafl an Selbstdisziplin als der
altere Typ; denn der schiitzende Rahmen miifite elastischer sein, und das verlangt
von den Ménchen eine stéirkere innere Uberzeugung und eine tiefere Spiritualitat.
Wenn auch solche Versuche — etwa in Nafia in Peru — noch nicht jene Bewahrungs-
probe bestanden haben, die ein abschliefendes Urteil gestatten, so sind die Ver-
suche als solche dennoch wichtig, trotz ihrer anscheinenden Vergeblichkeit. Immer
geht es ja dabei um die Suche nach einem Ausdruck fiir den Glauben, der sich
weniger in duflerlichen Zeichen und Symbolen bekundet als im ganzen Lebensstil
nnd in einer christlichen Gesamteinstellung. Zweifellos kann der Mensch nicht
ganz ohne ein Koordinatensystem leben. Dieses fiirr eine Kommunitit ausfindig
zu machen, ist nicht leicht. Es miifite elastisch und doch tragfahig sein. Die



Aus dem Leben der Kirche 308

Schwierigkeit, die geeignete Atmosphire fiir ein echtes, personliches und gemein-
schaftliches Gebet zu schaffen, und dabei die Grenzen zwischen der monastischen
Kommunitit und den dufleren Einfliissen zu wahren, ist grofi, aber nicht uniiber-
windlich. Unseren Schwestern ist es eher gelungen, weil sie vom Kirchenrecht her
grofere Freiheiten haben; jedoch ist es zu frith, das Ergebnis zu beurteilen.

3. Die Suche nach ,Gemeinschaft® und ,Briiderlichkeit

Die Benediktiner sind nicht unbeeinflufit geblieben von den zahllosen Veroffent-
lichungen zum Thema Gemeinschaft heute. Gleich nach dem Konzil wurde auf
diese Seite des monastischen Lebens ganz besonderer Nachdruck gelegt. Bei
meinen Klosterbesuchen fragen mich alle: Welches ist die ideale Mitgliederzahl
fir ein Kloster? Jeder Versuch, die Idee von grofieren Kommunititen zu vertei-
digen, ruft Einwinde hervor wie diese: Wie kann bei einem so grofien Haufen
von Leuten eine echte personliche Beziechung zustandekommen?

Die Frage nach der ,richtigen® Grofle einer Kommunitit

Fiir viele ist die kleine Kommunitit die Losung fiir alle Probleme des monasti-
schen Lebens. Alle groflen Kommunitéten sollten in kleine Gruppen aufgeteilt
werden; das wiirde auch das Problem der groflen Baulichkeiten beseitigen. Wenn
man aber dieses Phianomen naher betrachtet, und wenn man die Dispensgesuche
liest, so stellen sich doch mancherlei Fragen. Sicher gab es in den hergebrachten
monastischen Formen Dinge, die den Bediirfnissen unserer Generation zuwider-
liefen. Manche Kloster waren oft genug Gruppen von gemeinsam lebenden Ein-
siedlern. Diese neue Dimension, das Verlangen nach echter Gemeinschaft, setzte
die alteren Monche wahrhaft in Schrecken; sie verstanden iiberhaupt nicht, was
die Jingeren eigentlich von ihnen verlangten. Sie hatten gelernt, ihre Gefiihle
im Zaum zu halten und sich von Freundschaft und sentimentalen Beziehungen
zu distanzieren. Sie konnten sich nicht so recht fiir ,,Gemeinschaft® und ,Briider-
lichkeit“ begeistern. Sie liebten einen jeden in der Kommunitit, aber warum
sollten sie einen jeden wirklich kennenlernen und sich mit jedem bekannt
machen? Manche waren entsetzt und fiirchteten einen Zusammenbruch der ganzen
aszetischen Struktur des Monchtums, die ihnen in ihrem geistlichen Fortschritt so
sehr geholfen hatte.

Andererseits gab es nun einmal die Uberzeugung, dafl das Christentum wesent-
lich gemeinschaftsbezogen ist, dafl das Vorbild monastischer Gemeinschaften die
Urgemeinde war, die alles gemeinsam besafl, dafl Gott zu uns auch durch die
anderen spricht — und dafl diese Bezirke christlichen Lebens bei unserer her-
kommlichen Weise, Gott zu suchen, gewissermaflen ausgeklammert waren. Wie
konnte man sie wieder miteinbeziechen?

Heute, im Jahr 1974, 148t sich iiber diese Erscheinung im benediktinischen
Monchtum allerlei sagen. Die Tatsache, dafl die Zahl der Monche in den letzten
zehn Jahren zwar abgenommen, die der Kléster jedoch zugenommen hat, spricht
fir sich selbst. Andererseits haben manche dieser neugegriindeten Kleinklgster
keinen Bestand gehabt. Vor allem dann, wenn der Anlafl fiir eine solche Griin-



Aus dem Leben der Kirche 309

dung negativer Natur war, wenn sie nur aus einer Reaktion gegen das Grofi-
kloster entstanden war und kein eigenes positives geistliches Ziel im Auge hatte.
Manche dieser Griindungen, die sich vollig von den grofieren Hausern getrennt
hatten, blieben dann sehr bald ohne personelle und materielle Hilfe. Die besten
Griindungen dieser Art sind klein geblieben, haben aber eine positive Ziel-
setzung und sind offen nach allen Seiten.

Im ganzen ist jedoch deutlich, dafl die kleine Kommunitit ebensoviele Pro-
bleme aufwirft wie 16st. Sie kann jene besondere Atmosphire bieten, in der
manche Monche sich selbst voll verwirklichen, besonders solche, die sich in grofien
Kommunitdten verloren vorkommen und immer im Schatten anderer stehen.
Viele jedoch haben zuviel von der kleinen Kommunitit erwartet und von der
Moglichkeit, in einer solchen zu freieren und spontaneren Beziehungen zu gelan-
gen. Manche waren wirklich in einer Berufskrise, die auch ihren Zslibat mitbetraf;
sie suchten in einer kleinen Gemeinschaft das, was man jedoch nur in der Ehe
findet. Aber die kleine Gemeinschaft ist kein Eheersatz; manch einer mufite das
unter Schmerzen lernen. Es mag seltsam erscheinen; aber heute sieht es so aus,
als hitten gerade die grofieren Kommunititen wieder mehr Berufe; das liegt
wohl daran, dafl es immer noch Menschen gibt, die in einer gréfieren Gemein-
schaft das Milieu sehen, das ihrer religidsen Eigenart und ihren Bediirfnissen
entspricht. Sie entdecken hier verschiedene Grade von zwischenmenschlichen
Beziehungen und empfinden das als eine Bereicherung. Man mufl ja nicht alle
Mitbriider ganz persénlich und intim kennen, um durch ihre Gegenwart und
durch ihre geistliche Ausstrahlung innerlich gef6érdert zu werden.

Evangelische Dimension der Suche nach Gemeinschaft

Die Angst freilich, dafl die Suche nach Gemeinschaft schliefilich in der Sackgasse
lediglich psychologischer und horizontaler, rein menschlicher Beziehungen ohne
jeden geistlichen Inhalt enden wiirde, ist meiner Meinung nach unbegriindet
gewesen. Im Gegenteil: Die zwischenmenschlichen Beziehungen zwischen den
Monchen und die von daher gestaltete, echte christliche Gemeinschaft war gut
fiir alle und bereicherte das zonobitische Leben um eine neue, dem Evangelium
nihere Dimension. Andererseits bedingte sie auch ein gréfieres Verlangen nach
Einsamkeit und personlicher Reflexion, ja sogar von Zeit zu Zeit so etwas wie ein
Einsiedlerleben, ein solches freilich, das nicht eine Form ist, sich der Gemein-
schaft zu entziehen, sondern im Gegenteil: zu ihr zuriickzufinden, um sie mit
geistlichem Reichtum zu beschenken.

Folgeprobleme

Andere Elemente dieser Tendenz, den Gemeinschaftscharakter zu betonen, bezie-
hen sich auf das heikle Gleichgewicht zwischen personlicher Freiheit und Dienst
an der Gemeinschaft. Da und dort hat man die sogenannte ,Entfaltung der Per-
sonlichkeit” zweifellos zu weit getrieben. Gewohnlich sind es unreife Ménche, die
allzu sehr auf der Entwicklung ihrer Personlichkeit bestehen und das oft als Ent-
schuldigung benutzen, um jenem Reifeprozefl auszuweichen, der darin besteht,
dafl man sich der Kommunitat stellt, so wie sie ist, und die Realitat des Zusam-



Aus dem Leben der Kirche 310

menlebens einfach annimmt. Im ganzen ist jedoch dabei ein gréfleres Problem
aufgetaucht: Wie steht es mit der Bezichung zwischen monastischem Leben und
Berufsausibbung des Monchs? Kein Wunder, dafl solche Fragen vor allem in
Europa gestellt werden. In den USA, wo die Kl6ster grofie Schulen haben, aber
auch in den europiischen Klgstern mit alter Schultradition, ist diese Frage nicht
akut; aber in anderen, mehr in sich geschlossenen Klgstern, ist es nicht einfach,
ein Gleichgewicht zu finden. Das Problem wurde von Bernard Besret und von
Abt Olivier du Roy von Maredsous aufgeworfen; auferhalb dieser Kreise ist es
jedoch kaum ernsthaft diskutiert worden.

Der Akzent auf ,Gemeinschaft“ hat auch die traditionelle Gehorsamsauffas-
sung und das Abtsbild nicht unberithrt gelassen. Es hat sogar zu der falschen
Auffassung gefithrt, daf} die demokratischen Prinzipien vom Heiligen Geist selbst
inspiriert seien und daher iiber jede kleine Angelegenheit von der Kommunitat
abgestimmt werden miisse, so dafl es schlieflich mit jeder leitenden Autoritit
vorbei gewesen wire. In anderen Fillen kam man zu einer Neubesinnung iiber
die Notwendigkeit, einen Konsens zu finden, und entdeckte, wie wichtig es sei,
vor jeder Entscheidung die Frage genau zu priifen, aufeinander zu héren und zu
beten. Ich bin iiberzeugt davon, dafl diese Tendenz, wenn sie nicht einseitig in
Richtung auf Zerstdrung jeder Autoritit iibertrieben wird, tatsichlich der Kom-
munitit jene Rolle wieder zuweist, die in der Regel, Kapitel 3, bezeichnet wird.
Der Abt ist niemals getrennt von der Kommunitat gesehen worden; sie ist viel-
mehr die Quelle, der er entnimmt, was der Geist will. Daher mufl er die Kommu-
nitit bei jeder wichtigen Sache befragen. Daraus ergibt sich, dafl fiir Benedikt
die Kommunitit selbst die gelebte monastische Regel ist und damit der Ort, wo
der Abt den Willen Gottes erfihrt. Diese Sicht ist durch die Konzilsdokumente
iiber die Kirche und die ortskirchliche Gemeinschaft bekriftigt worden. Von hier
aus kann auch die Rolle des Abtes und seine Beziehung zur Kommunitat wirksam
erneuert werden, sicher zum Nutzen fiir den Orden, weil das Abtsbild auf diese
Weise frei wird von der autoritiren Prigung fritherer Jahrhunderte. Ich habe
den Eindruck, daf die Ergebnisse seit 1964 positiv zu werten sind, wenn auch
manche Abte versucht haben, das alte Autorititsmuster wieder herzustellen.

4. Die Suche nach neuen Formen des Mitwirkens in Kirche und Welt

Die mehr bejahende Hinwendung zur Welt seit dem Konzil und seit der Zeit
von Papst Johannes hat auch auf das Monchtum zuriickgewirkt. Oft ist die mona-
stische Lebensweise in negativer Art als Weltflucht beschrieben oder sogar defi-
niert worden. Die Zweideutigkeit des Wortes ,Welt“ hat man immer gespiirt.
Die Dokumente des Zweiten Vatikanums haben die Theologie des monastischen
Lebens etwas aufgeriittelt, insofern sie lediglich negativ formuliert war; eine
positive Hinwendung war nun gefordert. Man kann das in den jiingsten Gespra-
chen und Verdffentlichungen sehen: hier wird bei der Gottsuche nicht das nega-
tive, sondern das positive Element betont; das negative erscheint hier nur als
notwendiges Mittel zum Ziel. Leider ist iiber dieses Problem nicht viel vom theo-
logischen Standpunkt aus geschrieben worden; dabei wiare das fiir das Ménchtum
heute besonders wichtig. Jedenfalls hat sich einiges gedndert, wenn auch noch



Aus dem Leben der Kirche 311

nicht in der theologischen Reflexion der Ménche, so doch in ihrer Einstellung und
in ihrem praktischen Umgang mit der Welt. Vielleicht haben die Ménche in
Wirklichkeit niemals die negative Einstellung zur Welt so ernst genommen, wie
das in der monastischen Literatur schien; die Praxis ist da wohl auch der Theorie
oft genug voraus gewesen.

Immerhin, gleich nach dem Konzil gab es im Monchtum einen Aufbruch ,hin
zur Welt®. Das fiihrte oft zu Situationen, in denen die monastische Berufung ver-
loren ging. Der Hohepunkt dieser Bewegung wurde etwa um das Jahr 1970
erreicht. Dann setzte wieder eine realistischere Betrachtungsweise ein: Zwar blieb
die positive Bewertung der Welt, aber man meint nicht mehr, dafl die Wendung
zur Welt sich unbedingt in duflerem Aktivismus bekunden miisse. In der Tat ist
fiir die letzten paar Jahre in der Kirche das Verlangen nach Orten des Gebets
und der Besinnung kennzeichnend. Diese Bewegung hat den Monchen neuen Mut
gegeben und ihnen ein neues Ziel innerhalb der Kirche gewiesen. Zugleich war
das auch eine neue Herausforderung. Ich wage nicht zu sagen, daf die Zweiglei-
sigkeit schon iiberwunden sei, aber man denkt jetzt {iber diese Fragen ruhiger.
Besonders bei den Schwestern zeichnet sich deutlich ein Trend zu vertiefter Pri-
fung der Frage ab, wie eine bessere Gewichtsverteilung zwischen Arbeit, Gebet
und Besinnung in ithrem Leben erreicht werden kann. Vielleicht sind es die klau-
surierten Nonnen, die sich gegenwirtig im grofiten Dilemma befinden. Sie haben
es besonders schwer, die Art und Weise ausfindig zu machen, wie sie am besten
der Kirche dienen und zugleich den Freiheitsraum fiir ithr Leben der inneren
Sammlung behalten. Manche von ihnen entdecken neue Wege, die ihnen eigene
Atmosphire des Schweigens und der Sammlung den Laien zuginglich zu machen,
was freilich neve Formen der Gastfreundschaft bedingt.

Frither bekamen die meisten Kloster ihre Berufe aus den sogenannten ,gebil-
deten Stinden“ der Gesellschaft und waren Mittelpunkte fiir Lehre und Ver-
offentlichungen. Das hat sich in den letzten Jahrzehnten geindert. Jetzt kommen
die Berufe meist aus der Mittel- und Unterklasse, und die soziale Ausrichtung
wird deutlicher spiirhar. Seltsamerweise haben gerade die Ménche aus der Unter-
und Mittelklasse meist wenig Interesse an solchen Fragen, sobald sie selbst ein
gewisses soziales Niveau erlangt haben. Immerhin kann man sagen, dafl der
gleiche Pluralismus, der in der Benediktinerkonfdderation hinsichtlich der Obser-
vanzen besteht, auch fiir die Arbeit und die sozialen Implikationen gilt. Die mehr
kontemplativen Kloster sehen ihren ekklesialen Dienst darin, dafl sie die Eigen-
werte ihrer Lebensweise im Gottesvolk lebendig halten, wozu ja die mehr aktiven
Kléster nicht imstande sind.

Kloster in der Dritten Welt hatten es besonders schwer angesichts der Forde-
rungen ihrer Umwelt. Die Not ist so grofl und so vielfiltig, daf} die Versuchung,
nach allen Seiten hin titig zu sein und so an Tiefgang zu verlieren, nicht ausblieb.
Die Ausbildung der jiingeren Monche kann unter solchen Umstéinden oft leiden.

Die wirtschaftlichen Probleme, denen sich das Monchtum heute gegeniibersieht,
wiirden ein Buch fiillen. Benedikt schrieb fiir eine Agrarkultur, wihrend wir ein-
gesponnen sind in ein ganzes Netz Skonomischer Abhingigkeiten. Immerhin,



Aus dem Leben der Kirche 312

auch bei den Monchen ist es heute doch so, dafl sie mehr und mehr von ihrer Hinde
Arbeit leben. Stiftungen, Renten, Vermégen — das ist heute nicht mehr die Norm.
Die damit gegebenen praktischen Notwendigkeiten haben natiirlich auch das
monastische Leben selbst verdndert. Das Problem ist noch akuter geworden fur die
klausurierten Nonnen und mifite viel realistischer angegangen werden.

Zusammenfassend mochte ich zur Frage der mehr positiven Hinwendung zur
Welt, welche die Theorie vom monastischen Leben heute verandert hat, so viel
sagen: Das Problem ist zwar wirklich vorhanden, darf aber nicht dbertrieben
werden. Wiederum: Die Praxis ist da oft gesiinder als die Theorie.

Schlufliberlegung

Beim Lesen dessen, was ich bis jetzt gesagt habe, kommt es mir so vor, daf} ich
keinerlei Antwort auf die groflen Fragen gegeben habe, vor denen das Monch-
tum heute steht — nimlich auf jene nach seinem eigentlichen Wesen. Ist das mona-
stische Ideal veraltet und endgiiltig vorbei? Zieht es nur noch diejenigen an, die
aus dieser komplizierten Welt zu flichen suchen?

Nun, es mag Thnen naiv vorkommen, aber ich habe es aufgegeben, das Monch-
tum mit apologetischen Argumenten zu verteidigen. Solange es noch Menschen
gibt, die der Meinung sind, ihr Christentum gemdfl diesen Traditionen leben
zu konnen: warum sollte man nicht ihr Selbstverstindnis und ihre Uberzeugung,
daf sie mit ihrem ,Charisma*“ die Kirche bereichern, ernst nehmen? So habe auch
ich nur versucht, was Benedikt im dritten Kapitel der Regula tut, wenn er verlangt,
daf der Abt die Kommunitat befragen soll, um jene Antwort zu vernehmen, die
das lebendige Ménchtum auf ein neues Problem gibt. Es wird immer Manner und
Frauen geben, die aus falschen Beweggriinden ins Kloster gehen; es wird immer
Mainner und Frauen geben, die aus falschen Beweggriinden im Kloster bleiben.
Aber die Tatsachen beweisen heute, dafl es auch starke Personlichkeiten gibt, die
eintreten und bleiben, weil sie iiberzeugt davon sind, dafl Gott sie gerufen hat,
die christliche Botschaft auf diesem bestimmten Weg zu verwirklichen.

Wenn also die Frage nicht lautet: Sollen 1974 noch Mdnche existieren?, son-
dern: Wie haben sich die Ménche in den Jahren zwischen 1964 und 1974 gewan-
delt, so glaube ich ehrlich sagen zu diirfen: Die Monche haben sich in diesem
Jahrzehnt zum Besseren gewandelt! Am Evangelium gemessen, ist ein deutliches
und positives Wachstum wahrzunehmen. Zwar ist die Zahl nicht mehr die
gleiche wie vor zehn Jahren, aber das ist nur ein duf8erliches Merkmal. Wenn wir
1974 wieder mehr Novizen haben als 1970, so wird es deutlich, dal diese Lebens-
form wieder anziehend wirkt, wenn auch bei der Deutung solcher Anzeichen Vor-
sicht geboten sein mag.

Die Bereiche, von denen sich sagen lafit, das Monchtum habe sich im letzten
Jahrzehnt positiv entwickelt, sind etwa folgende: Das Gebetsleben der Monche
hat durch die Erneuverung ihrer Liturgie eine Dimension hinzugewonnen. Ebenso
ist ihrem Gemeinschaftsleben eine neue Dimension hinzugewachsen durch die
Erkenntnis, dafl man mitsammen voranschreiten mufi, will man das Evangelium
verstehen und Christus mehr und mebr erfassen. Ebenso hat der Dienst der
Moéndhe an der Kirche eine neue Dimension erhalten durch ihre Erfabhrung von



Einiibung und Weisung 313

der Mit-Teilung ihres Gebetslebens und ihres inneren Lebens an andere — wie
man das frither in dieser Breite nie erlebt hatte.

Diese neuen Dimensionen, Friichte des Konzils, wurden nur durch mancherlei
Qualen und Leiden erschlossen, und noch ist das Leiden nicht ausgestanden.
Immerhin ist die Zeit extremer innerer Spannungen vorbei; eine mehr positive
Einstellung ist allenthalben sichtbar. Doch soll man Qualen und Leiden nicht
gering schitzen; sie sind zu einer Quelle des Wachstums geworden.

Ich mdchte die Behauptung wagen, dafl Kloster, in denen man nichts gesindert
hat in der Hoffnung, man kdnne sich den inneren Tumult ersparen, in den andere
Kldster bei ihrer Suche nach Antworten geraten waren, daf} solche Kloster jetzt
viel schlechter daran sind. Jetzt ist es nimlich weit schwieriger, etwas zu dndern,
als vor zehn Jahren. Jetzt fehlt der jugendliche Schwung und die Bereitschalft.
Manche dieser Kloster mdgen sich die Wachstumsschmerzen erspart haben, aber
sie haben wertvolle Augenblicke ihrer Geschichte ungenutzt voriibergehen lassen,
Augenblicke, die nicht wiederkehren. Manche dieser Kléster werden sicher ster-
ben oder aber bestenfalls wie Inseln zuriickbleiben.

Der positive Gewinn jedoch scheint von Dauer zu sein. Die Jahre zwischen 1974
bis 1978 werden die neuerworbenen Reichtiimer gut anwenden miissen, damit sie
tiefe Wurzeln schlagen und einst Bliiten und Friichte tragen.

Abtprimas Rembert Weakland OSB

EINUBUNG UND WEISUNG

Riickkehr zur ersten Liebe:?

Das Wort von der ,ersten Liebe® und der Aufruf, zu ihr zuriickzukehren — ein be-
liebtes Thema bei Exerzitien und Besinnungstagen fiir Priester, Ordensleute, Ehe-
paare — ruft bei den Zuhdrern sehr verschiedene Assoziationen hervor. Die spon-
tane Reaktion ist hdufig Skepsis, Kritik, Ablehnung. Sollte mit diesem Wort die
Riickkehr in einen fritheren Zustand gemeint sein? Das Zuriicktriumen in eine
idealisierte Vergangenheit? In die Begeisterung des Anfangs? Ein Ausweichen
vor der Realitit der jetzigen Situation und ihren Forderungen? Die Flucht vor
der Bewiltigung der Gegenwart? Bedeutete das nicht eine Entwertung, ja Ver-
lengnung der inzwischen gemachten Erfahrungen eines gemeinsamen Lebens?
Audh ein tieferer Einblick in die Vielschichtigkeit und Fragwiirdigkeit der Motive,
die am Beginn einer Lebensentscheidung stehen kdnnen, 1388t die ,erste Liebe®
nicht als Zustand sehen, in den eine Riidkkehr moglich, wilnschenswert, gestattet
ware, ohne aber damit jene Zeit des Anfangs abzuwerten, in der ein Mensch gab,





