»Der Geist spricht zu den Gemeinden< (Offb)

Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Der Umbruch, in dem sich die Kirche unserer Tage auf dem Weg in ihre
Zukunft befindet, ist u. a. gekennzeichnet von einer Erneuerung oder —
wegen des Ungemachten und Spontanen — einer Erwedkung der Geistfrom-
migkeit. Die vielen charismatischen Gruppen in der Christenheit der gan-
zen Welt legen Zeugnis davon ab. Wir scheinen erst am Anfang einer gro-
Ren Bewegung zu stehen.

Die theologische Reflexion iiber dieses Phinomen setzt nur langsam
ein. Aber schon jetzt 1af}t sich ein sehr wichtiges Ergebnis dieser Reflexion
nennen: die enge Bezogenheit der Geistmitteilung in der Kirche auf Ge-
meinschaft. Nicht der Einzelchrist steht bei der heilstheologischen Besin-
nung auf die Wirksamkeit des Geistes, des von Christus verheiflenen ,an-
deren Beistandes® (Joh 14, 16. 26; 15, 26; 16, 7), im Blick, sondern die Ge-
meinschaft — analog zum Offenbarungsgeschehen iiberhaupt: , Der Partner,
in dem Gott das Ankommen und die Annahme seines offenbarenden Wor-
tes wirkt, ist nicht der isolierte Einzelmensch, sondern der Mensch in Ge-
meinschaft®!, d. h. konkret, in der Gemeinschaft des Gottesvolkes, der Kir-
che. Kirche als Ort der Geistvermittlung und Geisterfahrung wird heute
gern — zumal von jlingeren katholischen Theologen und Exegeten — betont
im Sinn der nachésterlichen Gemeinden verstanden und in einem gewissen
Grad von der im Frithkatholizismus sich entwickelnden Institutionalisie-
rung der Gemeinden zur Grof8kirche hin abgesetzt.

Sehen wir vorerst einmal von der Festlegung auf einen bestimmten
Gemeindebegriff ab. Die Grundthese bleibt unangefochten: Geistmittei-
lung und Geisterfahrung sind fiir die Glaubigen nach dem historischen
Zeugnis des NT in erster Linie an die Gemeinden gebunden; sie sind es
primar, in denen Geist empfangen und erfahren wird. Das nimmt seinen
Anfang im Pfingstereignis, das schon im Bewufltsein der ersten Christen-
heit als Geburtsstunde der Kirche gilt (Apg 2, 1 ff), und wiederholt sich
immer wieder von neuem in den Gemeindebildungen, von denen die
Apostelgeschichte und die Apostelbriefe berichten, so in Samaria (ebd. 8,
14-17), im Haus des Kornelius (ebd. 10, 33b—46) oder in Ephesus (ebd. 19,
1-7), wo Paulus die dort angetroffenen Jiinger Jesu fragt: ,Habt ihr den
HI. Geist empfangen, als ihr glaubig wurdet?“ Ganz offensichtlich mufite
fiir ihn eine auf den Namen Jesu sich berufende Gemeinde ihren Ursprung

1 J. Feiner, in: Mysterium Salutis, 1 497,



Friedrich Wulf 322

haben in einer durch das Wort der Verkiindigung ausgelosten Betroffenheit
und Erleuchtung durch den HI. Geist; ohne sie kommt nach seiner Meinung
wahre Christusgemeinde gar nicht zustande, ohne sie hétte sie als Einheit
im Glauben und in der Liebe keinen Bestand, konnte sie die Botschaft Jesu
in Wort und Tat nicht wirksam bezeugen. ,Ihr habt begonnen im Geist*,
schreibt er an die Gemeinden in Galatien (Gal 3, 5), in Sorge, sie mochten
in die Gesetzesethik ihres fritheren Judentums wieder zuriickfallen und
ihre in Christus gewonnene Freiheit verlieren. Mit der Geisterfahrung hat
es tiberall in den Gemeinden begonnen. Und noch gegen Ende des ersten
Jahrhunderts war es, wie die Johannesoffenbarung bezeugt, die gemein-
same Uberzeugung der Christenheit, dafl die Gemeinden nur dann wach
und lebendig bleiben, wenn , der Geist zu ihnen spricht“, und sie nicht nur
auf seine Stimme horen, sondern im Licht seines prophetischen Wortes im-
mer wieder eine révision de vie, eine Lebenserneuerung, vornehmen (Offb
2,7.11.17.29; 3, 6. 13. 22; 22, 17).

Wenn nun die Geistmitteilung primar an die Gemeinden erfolgt, wenn
der Geist in ihnen einheitsstiftend wirkt und die Gegenwart des Herrn be-
zeugt, dann ist sie auch der erste und grundlegende Ort, an dem der Ein-
zelne die Geistgabe empfangt, sie zu bewahren und zu entfalten vermag.
Mit Recht sagt darum die Vorlage der bundesdeutschen Synode tiber die
Sakramentenpastoral, dal Taufe und Firmung, die in besonderer Weise
den Geist — als Ursprung und Seele des neuen Lebens in Christus — mittei-
len, iz der Gemeinde und mit der Gemeinde zu spenden sind (1. 1. 4. und
1. 2. 4). Der Geistempfang soll fiir den einzelnen einen kirchlichen Offent-
lichkeitscharakter haben, damit er sich in seinem Leben immer wieder dar-
an erinnert, wo er den Geist, ohne den es keinen Glauben gibt, empfangen
hat und wo er ihn wieder finden kann. Aus der Tauf- und Firmspendung
inmitten der Gemeinde folgt aber zugleich auch, dafl der Einzelne seiner-
seits wieder mitverantwortlich wird fiir den Geist und die Auferbauung
der Gemeinde. Das tun schon diejenigen kund, die als Gliubige an der
Tauf- und Firmspendung teilnehmen. Sie stehen nicht nur irgendwie als
Zeugen dabei, sondern in einem theologisch strengen Sinn, als Kirche; sie
sind Mitwirkende am Tauf- und Firmgeschehen, wenn wirklich die Sakra-
mente Selbstvollziige der Kirche und ihres Lebens in Christus sind. Alles,
was der Geist den einzelnen Christen an Einsichten und Initiativen, vor
allem aber an besonderen Gnadengaben (Charismen) schenkt, wird ihnen
zum Nutzen der anderen, zur Auferbauung der Gemeinde verliehen, wie
Paulus nicht miide wird, zu betonen (1 Kor 12, 7; 14, 3-19).

Die aus dem NT gewonnene Einsicht, dafl die Gemeinde der primire
und grundlegende Ort der Geistmitteilung und -erfahrung ist, kénnte und
miifite nach Ansicht vieler fiir die Erneuerung der Kirche in unseren Tagen



Der Geist spricht zu den Gemeinden (Offb) 323

von entscheidender Bedeutung sein und entsprechende Konsequenzen nach
sich ziehen. Man braucht sich aber fiir weitere Uberlegungen in dieser
Frage nicht vorher dariiber einig zu werden, was theologisch und kir-
chenrechtlich genauer unter ,Gemeinde® zu verstehen ist. Wenn Chryso-
stomus schon die kleinste Gemeinschaft von Christen in der Kirche, die Fa-
milie, eine ,Kirche im kleinen“ nennt, dann kann man das ohne Bedenken
von allen Gemeinschaften in der Kirche sagen, die um der Erfahrung und
Verwirklichung des Evangeliums willen zusammengefunden haben, ob sie
nun kirchenrechtlich ausdriicklich als Gemeinschaften der Kirche anerkannt
sind, wie die Orden und andere geistliche Gruppen, oder nicht, wenn immer
sie nur sich als Gliedgemeinschaften der Kirche, nicht zuletzt der Orts-
kirche, verstehen, am Leben der Kirche teilnehmen, ihre Einheit in Glau-
ben und Liebe fordern und sich ihr eingliedern lassen. In diesem Sinn hat
man wohl auch auf der Romischen Bischofssynode dieses Jahres auf die
Bedeutung der vielen Intensivgemeinschaften in der Kirche fiir die Evan-
gelisation, nicht nur der menschlichen Gesellschaft iiberhaupt, sondern
auch der Kirche selbst und ihren rechtlich verfafiten Gemeinden hinge-
wiesen.

Mag es nun viele Modelle solcher Gemeinschaften geben. Eines muf} ihnen
allen gemeinsam sein: dafl ihre Mitglieder sich aufeinander einlassen
und sich gegenseitig einen Raum des Angenommenseins gewdhren, der
keine Rivalitdten und keine Angst voreinander aufkommen 1afit. Das ist
nur moglich, wenn alle nach dem Ideal der Urgemeinde streben, von der
es in der Apostelgeschichte heifit: ,,Sie verharrten in der Lehre der Apo-
stel, in der Gemeinschaft, im Brotbrechen und in den Gebeten“ (Apg. 2, 42).
Hier, im Gesprach, im Gebet und im gottesdienstlichen Tun, kann jene Er-
fahrung des Geistes: die Erfahrung der Gegenwart des Herrn, der Betrof-
fenheit von Gott, von Jesus Christus, vom Wirken des Geistes im eigenen
Leben und in der Gemeinschaft, gemacht werden, nach der sich so viele in
der heutigen Diaspora des Glaubens sehnen. Die Echtheit solcher Erfah-
rungen erweist sich in der selbstlosen Tat, im Helfenwollen jedem, der
einen braucht, im Antrieb, nicht nur selbst nach der Botschaft des Evange-
liums zu leben, sondern sie auch anderen weiterzugeben.

Von solchen Gemeinden kénnen und miifliten auch geistliche Impulse in
die Grofigemeinden der Kirche ausgehen. Das ist fiir die Erneuerung der
Kirche eine Frage auf Leben und Tod. Auch heute noch gilt: ,Der Geist
spricht zu den Gemeinden®; ein Wort des Zuspruches und der Mahnung,
und immer ein prophetisches Wort, das in die Zukunft weist.





