
•Der Geist spricht zu den Gemeinden" (Offb) 
Friedrich Wulf SJ, München 

Der Umbruch, in dem sich die Kirche unserer Tage auf dem Weg in ihre 
Zukunft befindet, ist u. a. gekennzeichnet von einer Erneuerung oder - 
wegen des Ungemachten und Spontanen - einer Erweckung der Geistfröm- 
migkeit. Die vielen charismatischen Gruppen in der Christenheit der gan- 
zen Welt legen Zeugnis davon ab. Wir scheinen erst am Anfang einer gro- 
ßen Bewegung zu stehen. 

Die theologische Reflexion über dieses Phänomen setzt nur langsam 
ein. Aber schon jetzt läßt sich ein sehr wichtiges Ergebnis dieser Reflexion 
nennen: die enge Bezogenheit der Geistmitteilung in der Kirche auf Ge- 
meinschaft. Nicht der Einzelchrist steht bei der heilstheologischen Besin- 
nung auf die Wirksamkeit des Geistes, des von Christus verheißenen •an- 
deren Beistandes" (Joh 14, 16. 26; 15, 26; 16, 7), im Blick, sondern die Ge- 
meinschaft - analog zum Offenbarungsgeschehen überhaupt: •Der Partner, 
in dem Gott das Ankommen und die Annahme seines offenbarenden Wor- 
tes wirkt, ist nicht der isolierte Einzelmensch, sondern der Mensch in Ge- 
meinschaft"1, d.h. konkret, in der Gemeinschaft des Gottesvolkes, der Kir- 
che. Kirche als Ort der Geistvermittlung und Geisterfahrung wird heute 
gern - zumal von jüngeren katholischen Theologen und Exegeten - betont 
im Sinn der nachösterlichen Gemeinden verstanden und in einem gewissen 
Grad von der im Frühkatholizismus sich entwickelnden Institutionalisie- 
rung der Gemeinden zur Großkirche hin abgesetzt. 

Sehen wir vorerst einmal von der Festlegung auf einen bestimmten 
Gemeindebegriff ab. Die Grundthese bleibt unangefochten: Geistmittei- 
lung und Geisterfahrung sind für die Gläubigen nach dem historischen 
Zeugnis des NT in erster Linie an die Gemeinden gebunden; sie sind es 
primär, in denen Geist empfangen und erfahren wird. Das nimmt seinen 
Anfang im Pfingstereignis, das schon im Bewußtsein der ersten Christen- 
heit als Geburtsstunde der Kirche gilt (Apg 2, 1 ff), und wiederholt sich 
immer wieder von neuem in den Gemeindebildungen, von denen die 
Apostelgeschichte und die Apostelbriefe berichten, so in Samaria (ebd. 8, 
14-17), im Haus des Kornelius (ebd. 10, 33b-46) oder in Ephesus (ebd. 19, 
1-7), wo Paulus die dort angetroffenen Jünger Jesu fragt: •Habt ihr den 
Hl. Geist empfangen, als ihr gläubig wurdet?" Ganz offensichtlich mußte 
für ihn eine auf den Namen Jesu sich berufende Gemeinde ihren Ursprung 

J. Feiner, in: Mysterium Salutis, I 497. 



Friedrich Wulf 322 

haben in einer durch das Wort der Verkündigung ausgelösten Betroffenheit 
und Erleuchtung durch den Hl. Geist; ohne sie kommt nach seiner Meinung 
wahre Christusgemeinde gar nicht zustande, ohne sie hätte sie als Einheit 
im Glauben und in der Liebe keinen Bestand, könnte sie die Botschaft Jesu 
in Wort und Tat nicht wirksam bezeugen. •Ihr habt begonnen im Geist", 
schreibt er an die Gemeinden in Galatien (Gal 3, 5), in Sorge, sie möchten 
in die Gesetzesethik ihres früheren Judentums wieder zurückfallen und 
ihre in Christus gewonnene Freiheit verlieren. Mit der Geisterfahrung hat 
es überall in den Gemeinden begonnen. Und noch gegen Ende des ersten 
Jahrhunderts war es, wie die Johannesoffenbarung bezeugt, die gemein- 
same Überzeugung der Christenheit, daß die Gemeinden nur dann wach 
und lebendig bleiben, wenn •der Geist zu ihnen spricht", und sie nicht nur 
auf seine Stimme hören, sondern im Licht seines prophetischen Wortes im- 
mer wieder eine revision de vie, eine Lebenserneuerung, vornehmen (Offb 
2, 7.11.17. 29; 3, 6. 13. 22; 22,17). 

Wenn nun die Geistmitteilung primär an die Gemeinden erfolgt, wenn 
der Geist in ihnen einheitsstiftend wirkt und die Gegenwart des Herrn be- 
zeugt, dann ist sie auch der erste und grundlegende Ort, an dem der Ein- 
zelne die Geistgabe empfängt, sie zu bewahren und zu entfalten vermag. 
Mit Recht sagt darum die Vorlage der bundesdeutschen Synode über die 
Sakramentenpastoral, daß Taufe und Firmung, die in besonderer Weise 
den Geist - als Ursprung und Seele des neuen Lebens in Christus - mittei- 
len, in der Gemeinde und mit der Gemeinde zu spenden sind (1. 1. 4. und 
1. 2. 4). Der Geistempfang soll für den einzelnen einen kirchlichen Öffent- 
lichkeitscharakter haben, damit er sich in seinem Leben immer wieder dar- 
an erinnert, wo er den Geist, ohne den es keinen Glauben gibt, empfangen 
hat und wo er ihn wieder finden kann. Aus der Tauf- und Firmspendung 
inmitten der Gemeinde folgt aber zugleich auch, daß der Einzelne seiner- 
seits wieder mitverantwortlich wird für den Geist und die Auferbauung 
der Gemeinde. Das tun schon diejenigen kund, die als Gläubige an der 
Tauf- und Firmspendung teilnehmen. Sie stehen nicht nur irgendwie als 
Zeugen dabei, sondern in einem theologisch strengen Sinn, als Kirche; sie 
sind Mitwirkende am Tauf- und Firmgeschehen, wenn wirklich die Sakra- 
mente Selbstvollzüge der Kirche und ihres Lebens in Christus sind. Alles, 
was der Geist den einzelnen Christen an Einsichten und Initiativen, vor 
allem aber an besonderen Gnadengaben (Charismen) schenkt, wird ihnen 
zum Nutzen der anderen, zur Auferbauung der Gemeinde verliehen, wie 
Paulus nicht müde wird, zu betonen (1 Kor 12, 7; 14, 3-19). 

Die aus dem NT gewonnene Einsicht, daß die Gemeinde der primäre 
und grundlegende Ort der Geistmitteilung und -erfahrung ist, könnte und 
müßte nach Ansicht vieler für die Erneuerung der Kirche in unseren Tagen 



Der Geist spricht zu den Gemeinden (Offb) 323 

von entscheidender Bedeutung sein und entsprechende Konsequenzen nach 
sich ziehen. Man braucht sich aber für weitere Überlegungen in dieser 
Frage nicht vorher darüber einig zu werden, was theologisch und kir- 
chenrechtlich genauer unter •Gemeinde" zu verstehen ist. Wenn Chryso- 
stomus schon die kleinste Gemeinschaft von Christen in der Kirche, die Fa- 
milie, eine •Kirche im kleinen" nennt, dann kann man das ohne Bedenken 
von allen Gemeinschaften in der Kirche sagen, die um der Erfahrung und 
Verwirklichung des Evangeliums willen zusammengefunden haben, ob sie 
nun kirchenrechtlich ausdrücklich als Gemeinschaften der Kirche anerkannt 
sind, wie die Orden und andere geistliche Gruppen, oder nicht, wenn immer 
sie nur sich als Gliedgemeinschaften der Kirche, nicht zuletzt der Orts- 
kirche, verstehen, am Leben der Kirche teilnehmen, ihre Einheit in Glau- 
ben und Liebe fördern und sich ihr eingliedern lassen. In diesem Sinn hat 
man wohl auch auf der Römischen Bischofssynode dieses Jahres auf die 
Bedeutung der vielen Intensivgemeinschaften in der Kirche für die Evan- 
gelisation, nicht nur der menschlichen Gesellschaft überhaupt, sondern 
auch der Kirche selbst und ihren rechtlich verfaßten Gemeinden hinge- 
wiesen. 
Mag es nun viele Modelle solcher Gemeinschaften geben. Eines muß ihnen 
allen gemeinsam sein: daß ihre Mitglieder sich aufeinander einlassen 
und sich gegenseitig einen Raum des Angenommenseins gewähren, der 
keine Rivalitäten und keine Angst voreinander aufkommen läßt. Das ist 
nur möglich, wenn alle nach dem Ideal der Urgemeinde streben, von der 
es in der Apostelgeschichte heißt: •Sie verharrten in der Lehre der Apo- 
stel, in der Gemeinschaft, im Brotbrechen und in den Gebeten" (Apg. 2, 42). 
Hier, im Gespräch, im Gebet und im gottesdienstlichen Tun, kann jene Er- 
fahrung des Geistes: die Erfahrung der Gegenwart des Herrn, der Betrof- 
fenheit von Gott, von Jesus Christus, vom Wirken des Geistes im eigenen 
Leben und in der Gemeinschaft, gemacht werden, nach der sich so viele in 
der heutigen Diaspora des Glaubens sehnen. Die Echtheit solcher Erfah- 
rungen erweist sich in der selbstlosen Tat, im Helfenwollen jedem, der 
einen braucht, im Antrieb, nicht nur selbst nach der Botschaft des Evange- 
liums zu leben, sondern sie auch anderen weiterzugeben. 

Von solchen Gemeinden können und müßten auch geistliche Impulse in 
die Großgemeinden der Kirche ausgehen. Das ist für die Erneuerung der 
Kirche eine Frage auf Leben und Tod. Auch heute noch gilt: •Der Geist 
spricht zu den Gemeinden"; ein Wort des Zuspruches und der Mahnung, 
und immer ein prophetisches Wort, das in die Zukunft weist. 




