
Ich glaube an das ewige Leben 
Otto Semmelroth SJ, Frankfurt/Main 

Vor einigen Jahren fand im Auftrag des •Spiegel" eine Umfrage des Em- 
nid-Institutes statt zu der Frage: •Was glauben die Deutschen?" Dabei 
kam heraus, daß die Zahl derer, die sich zum Glauben an Gott bekannten, 
größer war als die Zahl derer, die an ein Fortleben nach dem Tod glauben. 
Christlich gesehen ist das eigentlich sonderbar. Es bedeutet doch, daß für 
etliche Menschen das Leben nach dem Tod mit Gott nichts zu tun hat und 
umgekehrt. Zehn Prozent von denen, die sich zum Glauben an Gott be- 
kennen, glauben nicht daran, daß der von Gott geschaffene Mensch in 
einer Ewigkeit bei diesem Gott leben wird, wenn er aus dem diesseitigen 
Leben hinweggestorben sein wird. 

Natürlich müßte man wissen, was sich diese Menschen, die an Gott zu 
glauben vorgeben, unter dem Leben nach dem Tode vorstellen, an das 
sie nicht glauben. Ein Leben nach dem Tod, das mit Gott nichts zu tun hat, 
oder Gott, der dem Menschen nach seinem Tod kein Leben mehr gewährt, 
ist nicht das, was nach christlichem Glauben Gott und das ewige Leben be- 
deuten. Wir müssen uns also klar zu werden suchen, was das für ein Leben 
ist, an das wir glauben, wenn wir mit dem letzten Artikel unseres Glau- 
bensbekenntnisses sagen: •Ich glaube an das ewige Leben". 

I. 

Ewiges Leben 

Fragen wir also zunächst: Was ist gemeint, wenn wir •das Leben der zu- 
künftigen Welt" ewiges Leben nennen. Diese Frage schließt zugleich die 
andere ein: Was genügt zur Deutung der Ewigkeit dieses Lebens nicht, 
wenn es auch tatsächlich mit gemeint ist. 
1. Eine erste Beobachtung: Denken wir nicht, wenn wir von einem •ewi- 
gen" Leben hören, sofort nur an das Gegenteil von dem, was unser irdi- 
sches Leben so belastet? Wenn es uns schwer wird, will dieses Leben uns 
viel zu lange dauern, wird langweilig und fordert unsere Sehnsucht nach 
seinem Ende heraus; wenn wir dagegen unseres Lebens froh sind, trübt 
und beeinträchtigt der Gedanke an sein Ende, der ja doch nicht abgewiesen 
werden kann, die Freude an diesem Leben. Deshalb ist ja alles, was wir 
Leben nennen, nur sehr beschränkt wirkliches Leben. Denn Leben drängt 
von Tag zu Tag auf weitere und bessere Verwirklichung seiner selbst. Und 



Ich glaube an das ewige Leben 325 

von diesem Drängen wissen wir aus leidvoller Erfahrung an uns und unse- 
rer Umwelt, daß es nur sehr begrenzt erfüllt wird und eines Tages in 
seinem Gegenteil, im Tode, enden wird. 

Aus der zweifach leidvollen Erfahrung des hiesigen Lebens stellen sich 
viele dieses verheißene ewige Leben vor als ein Leben, das wirklich Leben 
ist, erfüllendes und beglückendes Leben, das aber im Unterschied zu die- 
sem Erdenleben niemals enden wird, sondern stets über sich hinausgrei- 
fend einer immer größeren Vollendung entgegengeht. Dieser Gegensatz 
zum Bedrohtsein vom Ende, vom Tod, scheint ihnen fast zu genügen, um 
das ewige Leben zum seligen Leben zu machen. Denn was unser diesseiti- 
ges Leben unselig macht, ist eben sein Bedrohtsein vom Tod (wenn man 
dazunimmt, daß diese Bedrohtheit in Krankheit, Unzulänglichkeit, Schwä- 
che geistiger und körperlicher Art seine greifbare Gestalt erhält). 

In einem solchen Verständnis wäre das ewige Leben das, was man oft 
•Fortleben oder Weiterleben nach dem Tod" nennt. Dieser Begriff legt ja 
die Vorstellung nahe, als ob das gleiche Leben wie auf dieser Erde nach 
dem Tode weiterginge. Dagegen wehren sich aber heute nicht wenige schon 
deshalb, weil das Leben dieser Erde, auch unter Fortfall von Leid, Krank- 
heit und Tod, gar nicht so begehrenswert erscheint, als daß seine ewige 
Fortdauer die große Hoffnung wäre, die einen in frohen und schweren 
Stunden zu erfüllen vermöchte. Es kommt noch hinzu, daß man sich dieses 
Fortleben als das vorzustellen hätte, was •Unsterblichkeit der Seele" ge- 
nannt wird. Denn eine Auferstehung der Toten und damit ein ewiges Le- 
ben des ganzen leibhaftigen Menschen erscheint dem modernen Menschen 
so unglaublich wie den Gelehrten des Areopag, mit denen sich nach der 
Schilderung der Apostelgeschichte Paulus auseinandergesetzt hat und die 
ihm so lange zuhörten, bis er von der Auferstehung sprach. Da sagten sie 
zu ihm: •Darüber wollen wir Dich ein andermal hören" (Apg 17,32). 
Wenn es aber keine Auferstehung, d. h. ein in der Ewigkeit neu zu ge- 
winnendes Leben des ganzen Menschen gibt, dann kann ein Weiterleben 
nach dem Tod nur noch ein Leben der Seele sein. Das aber ist nicht der 
ganze Mensch. Und die Unsterblichkeit nur der Seele ist nicht das, was uns 
die Heilige Schrift als ewiges Leben verheißt. 

Ein Leben wie das auf dieser Erde, das nur deshalb ewig wäre, weil es 
den Tod (und seine Vorzeichen) nicht mehr kennt, wäre nicht das, was die 
christliche Verheißung mit Erlösung, Heil und Vollendung meint. Was uns 
im Neuen Testament von Christus als Heil beschrieben wird, ist nicht ein 
Weiterleben irdischen Daseins, sondern ein Gnadengeschenk von Gott, das 
über alle Vorstellungskraft der menschlichen Vernunft hinausgeht. •Was 
kein Auge gesehen und kein Ohr gehört, hat Gott denen bereitet, die ihn 
lieben" (1 Kor 2, 9). So hüllt das Neue Testament das, was ewiges Leben 



Otto Semmelroth 326 

als göttliche Verheißung ist, in den Schleier des menschlich nicht aufzurei- 
ßenden Geheimnisses. 
2. Was ist denn nun mit dem Attribut •ewig" in Wirklichkeit gemeint? 
Die Kirche pflegt in der Liturgie ihre Gebete zu beschließen mit der For- 
mel: •.. . durch Jesus Christus, unseren Herrn, der mit dir lebt und herrscht 
in der Einheit des Heiligen Geistes von Ewigkeit zu Ewigkeit". Scheint 
nicht auch hier, in der Spanne von - zu, das ewige Leben wie ein Nachein- 
ander von Augenblicken, wie wir es vom diesseitigen Leben her kennen 
und oft als langweilig, oft aber auch als atemberaubend, jedenfalls aber 
als ein Zeichen noch nicht vollendeten Daseins erfahren, das erst gewisser- 
maßen von Augenblick zu Augenblick aufgesammelt werden muß, um im- 
mer erst das zu werden, was es als Ganzes sein soll? Nein! Denn diese litur- 
gische Formel ist eine Aussage über Gott, in dessen Ewigkeit Jesus als 
Mensch eingegangen ist. Es ist Gottes Leben, von dem hier gesagt wird, 
daß es •von Ewigkeit zu Ewigkeit" bestehe. Von seinem Leben aber wis- 
sen wir, daß es nicht in zeitlicher Erstreckung, einen Augenblick nach dem 
anderen, zurückgelegt wird. Der ewig lebende Gott kann nicht in diesem 
Augenblick so existieren, daß er auf ein Künftiges, das er jetzt noch nicht 
besäße, erst noch hoffen müßte. Dann wäre er nicht der unendlich Voll- 
kommene, der in •jedem Augenblick" - wenn man einmal die menschliche 
Augenblicksvorstellung auf Gott anwenden will - sich selbst mit seinem 
ganzen Sein voll und ganz besitzt. Darum kann Ewigkeit, wenn sie von 
Gott ausgesagt wird, nicht bloßes Nacheinander bedeuten, selbst wenn 
dieses ohne Ende wäre. Und eben an dieser Ewigkeitsweise Gottes, sagt 
der vorhin genannte Schluß unserer liturgischen Gebete, hat Jesus Christus 
aufgrund des Auferstehungsgeheimnisses auch als Mensch teil. 

Als Mensch war Jesus nicht •von Ewigkeit"; und als Mensch im dies- 
seitigen Leben war er auch nicht •zu Ewigkeit". Er ist ja gestorben, hinab- 
gestiegen in das Reich des Todes. Seine Ewigkeit ist ein Geheimnis und 
darum ein Gegenstand des Glaubens, das Geheimnis des begnadenden Got- 
tes. Die Teilnahme des Menschen Jesus am Leben der zweiten göttlichen 
Person in der Lebensgemeinschaft mit dem Vater in der Einheit des Hei- 
ligen Geistes ist auch Teilnahme an der Ewigkeit Gottes, einem Leben, das 
dem Nacheinander der Augenblicke enthoben ist. In Jesus Christus aber - 
eine im Neuen Testament sehr häufig vorkommende Formel - gewinnen 
auch die von ihm erlösten Menschen Anteil an diesem Leben im Dreifalti- 
gen Gott und damit an der Ewigkeit, die Eigentum Gottes ist und die der 
Kreatur dieser Welt nur in der gnadenhaften Selbstmitteilung Gottes ge- 
schenkt werden kann. Diese Ewigkeit bedeutet allerdings auch ein Leben, 
das dem Tod und dem Untergang, dem Ende und aller Bedrohtheit, die 
an Tod erinnert, enthoben ist. Dieses ewige Leben ist für uns Menschen 



Ich glaube an das ewige Leben 327 

nicht mehr näher zu bestimmen, höchstens negativ, in der Absetzung der 
hiesigen Lebensweise von der ewigen, wie Paulus es im 15. Kapitel des 
ersten Korintherbriefes in klassischer Weise getan hat. In der Ewigkeit 
des Lebens mit Gott sind wir nicht Gott gleich; denn Gottes Ewigkeit setzt 
Unendlichkeit voraus, die Gottes ausschließliches Eigentum ist. Aber wir 
sind in ihm auch nicht mehr Menschen irdischer Art, die dem Augenblick 
verhaftet sind. Was wir im ewigen Leben sind und wie wir es sind, können 
wir nur ein wenig ahnen durch den Gegensatz zum diesseitigen Gefährdet- 
und Bedrohtsein. Die Bibel wagt deshalb auch nur in Bildern davon zu 
sprechen; die Tradition der Kirchenväter wagt zu sagen, der in Christus 
erlöste Mensch des ewigen Lebens sei vergöttlicht, wie es ähnlich ja auch 
im Neuen Testament im 2. Petrusbrief gesagt ist: wir seien teilhaftig ge- 
worden der göttlichen Natur (2 Petrus 1,4). 
3. Es gibt nun außer dem bisher Dargelegten noch einen anderen Ge- 
sichtspunkt, der uns hindern sollte, das •ewige Leben" im christlichen Sinn 
ohne Unterscheidung mit dem Ausdruck •Weiterleben nach dem Tod" zu 
benennen. Um deutlich zu machen, was mit •ewigem Leben" gemeint ist, 
soll noch einmal auf unser irdisches Leben hingewiesen werden. Dieses ist 
ein Leben in deutlich voneinander abhebbaren Abschnitten. Der eine und 
gleiche Mensch •lebt" als Kind, als Jugendlicher, als Erwachsener, als 
alternder und als alter Mensch das eine und gleiche Leben •weiter". Er 
lebt weiter nach seiner Kindheit, nach seiner Jugendzeit, nach seinem Er- 
wachsenenalter. 

Was aber bedeutet dieser Übergang von einem Lebensabschnitt in den 
anderen? Muß man nicht sagen, daß mit dem Beginn eines neuen Ab- 
schnittes der frühere vergangen ist? Der Mensch durchlebt sein Leben im 
Nacheinander der Augenblicke und der Lebensphasen. Gewiß sind die 
späteren Abschnitte von den früheren geprägt und dadurch nicht nur im 
menschlichen Gedächtnis, sondern auch in der Gestalt seiner Person gegen- 
wärtig. Das aber ändert nichts an der Tatsache, daß in den späteren Ab- 
schnitten des Lebens die früheren vergangen sind. Der Jugendliche ist 
nicht mehr Kind, der Erwachsene ist weder Kind noch Jugendlicher, und 
der alte Mensch hat diese früheren Phasen hinter sich gelassen - wenn sie 
auch mit all ihren Erfahrungen und Prägungen immer noch bestimmend 

und wirksam sind. 
In diesem Sinn kann das Weiterleben nach dem Tod, soll es das christ- 

liche ewige Leben sein, nicht in die Reihe des Weiterlebens eines neuen 
irdischen Lebensabschnittes nach dem Ende des vorigen eingereiht werden. 

Das ewige Leben ist wesentlich mehr als Weiterleben in einer neuen 
Phase, in der man auf das diesseitige Leben zurückblickte und seine Früchte 
genösse. Die Verbindung des ewigen Lebens mit dem Leben im Diesseits 



Otto Semmelroth 328 

besteht darin, daß im Tode der Mensch mit seinem diesseitigen Leben, 
dem ganzen, nicht nur seinem letzten Augenblick, in die Ewigkeit bei Gott 
aufgenommen wird. Dieses Leben, das Jahre und Jahrzehnte hindurch in 
dieser irdischen Zeit abgerollt war, wird im Tod in Gottes Ewigkeit auf- 
gehoben. Das ewige Leben ist das diesseitige Leben, das der Mensch ge- 
führt hat, in seiner geläuterten und vollendeten oder aber unwiderruflich 
von Gott abgekehrten Endgültigkeit und Wirklichkeit. 

II. 

Ich glaube 

Diese Ewigkeit, in der das uns verheißene Leben gelebt wird, erfaßt man 
nur im Glauben, im Glauben an Gottes Wort. Glauben heißt hier zunächst: 
nicht sehen und doch glauben, wie Jesus dem Apostel Thomas als Seligkeit 
verkündet hat (Joh 20, 29). - Glauben im Hinblick auf die Verheißung des 
ewigen Lebens heißt aber zugleich auch Hoffnung. Der Glaube an das 
ewige Leben muß von der Hoffnung durchdrungen sein. Über beides gilt 
es näher nachzudenken. 
1. Das erste, was wir mit unserem Glauben an das ewige Leben bekennen, 
ist also, daß es das ewige Leben wirklich gibt. Schließt dieser bekennende 
Glaube, von dem wir gesagt haben, daß er ein Nicht-sehen sei, da die in ihm 
bekannte Wahrheit nur auf eine göttliche Bezeugung - durch die Prophe- 
ten, die Apostel und vor allem durch Christus • erkannt und angenommen 
wurde, das Sehen, die Greifbarkeit der Erfahrung einfachhin aus? Sicher, 
man kann einem Menschen, der selbst nicht im Glauben und von ihm her 
lebt, das ewige Leben nicht so sichtbar, greifbar und erfahrbar machen, daß 
er sich bei gutem Willen davon überzeugen lassen müsse. Dazu genügt 
weder das eigene Glaubenszeugnis noch das Zeugnis eines Lebens aus 
dem Glauben an die künftige Welt; sie können höchstens den Glauben 
im anderen wecken, zum Glauben hinführen. Ohne den nicht-sehenden 
Glauben bleiben alle Beweise tot; sie können mit Vernunftgründen jeder- 
zeit angezweifelt werden. 

Aber wenn der Mensch glaubensbereit in sein Inneres hineinhört, wird 
er inne, daß er in seiner Tiefe nach mehr Ausschau hält als nach dem be- 
grenzten Leben des Augenblicks. Darum fragt ja heute alle Welt nach 
dem Sinn des Lebens. Wer dieser Frage in allem Ernst nachgeht, erfährt 
schon einen Anfang des ewigen Lebens. Und wenn er glaubend die Worte 
des Evangeliums, die Worte Jesu, in sein Herz einläßt: •Wer mein Wort 
hört und dem glaubt, der mich gesandt hat, hat das ewige Leben ... er ist 
aus dem Tod ins Leben hinübergegangen" (Jo 5, 24), und: •Wir wissen, 



Ich glaube an das ewige Leben 329 

daß wir aus dem Tod in das Leben hinübergegangen sind" (1 Jo 3, 14), 
dann gibt es für ihn auch eine echte Erfahrung dieser neuen Lebendigkeit. 

Im Vollzug des Glaubens und eines davon gestalteten Lebens sowie 
eines Betens, das zu Gott Du zu sagen vermag, erfährt man das ewige Le- 
ben. Nicht so, daß man es wie Erlebnisse in der sichtbaren Welt nach- 
prüfen kann. Doch gibt die innere Erfahrung eines vom ewigen Leben 
durchwirkten Glaubens eine Sicherheit, die man in dieser Weise außer- 
halb des lebendigen Vollzugs nicht hat. Wenn solche Erfahrung auch psy- 
chologisch erklärbar ist: ihren eigentlichen Grund hat sie darin, daß 
Glaube, Gnade, ewiges Leben das Geschenk der Selbstmitteilung Gottes 
sind. Gott gibt sich als Gnade in den Kern der menschlichen Person und 
wird dort wirksam. •Die Frucht des Geistes", heißt es im Brief an die Ga- 
later (5, 22), •ist Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit, Güte, 
Treue, Sanftmut und Selbstbeherrschung", Wirklichkeiten also, die man 
erfährt. Und •die Herrschaft Gottes", sagt der Römerbrief (14, 17), •ist 
Gerechtigkeit, Friede und Freude im Heiligen Geist". Die darin ange- 
zeigte Gottesherrschaft, Gottes Geist als machtvolle und erfüllende Leben- 
digkeit aber ist das ewige Leben, angeldhaft zwar erst, aber wirklich und 
erfahrbar. Das gibt auch dem an sich vermessenen Ausdruck einen Sinn, 
den das Zweite Vatikanische Konzil gebraucht hat (Lumen gentium Nr. 
14), der besagt, daß man schon hier auf Erden im •Besitz" dieser geist- 
lichen, ewigen Lebendigkeit sein könne. Damit ist nicht gesagt, man könne 
über Gott und sein Leben verfügen. Wohl aber erfährt man das ewige 
Leben im Frieden und in der Freude des Geistes als etwas Eigenes, das 
reich macht und wertvoller ist als jeder andere Besitz. 

Doch bleibt diese Erfahrung eine Sache des Glaubens, und das heißt 
nun einmal des Nichtsehens. Aber das braucht kein Widerspruch zu dem 
vorhin Gesagten sein. Auch im irdischen Bereich ist Sehen nicht immer das- 
selbe. Man kann eine Sache bloß objektiv, sachlich sehen oder feststellen. 
Man kann sie aber auch innerlich so als ein Eigenes erfahren, als sähe 
man sie mit den Augen des Herzens. Letzteres ist mit dem Wort Glauben 
- im biblischen Vollsinn verstanden - gemeint. 
2. Zum Glauben an das ewige Leben im Sinne des Ja zu seiner Wirklich- 
keit, obwohl es nicht wie die Dinge dieser Welt zu sehen ist, kommt nun 
aber noch ein wichtiges Moment hinzu. Das ist die gerade in bezug auf das 
ewige Leben mit dem Glauben verbundene Hoffnung, in der ganzen 
Tiefe und für den heutigen Menschen bedeutsamen Aktualität dieses Wor- 
tes. Hoffnung ist ein das menschliche Leben mit seinen Selbstdeutungen 
und Entscheidungen bestimmendes Element. Der Glaube, der zum ewigen 
Leben ja sagt, muß von diesem Prinzip bestimmt sein. Christlicher, von 
der Verkündigung des Neuen Testamentes bestimmter Glaube ist ja kein 



Otto Semmelroth 330 

bloßes Fürwahrhalten von Aussagen, sondern Hören auf den diesen 
Wahrheiten eigenen Appell und freudiges Sichausstrecken nach den darin 
gegebenen Verheißungen. Die christliche Verkündigung und der ihr ent- 
sprechende Glaube geben dem menschlichen Leben ein Sinnziel, das 
menschliches Streben nicht aus den diesseitigen Sinngebungen heraus, wohl 
aber über sie hinaus ruft. Gottes Offenbarung deckt gewiß Wahrheiten auf. 
Aber wenn Gott von sich selbst und seinem Heilswirken Mitteilung macht, 
ruft er uns an. Wie er sich uns Menschen zuneigt • am vollkommensten 
in Jesus Christus, den er uns zugeschickt hat, daß er unser Schicksal wende 
- dann haben wir uns antwortend ihm hinzugeben, indem wir der in der 
Offenbarung kundgetanen Wirklichkeit entsprechend leben. Wovon aber 
spricht seine Offenbarung eigentlich? Nicht nur von der Vergangen- 
heit, sondern viel mehr von der Zukunft. Der von der Offenbarung 
geleitete Blick in die Vergangenheit ist eigentlich in die Zukunft gerichtet. 
Schon im Alten Testament richtet das alttestamentliche Bundesvolk seinen 
Blick in seine vergangene Geschichte, um daraus Hoffnung für seine 
Zukunft zu gewinnen. Nicht wesentlich anders, sondern eigentlich ver- 
stärkt ist das die Botschaft des Neuen Testamentes. Gewiß, was das Alte 
Testament verheißen hat, ist im Neuen Testament, in Jesus Christus un- 
überbietbar erfüllt. Und doch ist auch die Botschaft des Neuen Testamentes, 
obwohl es das Heil des menschgewordenen Gottes besitzt, auf Zukunft aus. 
Sie ist eschatologische Botschaft. 

Für unser Thema heißt das: Wir haben das ewige Leben als Gnade schon 
jetzt in uns. Und keiner, der es nicht in diesem Leben schon als Angeld, wie 
Paulus sagt (2 Kor 1, 22; 5,5; Eph 1, 14), in sich hat, wird es im Jenseits 
nach dem Tode besitzen. Aber jetzt haben wir es in uns als Prinzip, oder 
biblischer gesagt: als geduldige und ausdauernde Kraft der Hoffnung (1 
Thess 1,3). Sie läßt uns einerseits aus gläubiger Erfahrung eingestehen, daß 
wir noch nicht sind, was wir sein sollen. Sie gibt uns aber Zuversicht, daß 
wir sein werden, was Gott uns in endgültiger Existenz zugedacht hat. Sie 
gibt unserem diesseitigen Leben, das uns immer wieder unübersehbar er- 
kennen läßt, wie wenig es hält, was es verspricht, die Zuversicht, auf ein 
Ziel zuzugehen, das alle menschliche Sehnsucht erfüllt. 

Diese Hoffnung sieht sich natürlich dem Verdacht ausgesetzt, Flucht aus 
den Aufgaben dieser Welt zu sein, Blindheit vor der Pflicht, das Leben 
dieser Erde zum Guten zu gestalten und darin echten Dienst vor Gott zu 
verwirklichen. Aber zu Unrecht. Denn das ewige Leben ist nicht eigentlich 
ein anderes - wenn auch andersartiges und besseres - Leben in Fortsetzung 
des diesseitigen Lebens, sondern eben das Leben des Diesseits, das der 
Mensch im Tode mit in seine Ewigkeit nimmt und dort geläutert und voll- 
endet als ganzes besitzt. Dann aber kann die Hoffnung auf das ewige Le- 



Ich glaube an das ewige Leben 331 

ben nicht als Flucht aus der diesseitigen Pflicht verdächtigt werden. Das 
dynamische Drängen auf ein überirdisches Ziel hin bedeutet allerdings das 
Eingeständnis, daß der Mensch sich nicht mit seinem jetzigen Augenblick 
zufrieden geben kann. Das dem Goetheschen Faust gegebene Verbot, dem 
jetzigen Augenblick zu sagen: •Verweile doch, du bist so schön", ist eigent- 
lich sehr christlich; denn der Mensch darf nicht darauf verzichten, weiter 
bis in eine Ewigkeit hinein über das Jetzt hinauszustreben. Eine Flucht aus 
der Pflicht oder auch der Freude am jetzigen Augenblick ist das aber nicht. 
Denn das ewige Leben ist die Fülle der je jetzigen Augenblicke, gereinigt 
und vollendet im Todesdurchgang aus der Augenblicklichkeit der irdischen 
Existenz in die Begegnung mit dem ewigen Gott, in der die Unzulänglich- 
keit, Brüchigkeit und Sündigkeit unserer diesseitigen Augenblicke geläu- 
tert werden zu einem Leben, das den spezifischen Charakter dessen hat, was 
Johannes eben das •ewige Leben" nennt. 

III. 

Ich glaube an 

Wir haben bisher das ewige Leben als Gegenstand von Glauben und Hoff- 
nung darstellen können. Im letzten Teil unserer Ausführungen wird sich 
nun zeigen, daß das ewige Leben auch Gegenstand christlicher Liebe ist. 
Das ist ausgedrückt, wenn wir sagen: Ich glaube an das ewige Leben. Nach 
uralter christlicher Tradition hat es mit dieser Aussage eine eigene Be- 
wandtnis. Im Bekenntnis zu Gott hat man im 5. Jahrhundert eine drei- 
klangige Formulierung gefunden: Credere Deum (Gott glauben), credere 
Deo (dem Gott glauben), credere in Deum (an Gott glauben). In der ersten 
Formel ist Gott Gegenstand, Inhalt des Glaubens; wir glauben, daß Gott 
ist, existiert. In der zweiten ist Glauben ein Akt der vertrauenden Zustim- 
mung zu Gottes Wort; wir glauben ihm auf sein Offenbarungszeugnis hin, 
seinem Wort, daß es wahr ist. In der dritten ist Glauben ein Akt der Er- 
wartung, der liebenden Hinwendung zu Gott; der Glaube geschieht in der 
Erwartung des Herzens, die auf Gott zählt, so wie man zu einem geliebten 
Menschen sagt: Ich glaube an dich. 

Wenn wir nun sagen: Ich glaube an das ewige Leben, dann stellt sich 
die Frage, ob man dieses An auch hier so ernst und persönlich nehmen 
kann und darf wie Gott gegenüber, im Glauben an ihn. Daß man das ewige 
Leben glaubt, ist verständlich. Über das ewige Leben hat Gott offenbarend 
gesprochen. Deshalb nehmen wir diesen Aussageinhalt glaubend an, wir 
sagen ja dazu. Wenn wir dann aber in einem ernstzunehmenden Sinn be- 
kennen: Ich glaube an das ewige Leben, dann scheint ewiges Leben kein 



Otto Semmelroth 332 

Neutrum, nichts Sachliches mehr zu sein, sondern wie eine Person, der man 
in der Sprache der Liebe zum Ausdruck bringt, daß man mit ihrer Hilfe 
rechnet, vor allem in Situationen des Lebens, in denen die Zukunft, die 
Tiefe der eigenen Existenz in den Blick kommt: Ich glaube an dich. Das 
heißt nicht nur, daß man für wahr hält, was der andere einem sagt. Es 
heißt auch nicht nur, daß man Vertrauen zu ihm, seinem aufrichtigen Wil- 
len und seiner Kraft und Fähigkeit hat. Das alles natürlich auch. Doch in 
diesem •Ich glaube an dich" erklingt dazu die liebende, vertrauende Hin- 
gabe an den anderen und die Bezeugung seiner Liebe, die den Liebenden 
nicht im Stich läßt, die zu ihrem Wort, zum Wort ihrer Liebe steht. Wer 
an Gott glaubt, muß sich ganz gewiß theologisch um die tiefere Erkenntnis 
dessen bemühen, was er in seinem Offenbarungswort mitgeteilt und ge- 
meint hat. Er muß aber vor allem in diesem, vielleicht mühsam gedeute- 
ten Offenbarungswort Gottes seinen Appell zu hören bereit sein und mit 
seiner Hingabe beantworten. 

Kann man nun - das müssen wir uns zum Abschluß fragen - im Glau- 
ben an das ewige Leben die glaubend hoffende Dynamik, von der wir 
früher gesprochen haben, auch zur liebenden Hingabe werden lassen - wo 
doch ewiges Leben ein Neutrum, sachlich zu sein scheint? Kann man das 
ewige Leben lieben? Ja, man kann es. Was ist denn eigentlich das ewige 
Leben? Ist es nicht Gott selbst in jenem lebendigen Geheimnis, daß er zwar 
ein einziger Gott ist, aber in der Gemeinschaft dreier Personen lebt, voll- 
endete Verwirklichung und Urbild jeder Gemeinschaft, die wir Menschen 
zu verwirklichen suchen und doch nie recht zustande bringen? Gott hat 
seinen Sohn als einen Menschen in unsere Geschichte gesandt, um uns zu 
ergreifen und in sein Leben einzubeziehen. Wir sind an Sohnes statt an- 
genommen, sagt Paulus öfter in seinen Briefen. Damit will er sagen, daß 
uns der menschgewordene Sohn Gottes in Gnade ergriffen und in das Ge- 
heimnis seiner Gottessohnschaft hineingenommen hat. So sind wir vom 
Heiligen Geist, in dem der Vater seine Liebe zum Sohn ausdrückt, mitbe- 
troffen und dürfen im Heiligen Geist zu Gott sagen: Abba, lieber Vater. 
So wieder Paulus im Römerbrief (8,15). Gerade dieser Hinweis aber sagt 
uns, wie wir ewiges Leben zu leben haben. Gewiß auch in der Tat, die wir 
an den Menschen in dieser Welt tun. Darüber läßt auch das Neue Testa- 
ment keinen Zweifel. Aber diese Tat muß ihre persönliche Innerlichkeit 
und Überzeugung erfahren durch das Gebet, in dem wir zu Gott Du, lieber 
Vater sagen. Also Gebet nicht nur und nicht zunächst als Bitte um seine 
Hilfe. Gewiß mag uns unsere Hilfsbedürftigkeit ein Motiv sein, das uns 
den betenden Weg zu Gott finden läßt. Aber die höchste Form des Gebetes 
ist das nicht. Die besteht vielmehr darin, daß wir unseren Glauben an Gott 
und sein ewiges Leben so ausdrücken, wie es der Wirklichkeit, der wir da 



Das Wort und das Schweigen 333 

begegnen, entspricht. Gott nämlich, der uns Anteil an seinem Leben gibt, 
ist keine Sache, sondern Person. Deshalb wird der Glaube an das ewige 
Leben nicht im registrierenden Feststellen einer Sache, sondern im Du 
des persönlichen Umganges mit dem Gott dieses Lebens und der Anrede 
an ihn ausgedrückt. 

Ewiges Leben ist Hingabe, in der wir unsere Individualität übersteigen 
in der Hingabe an ein Du, das unsere menschliche Eigenheit öffnet und zur 
Erfüllung bringt. •Dies ist das ewige Leben: dich, den einzigen und wah- 
ren Gott zu erkennen und Jesus Christus, den du gesandt hast", sagt Jesus 
nach dem Zeugnis des Johannesevangeliums (Joh 17, 3). Wie wir nur er- 
ahnen können, was der wahre Gott ist und wie Jesus Christus, den er zu uns 
gesandt hat, in seiner Gnade uns ergreift, so können wir auch unser ewiges 
Leben nur erahnen. Aber darauf zu hoffen, dazu hilft uns all das Stück- 
werk, mit dem wir unser irdisches Hoffen immer wieder vertrösten. Was 
Leben ist, kann man nur er-leben. Das gilt auch vom ewigen Leben, das wir 
im betenden Umgang mit dem, dessen Leben es ist, erleben müssen. 

Das Wort und das Schweigen 
Josef Sudbrack SJ, München 

Nicht erst in unseren Tagen kennt man die Erfahrung, daß Worte leer 
werden - leer fast in der physikalischen Drastigkeit eines ausgeschütteten 
Eimers. Man spricht mit einem Partner - und langsam dämmert es, daß 
dieser gar nicht selbst redet, sondern Wortkombinationen und Satzzusam- 
menhänge von sich gibt, die er so oder auch anders miteinander verbindet. 
Das Gegenüber verliert seine Ansprechbarkeit, wird zu einem Schema, zu 
einem Sprachrohr, für ... ja wofür eigentlich? 

Und vielleicht (hoffentlich!) merkt man dann bei sich selbst ähnliches. 
Man spricht über Gott, Politik, Kunst oder übers Auto. Man argumentiert, 
wählt Worte, findet eine geistreiche Wendung, eine brillante Wortfolge 
und einen durchschlagenden Beweisgang - und langsam dämmert es: Die 
Sache - Gott, Politik, Kunst, Auto - ist längst vergessen; es geht um Recht- 
Behalten, um Bewundert-Werden, um einen Sieg im Wortgefecht, es geht 
um Worte ohne Sache, um Gerede. 




