
Das Wort und das Schweigen 333 

begegnen, entspricht. Gott nämlich, der uns Anteil an seinem Leben gibt, 
ist keine Sache, sondern Person. Deshalb wird der Glaube an das ewige 
Leben nicht im registrierenden Feststellen einer Sache, sondern im Du 
des persönlichen Umganges mit dem Gott dieses Lebens und der Anrede 
an ihn ausgedrückt. 

Ewiges Leben ist Hingabe, in der wir unsere Individualität übersteigen 
in der Hingabe an ein Du, das unsere menschliche Eigenheit öffnet und zur 
Erfüllung bringt. •Dies ist das ewige Leben: dich, den einzigen und wah- 
ren Gott zu erkennen und Jesus Christus, den du gesandt hast", sagt Jesus 
nach dem Zeugnis des Johannesevangeliums (Joh 17, 3). Wie wir nur er- 
ahnen können, was der wahre Gott ist und wie Jesus Christus, den er zu uns 
gesandt hat, in seiner Gnade uns ergreift, so können wir auch unser ewiges 
Leben nur erahnen. Aber darauf zu hoffen, dazu hilft uns all das Stück- 
werk, mit dem wir unser irdisches Hoffen immer wieder vertrösten. Was 
Leben ist, kann man nur er-leben. Das gilt auch vom ewigen Leben, das wir 
im betenden Umgang mit dem, dessen Leben es ist, erleben müssen. 

Das Wort und das Schweigen 
Josef Sudbrack SJ, München 

Nicht erst in unseren Tagen kennt man die Erfahrung, daß Worte leer 
werden - leer fast in der physikalischen Drastigkeit eines ausgeschütteten 
Eimers. Man spricht mit einem Partner - und langsam dämmert es, daß 
dieser gar nicht selbst redet, sondern Wortkombinationen und Satzzusam- 
menhänge von sich gibt, die er so oder auch anders miteinander verbindet. 
Das Gegenüber verliert seine Ansprechbarkeit, wird zu einem Schema, zu 
einem Sprachrohr, für ... ja wofür eigentlich? 

Und vielleicht (hoffentlich!) merkt man dann bei sich selbst ähnliches. 
Man spricht über Gott, Politik, Kunst oder übers Auto. Man argumentiert, 
wählt Worte, findet eine geistreiche Wendung, eine brillante Wortfolge 
und einen durchschlagenden Beweisgang - und langsam dämmert es: Die 
Sache - Gott, Politik, Kunst, Auto - ist längst vergessen; es geht um Recht- 
Behalten, um Bewundert-Werden, um einen Sieg im Wortgefecht, es geht 
um Worte ohne Sache, um Gerede. 



Josef Sudbrack 334 

Die Worte werden ausgeleert. Das, was sie sagen wollen, interessiert 
nur noch nebenbei. Wichtig ist nicht mehr ihre Aussage, sondern, daß Ich 
oder Du, die da reden, mit der Siegerpose die Redeschlacht beenden oder 
wenigstens geistreich dastehen können. Es geht wie mit einer mathemati- 
schen Formel. Als Kind in der ersten Klasse konnte man mit den Augen 
sehen, wie die fünf Äpfel, von denen man drei wegnahm, zu zwei zusam- 
menschmolzen. Fünf weniger drei ist zwei - das war ein Inhalt, den man 
anschauen und erleben kann. Schon weniger begreiflich wurde es, wenn 
man ans Multiplizieren kam: Drei, zweimal hingelegt, ergibt sechs. Im- 
mer unanschaulicher wurde das Rechnen. Drei hoch drei: d. h. drei, zwei- 
mal mit sich selbst multipliziert, ist schon schwieriger sich vorzustellen. Und 
wenn man noch höher hinaufsteigt, in die Infinitesimalmathematik, fällt die 
Anschaulichkeit weg. Man operiert mit Zahlen und Symbolen, die nur für 
sich und für nichts anderes mehr stehen. Der Lehrer befahl damals sogar, 
jede Vorstellung beiseite zu lassen, denn diese verbaue den Zugang zu den 
Gesetzen der Mathematik. Aus den fünf Äpfeln, in die man beißen konnte, 
wurde eine reine Quantität. Und je mehr einer auf die Anschaulichkeit 
verzichtet, desto besser funktioniert seine mathematische Logik. 

Steht es um die Worte unseres Miteinandersprechens nicht oftmals 
ebenso? Schauen wir uns doch eine Fernsehdiskussion an! Ganz gleich, ob 
zwischen Politikern oder Journalisten oder Künstlern. Wenn ein Partei- 
redner seine Meinung vorträgt, merkt man schon nach wenigen Sätzen: 
hier spricht nicht er, sondern die Partei. Die Sache schwindet aus dem Blick, 
das Rechthabenwollen tritt in den Vordergrund, und mit dem Rechthaben- 
wollen das Gehirn einer Institution oder die Logik des Redenkönnens; der 
Redner und die Sache werden unwichtig. Derjenige bekommt Ober- 
hand, der das Funktionieren der Sprache (nicht aber die Wahrheit der 
Sache) am besten handhabt. Die Worte und die Sätze werden wie Eimer 
ausgeschüttet. Ihr Inhalt, also das, was sie sagen möchten, wird entleert, 
allein der Wohlklang von Wortbildungen, die Eleganz der Argumente, 
die (scheinbare) Logik der Zusammenhänge bleiben übrig und bilden den 
Inhalt der Rede. Aber dieser Inhalt ist nur noch die blankgeriebene Blech- 
wand des ausgeschütteten Eimers. 

I. Flucht vor dem Wort 

Wen wunderts, daß viele ins Schweigen flüchten, ob nicht dort wieder Be- 
gegnung mit Wirklichkeit und Wahrheit zu finden sei. Ob nicht die zur 
Funktionalität entartete Sprache so nichts-sagend geworden sei, daß im 
Nichts-mehr-Sagen allein die Rettung liege. Günter Eich hat es in kurzen 
Versen formuliert: 



Das Wort und das Schweigen 335 

Langes Gedicht / Vorsicht 

Die Kastanien blühn. 
Ich nehme es zur Kenntnis 
äußere mich aber nicht dazu. 

Jedes Wort, das über die blühenden Kastanien gesagt wird, zerstört das 
Erlebnis der blühenden Kastanien und deckt die Wirklichkeit zu. Der 
Lyriker klärt uns nicht weiter auf, warum es so ist. Ob er sich und sein 
Sprechen als machtlos vor dieser Schönheit erfährt? Ob da irgendeine böse 
Macht existiert, die jedes seiner Worte ihm schon im Munde herumdreht 
zum Gegenteil dessen, was er sagen will? Ob die Worte der deutschen 
Sprache selbst so leer und abstrakt geworden sind, daß sie nichts mehr wie- 
dergeben können? Mit mathematischen Gesetzen und logischen Zusam- 
menhängen kann man keine Schönheit beschreiben. Oder doch? Ganz 
gleich, was der Grund sein mag, Günter Eich, also jemand, der sich das 
Wort zum Beruf erwählt hat, weigert sich, ein Wort zu sprechen. Worte 
sind leer geworden. 

Überall findet man Menschen auf der Flucht vor dem Wort. Georg 
Steiner hat vor kurzem die Musik-Begeisterung der Jugend analysiert. 
Sicher hat er in vieler Hinsicht recht: Was früher im Wort, im Gedicht, im 
Schauspiel gesucht wurde, das persönliche Angesprochen-Werden, das 
Pathos des Angefordert-Seins oder das Mitleid des Betroffen-Seins oder 
die Zerknirschung des Mit-Schuldig-Seins oder einfachhin das Durch- 
stoßen des Oberflächen-Daseins - kommt heute immer mehr dem Medium 
der Musik zu. Worte und Sätze scheinen dafür keinen Raum mehr zu bie- 
ten. Wer sich heute verliebt, kauft seiner Angebeteten nicht mehr den 
Lyrik-Band von Mörike oder die gesammelten Epigramme großer Lie- 
bender, er schenkt ihr eine Musikplatte. Darin liegt keine Qualitätsminde- 
rung: denn es gibt ebensoviel Kitsch in der Lyrik wie in der Musik. Aber 
darin tut sich ein Fremd-Werden des Wortes kund. Reden von Podien, 
Tribünen und Kanzeln erscheinen als vorprogrammiert; deshalb werden 
auch die anderen Worte mißachtet und bleiben zuletzt unbeachtet am Wege 
liegen. 

Der Gebrauch des Wortes in den Naturwissenschaften hat den Gebrauch 
von Sprache überhaupt entscheidend geprägt. Die Spitzen unserer Mathe- 
matiker und Physiker, Heisenberg oder C. Fr. von Weizsäcker, haben sich 
längst angstvolle Gedanken gemacht um die Aushöhlung des Wortes bis 
zur Chiffre, die gerade ihre Wissenschaft vorangetrieben hat. Aber ist man 
nicht doch noch immer mit Begeisterung daran, die Mathematisierung und 
Funktionalisierung auf allen anderen Gebieten voranzutreiben? Eine funk- 
tionalisierte Pädagogik setzt sich als Ziel: Es muß bestmöglich klappen. 



Josef Sudbrack 336 

Das Kind muß lernen, sich in den künftigen Gesellschaftsbereich möglichst 
konfliktlos einzuordnen. Dabei ist es fast gleichgültig, ob diese Gesellschaft 
als das neue Reich der marxistischen Revolution oder als Weiterlaufen des 
Bestehenden geplant wird. Ob ein Gedicht •schön" oder eine Handlung 
ethisch •wertvoll" oder eine Erfahrung menschlich •erfüllend" ist, spielt 
keine selbständige Rolle; es erhält nur in Funktion zu dem projizierten 
Ordnungsgetriebe (der Revolution oder der Reaktion) seinen Stellenwert. 
Worte wie •gut, schön, traurig" gelten nicht mehr für sich, sondern nur im 
Funktionszusammenhang. Inhalte werden un-•interessant", erheblich 
bleibt das •Funktionieren". 

Der Amerikaner Marschall McLuhan hat diese Entwicklung von einer 
Seite aus bis in die letzte Konsequenz ausgezogen. The Medium is the Mas- 
sage - Das Medium ist die Seelenmassage, ist die Botschaft (Message und 
Massage sind als ähnlich klingende Wörter gebraucht). Nicht mehr der In- 
halt, der durch irgendein Kommunikationsmedium vermittelt wird, ist 
maßgebend, sondern das Medium selbst, die Technik der Vermittlung. Ein 
gut gemachtes Fernsehspiel ergreift uns, packt uns - obgleich es Böses ver- 
kündet. Ein schlecht gemachtes Fernsehspiel langweilt - obgleich es Gutes 
verkündet. Wir werden beeinflußt vom Kommunikationsmedium als sol- 
chem und weniger von dem Inhalt, den es weitergeben möchte. Das •Wort" 
ist nicht mehr wirksam, weil es etwas sagt, sondern weil es, was auch immer, 
gut sagt. 

Das sind Entwicklungen, die tiefer greifen, als manch einer vermutet. 
McLuhan zieht die Konsequenz daraus. Nach ihm wird im Laufe der 

fortschreitenden Zivilisation der Einfluß der Medien immer weiterrei- 
chend; er rechnet damit, daß der Inhalt der Worte irgendwann völlig ne- 
bensächlich wird. Bestimmend für den Menschen und seine Erfahrung 
bleibt nur noch die Repräsentation dieses Inhaltes - durch Grammatik, 
durch Rundfunk, durch Fernsehen, durch malerische Gestaltung. 

Zweifellos - ein jeder von uns ist und bleibt abhängig von seinem 
Sprachgebrauch, von seiner Kultur, von seiner Umgebung, von seiner Ver- 
anlagung, von seinem angesammelten Erfahrungsschatz. Wir können uns 
davon nicht restlos befreien. Aber die Vision McLuhans, daß irgendwann 
einmal nur noch Abhängigkeit von den Medien da sei, ohne daß wir die 
Wirklichkeit sehen können, wie sie ist, daß irgendwann einmal •schön" 
nicht mehr wirkliche Schönheit, sondern nur noch dasjenige bedeutet, was 
das Netz der Kommunikationsmedien uns als •schön" vorprogrammiert, ist 
furchtbar. Man versteht, daß der Mensch vor dieser Auflösung der Sprache 
ins •Schweigen" flüchtet. 



Das Wort und das Schweigen 337 

II. Mehrdeutigkeit des Schweigens 

Aber sind wir mit dem Schweigen nun dort angelangt, wo kein Kommuni- 
kationsmedium, keine sprachliche Konvention und kein Umwelteinfluß uns 
den Blick zur Wirklichkeit verstellt? Ist •Schweigen" gleich Wirklichkeits- 
erfahrung? Man möchte fast spontan antworten: Glücklicherweise nicht! 
Denn die Erfahrung des Schweigens, wo sie einmal nackt, ungeschützt vom 
behütenden Vertrauen, aufgeht, scheint furchtbar zu sein. In der Atmo- 
sphäre der Liebe, der Zuneigung, des Geborgenseins kann die Stille zum 
beglückenden Erlebnis werden. Aber in sich? Ohne diese Atmosphäre? 

Es ist schwierig, diesem Schweigen in der nackten Erscheinungsform 
nachzuspüren. Ein jeder lebt in seiner eigenen Welt; dem Gottgläubigen 
kann die Stille zur Erfahrungsnähe des Ganzen, des Göttlichen werden. 
Aber um zu begreifen, worum es geht, sollte man doch den Versuch wagen, 
das nackte Schweigen in sich zu verstehen. 

Manchmal ist Schweigen die Vorbereitung auf das Wort: so wie Elija 
auf dem Berge Horeb still werden mußte, um das Wort, den Auftrag Got- 
tes vernehmen zu können: 

Und da vorüberfahrend ER 
ein Sturmbraus, groß und heftig 
... ein Beben ... ein Feuer ... 
aber nach dem Feuer 
eine Stimme verschwebenden Schweigens *ov 

Da, eine Stimme an ihn, 
es sprach: (M. Buber) 

Dies ist kein nacktes Schweigen, sondern ein Schweigen, aus dem ein Wort 
herausgeboren wird. Nacktes Schweigen muß für die Menschen der Früh- 
zeit furchtbar gewesen sein. Die Bilder, in denen sie es faßten, verraten es: 
Nacht, aus der heraus der alles verschlingende Urdrache sein Haupt erhebt. 
Dunkelheit, in der das Unheil geboren wird. Stille, die das Anschleichen 
des Feindes verkündet. Einsamkeit, die eine schaurige Verlorenheit erspü- 
ren läßt. Man flüchtete aus dieser Einsamkeit in die Geborgenheit des 
Stammes, des kultischen Geschehens, des Heims, und da allerdings erfuhr 
man eine Nacht, ein Schweigen, eine Stille, die Beglückung schenkte: die 
Nacht und das Schweigen des Vertrauens, der Liebe. Doch Schweigen für 
sich allein? 

Vier Jahreszeit-Verse aus der Schweigekultur Japans, geschrieben vom 
größten Haiku-Dichter, von dem Zen-Mönch Bashä, sollen dieses angst- 
volle Zittern der Stille, des nackten ungeborgenen Schweigens, der endlos- 
weiten Verlassenheit ahnbar machen: 



Josef Sudbrack 338 

Der Frühling geht - 
die Vögel schreien ihm nach, 
in den Augen der Fische sind Tränen. 

Die Stille der Natur wird empfungen als Schrei der Verlassenheit und als 
Trauer des Abschieds. 

Nichts 
in der Stimme der Zikade sagt, 
wie bald sie sterben wird. 

Der wissende Mönch erfährt in der Sommerfröhlichkeit der Zikade den 
Tod. 

Der Gott ist fern. 
Die welken Blätter häufen sich 
ums verlassene Haus. 

Herbst als Zeit der Erfahrung: Gott stirbt, Gott ist tot. 
Die Welt im Schnee. Laß uns 
die schönste Aussicht suchen gehn, 
bis wir taumeln, fallen. 

Ein Gedicht der weißen Einsamkeit, des Suchens und der Vergeblichkeit. 

Man mache sich nichts vor: Wo ein Mensch hineingetaucht wird in das 
restlose Schweigen, erfaßt ihn Grauen. Und nur mit Mühe vermag der 
Dichter durch die Schönheit der Sprache dieses Grauen zu bändigen. Ist es 
nicht ähnlich in •Wanderers Nachtlied", den Versen, in denen Goethe 
Letztmögliches an Ausdruckskraft gelang. Genauer abgehört sind es Verse 
der Melancholie, des Untergangs, der leisen Verzweiflung: 

Über allen Gipfeln ist Ruh, 
In allen Wipfeln 
Spürest du 
Kaum einen Hauch; 
Die Vögelein schweigen im Walde. 
Warte nur, balde 
Ruhest du auch. 

Die zeitlose Schönheit der Verse kann nicht darüber hinwegtäuschen, daß 
dieses Schweigen die Ruhe des Leichentuchs und die Einsamkeit der Toten- 
kammer hinausruft. 

Ist nicht die ganze moderne Kunst mit dem einen Problem beschäftigt: 
Wie gelingt es, dem Hinabfallen in das Grauen der Leere und des Ver- 
stummens doch noch einen Sinn abzugewinnen? Beckmanns Nachtbilder 
oder die düsteren Gemälde von Francis Bacon sprechen in Verzweiflung 
davon. Und wo es einmal gelingt, dem Schweigen einen Sinn zu geben, da 



Das Wort und das Schweigen 339 

ist es der Sinn des Personalen, wie bei einer Totenwidmung von Karl 
Kraus: 

Grabschrift 
für Elisabeth R. 

Dein Erdentag war ein Ermatten, 
Dein Erdenglück war der Verzicht. 
Dein armes Herz erkor den Schatten, 
Dein reiches Herz, uns gab es Licht. 

Aber im Schweigen für sich erfahren die Lyriker, die besten Interpreten 
unserer Zeit, nur Grauen und Untergang. Eugen Gomringer hat es als 
•konkrete Poesie", also in einer Kunstform gezeigt, wo die Sprache in sich 
und aus sich allein leben möchte, ohne Bezug auf die gemeinte Wirklichkeit, 
und wo dann plötzlich die formale Sprache rein aus sich zu sprechen be- 
ginnt: 

schweigen schweigen schweigen 
schweigen schweigen schweigen 
schweigen schweigen 
schweigen schweigen schweigen 
schweigen schweigen schweigen 

Mitten im •schweigen" tut sich die Angstlücke auf; der Dichter versucht sie 
zu schließen mittels geometrischer Ordnung. Aber die Angst ist stärker, 
weitet sich, läßt das Grauen durchblicken. Mitten in den Wiederholungen 
des Wortes öffnet sich der Boden und läßt die Angst hervorbrechen. 

Gomringers kaum zu deutende, sondern nur zu schauende und rhyth- 
misch nachzusprechende Wortmeditation ist kein Einzelfall. Gottfried 
Benn hat ein Gedicht geschrieben, das in seinen grammatikalischen Bezügen 
unklar bleibt; man weiß nicht (und soll es nicht wissen), was sich auf was 
bezieht. Noch unklarer und unbestimmter ist die Aussage des Gedichtes 
selbst. Ein Du entschwindet, entschwindet sich, entschwindet dem Dichter, 
entschwindet mir. Alles löst sich auf; inhaltlich und grammatikalisch und 
logisch läßt sich nichts mehr festlegen: Aber wohin löst es sich auf? Was in 
der ersten Strophe noch einige Hoffnungsblicke durchscheinen läßt, wird 
immer hoffnungsloser, das Angesicht schwindet. Träume, Bangen, Grauen, 
immer endloser, immer schweigender. Die Unbestimmtheit der Verse gibt 
•unheimlich" genau eine Erfahrung wieder: 

Immer schweigender 

Du in die letzten Reiche, 
du in das letzte Licht, 
ist es kein Licht ins bleiche 



Josef Sudbrack 340 

starrende Angesicht, 
da sind die Tränen deine, 
da bist du dir entblößt, 
da ist der Gott, der eine, 
der alle Qualen löst. 

Aus unnennbaren Zeiten 
eine hat dich zerstört, 
Rufe, Lieder begleiten 
dich, am Wasser gehört, 
Trümmer tropischer Bäume, 
Wälder vom Grunde des Meer, 
grauendurchrauschte Räume 
treiben sie her. 

Uralt war dein Verlangen, 
uralt Sonne und Nacht, 
alles: Träume und Bangen 
in die Irre gedacht, 
immer endender, reiner 
du in Fernen gestuft, 
immer schweigender, keiner 
wartet und keiner ruft. 

War da jemand, der Hoffnung hatte, daß das Schweigen des Todes in ein 
Angesicht münde, in die letzten Reiche, in das letzte Licht? Die zweite 
Strophe zeigt wie ein tropischer Urwald, daß hier kein Angesicht, sondern 
ein Chaos wartet. Die letzte Zeile: •treiben sie her", fällt deshalb aus dem 
gleichbleibenden Rhythmus des Gedichtes heraus. Und die letzte Strophe 
weiß es dann mit naturwissenschaftlicher, psychologischer Nüchternheit: 

keiner 
wartet und keiner ruft. 

Wenn keiner wartet und keiner ruft, dann verstummt auch der Dichter, 
dann werden seine Worte zum bloßen Wortgetön - oder sie führen in den 
Freitod hinein, wie man es bei nicht wenigen der Besten erlebt hat. Paul 
Celan ist diesen Weg gegangen. Eines seiner späteren Gedichte aus •Nie- 
mandsrose" beschreibt den Wahnsinn des späten Hölderlin als ein Stot- 
tern vor dem Geheimnis, als ein Verschweigen dessen, was nicht mehr ge- 
sagt werden kann. Und Paul Celan fängt selbst an zu stottern. Nicht viele 
Jahre später zog er die Konsequenz aus dem Sprachlos-Werden der Welt 
und ließ sich selbst ins Schweigen fallen: Er stürzte sich in die Seine. 



Das Wort und das Schweigen 341 

Zur Blindheit über- 
redete Augen. 

Käme, 
käme ein Mensch, 
käme ein Mensch zur Welt, heute, mit 
dem Lichtbart der 
Patriarchen: er dürfte, 
spräche er von dieser 
Zeit, er 
dürfte 
nur lallen und lallen, 
immer-, immer- 
zuzu. 

Die Welt ist zum Schweigen geworden - aber es ist ein Schweigen des 
•lallen", das im Tod endet; es ist ein Schweigen des Grauens. 

III. Eindeutigkeit vor dem Du 

Selbst in der •Kultur der Stille" des Zenbuddhismus kann das Schweigen 
zum Untergang, zum Grauen werden, wie die Gedichte Bashös ahnen ma- 
chen. Man muß es als glückliche Naivität bezeichnen, wo der Abgrund der 
Stille nicht gespürt wird. Oder man wird erkunden müssen, ob in diesem 
Schweigen nicht doch noch Tieferes liege; denn auch das ist eine Erfahrung, 
die wenigstens in den Hochreligionen sich niedergeschlagen hat: Schwei- 
gen kann behüten, kann beglücken, kann den Menschen zu sich selbst 
führen. 

Der südfranzösische Abt Johannes Kassian, der um 400 das orientalisch- 
christliche Mönchtum nach Mitteleuropa verpflanzte, hat in einer zugleich 
christlichen wie neuplatonischen Sprache diese Schweige-Erfahrung als 
Erfülltsein von Gott beschrieben: 

Es ist ein unaussprechliches, 
jedes menschliche Verständnis übersteigendes Gebet, 
das nichts zu tun hat mit dem Klang der Stimme und der 

Bewegung der Zunge, 
ja nicht einmal mit einer inneren Aussprache von Worten, 
das der durch die Ergießung jenes himmlischen Lichtes 

erleuchtete Geist 
nicht mit den engen menschlichen Redemitteln ausdrückt, 
sondern bei gebundenen Sinnen wie aus einem sprudelnden 

Quell ausgießt, 



Josef Sudbrack 342 

auf unsagbare Weise vor Gott ausschüttet, 
indem er in einem kürzesten Augenblick soviel zusammen- 

greift, 
als er weder aussprechen noch innerlich durchdenken 

könnte. 

Die Erfahrung Gottes hat den Beter so überwältigt, daß alles Reden und 
jedes Wort schal erscheint. Er kann nur verstummen, schweigen; selbst dem 
Durchdenken, dem Überlegen wird vor dieser Erfahrung der Boden unter 
den Füßen weggezogen. Es ist das paulinische Erlebnis: 

Ich habe unsagbare Worte vernommen, 
die auszusprechen einem Menschen nicht gestattet ist. 

Ein anderes Schweigen, ein Schweigen der Leere, des Weglegens, des Ver- 
gessens scheint in den Erfahrungen des Zen-Buddhismus sich niederzu- 
schlagen. Ein Zenrin-Gedicht kann uns einführen: 

Wie Schmetterlinge zur frischgepflanzten Blume gaukeln, 
spricht der Bodhidharma: Ich weiß nicht. 

(Watts 211/189) 

Ein Mensch wird beschrieben, der nicht mehr fragt, nicht mehr sucht, nicht 
mehr will, nicht mehr unterwegs ist. Der einfach da ist, und weil er da ist, 
kümmern ihn keine Inhalte, keine Erfahrungen, keine Hoffnungen: 

Betritt er den Wald, so bewegt er nicht einmal das Gras, 
Taucht er ins Wasser, verursacht er nicht einmal eine 

kleine Welle. 
Niemand bemerkt ihn, da er von sich selbst keine Notiz 

nimmt. 
Bleiben wir vor den beiden •Schweige-Erfahrungen" stehen: Ein Schwei- 
gen der Fülle; das Erlebnis Gottes übersteigt jede Festlegung in Worte 
oder Bilder. Schweigen der Leere; die Zerrissenheit in dies und das, in die 
Vielheit von Worten wird überwunden, die Vielheit bleibt zurück. Beide 
Schweige-Erfahrungen berichten von menschlicher Erfüllung. Und beide 
Erfahrenen hätten sich ohne Zweifel geweigert, mehr zu sagen als den Hin- 
weis auf dieses beglückende Schweigen. So weigert sich auch der schlesische 
Mystiker, Angelus Silesius: 

Geschäftig sein ist gut, viel besser aber beten. 
Noch besser aber stumm und still vor Gott den Herren 

treten. 

Doch uns Europäern von heute, die wir im Niemandsland unserer Gene- 
ration das Grauen des Schweigens erlebt haben, das angstvolle Warten, 
ob sich die Stille der Nacht nicht in die Detonation des Chaos hinein auf- 



Das Wort und das Schweigen 343 

löst, ist es auferlegt, weiterzufragen: Kann die Fülle der von Johannes Kas- 
sian erlebten Stille nicht auch zum Chaos werden? Kann die Weite des 
zen-buddhistischen Schweigens nicht umschlagen in die Angst vor Leere 
und Entleerung? Die vielen, die am hinduistischen und buddhistischen 
Schweigetraining zu Grunde gehen, werden von den Botschaftern dieses 
Schweigens verschwiegen. Was bewahrt mich vor diesem Untergang? 
Ingeborg Bachmann dichtete aus der Angst unserer Zeit: 

Ich liege allein 
im Eisverhau voller Wunden. 
Es hat mir der Schnee 
noch nicht die Augen verbunden. 
Die Toten, an mich gepreßt, 
schweigen in allen Zungen. 

Schweigen für sich bringt eher Angst als Beglückung, ist eher Chaos als 
Sinn, ist Tod und nicht Leben. 

Aber gehen wir einmal abseits von den großen religiösen und dichteri- 
schen Erfahrungen in das eigene Leben hinein und suchen Orte eines guten 
Schweigens auf. Immer - so darf man ohne allzu große Kühnheit verall- 
gemeinern -, immer hatten sie etwas mit Vertrauen, mit Beziehung, mit 
Aufgenommensein in einen Raum des Sinnvollen zu tun. Das Schweigen 
selbst war nicht das Letzte, sondern das Schweigen war ein Medium für 
Tieferes. 

Vielleicht war es ein Medium für Liebe zu einem Menschen - anfangend 
vom Kind bei seiner Mutter; hinweisend zum Gipfel jeden Schweigens, 
dem zwischen Mann und Frau; auslaufend in das Schweigen des Greises, 
der beim Spiel des Kindes zuschaut. 

Vielleicht war es die Begegnung mit strahlenden, überlegenen Men- 
schen, denen man nur noch zu-hören, zu-schauen, zu-schweigen konnte. 
Oder es war das Aufgenommensein in eine Gemeinschaft, die sich nichts 
mehr zu sagen brauchte, weil sie einander vertraute. 

Vielleicht war es das Hingerissensein von großer Kunst, von einem Buch, 
das sich jedes Hintergrundgeräusch des Radios verbat, oder von einem 
Bild, das einen erst nach Stunden aus der Versenkung ins Schweigen ent- 
ließ. Oder es war in der Natur, wo das Rauschen der Bäume oder das Sin- 
gen der Vögel nicht als Geräusch, sondern als Schwingungen des Schwei- 
gens erfahren wurde. 

Schweigen wird eindeutig, wo es sich in den Raum des Vertrauens 
öffnet. Wo dieser aber verschlossen bleibt, steht das Schweigen vor dem 
Abgrund. J. P. Sartre schiebt das Problem zu schnell von sich fort, wenn er 
meint: •Die Hölle, das sind die andern". T. S. Eliot sieht tiefer: •Die 



Josef Sudbrack 344 

Hölle, das ist man selbst; Hölle ist Alleinsein ... Es gibt kein Woher und 
Wohin, um zu entfliehen. Man ist immer allein". 

Schweigen wird eindeutig, wo es das Alleinsein durchbricht, wo es sich 
in den Raum des Vertrauens öffnet. Und dieser Raum kann keinen anderen 
Namen tragen als den des •Du". Schweigen wird zum Hören, wird zu Hin- 
wendung, wird zum Aufmerken. 

Zum Ausklang seines frühen Buches, Japan und die Kultur der Stille, 
berichtet Graf Dürckheim von der Antwort eines Japaners auf die Frage: 
•Reife? was ist es ...". Satomi Takahashi antwortete: •Die breite Stille". 

Dann aber greift er die Lehre von der Stille noch einmal auf und führt 
sie mit Kierkegaard weiter: 

Als sein Gebet immer andächtiger wurde, 
da hatte er immer weniger zu sagen. 
Zuletzt wurde er ganz still. 
Er wurde still, 
ja, was womöglich ein noch größerer Gegensatz zum 

Reden ist, 
er wurde ein Hörer. 
Er meinte erst, Beten sei reden, 
er lernte aber, daß Beten nicht bloß Schweigen ist, 
sondern Hören. 
Und so ist es. Beten heißt nicht, sich selbst reden hören. 
Beten heißt stille werden und stille sein 
und harren, bis der Betende Gott hört. 

Es ist dies die Erfahrung der Hl. Schrift: Nicht bloß Schweigen, sondern 
Hören. Man hat sich gewundert, warum die Bibel so wenig über das 
Schweigen weiß (erst in den rabbinischen Stimmen erhält das Schweigen 
eine wichtige Rolle). Eines der wenigen biblischen Lexika, die darüber 
eingehender berichten, läßt den Grund ahnen. Abgesehen von moralisie- 
renden Weisungen, zu schweigen - •Der Tor gilt, wenn er nur schweigt, 
als ein Weiser" -, erfuhr nach ihm der biblische Mensch im Schweigen die 
Ferne Gottes. 

Es war die Ferne, in der die Menschen warteten auf Gottes Sprechen; 
wie Paulus schreibt: auf die 

Offenbarung des Geheimnisses, 
das ewige Zeiten hindurch verschwiegen war, 
jetzt aber geoffenbart ist. 

Oder es war die Ferne, in die Gott sich zurückgezogen hatte aus Zorn 
gegen das Unrecht des Menschen. So betet der Israelit im letzten Buch bei 
Jesaja: 



Das Wort und das Schweigen 345 

Grolle nimmer, DU, maßlos fort, 
nimmer noch fort gedenke der Verfehlung . . . 
die Städte deiner Heiligung 
sind Wüste geworden, 
Zion, geworden ist's Wüste, ... 
all unsere Köstlichkeit 
wurde zur ödung - 
kannst du darob 
dich noch bezähmen, 
DU 
stillsein, 
uns niederbeugen 
maßlos fort?! 

Aus dieser Schweige-Erfahrung versteht man, warum Johannes die Ge- 
stalt Jesu als •Wort" - nicht als Schweigen - deutet, als Antwort Gottes 
auf das Warten der Menschen; warum die Schriften des Neuen Testaments 
nach dem Markus-Anfang Evangelium, Froh-Botschaft, genannt werden; 
warum die Apostelgeschichte zur Kirchengeschichte überleitet mit den 
Worten: 

und predigte das Reich Gottes 
und lehrte von dem Herrn Jesus Christus; 

warum in der Geheimen Offenbarung des Johannes das Schweigen im 
Himmel ein Schweigen der Erwartung ist, ein Schweigen auf das Wort hin, 
das Gott als endgültiges Wort über seine Welt sprechen wird: 

Und als das Lamm das siebte Siegel öffnete, 
entstand eine Stille im Himmel 
etwa eine halbe Stunde lang. 

Vieles von diesem Wort, das Gott in Jesus Christus endgültig gesprochen 
hat, 

nachdem Gott vorzeiten 
zu vielen Malen und auf vielerlei Weisen 
zu den Vätern gesprochen hat 
durch die Propheten, 

werden auch die Weisen und Frommen aller Religionen in ihrem Schwei- 
gen erahnt haben. Das Vertrauen und die Sicherheit, die ein indischer 
Mönch in seiner Stille findet, sind vielleicht bessere Hinweise zum Evan- 
gelium als die Gedanken der Philosophen. Aber frei und herausgehoben 
aus der Urangst des Lebens wird das Schweigen erst dort, wo es in dem 
Zusammenhang steht, den ein anderes Bibellexikon andeutet. Beim Stich- 
wort Schweigen heißt es nämlich: •siehe Antwort!" 



Josef Sudbrack 346 

IV. Das Geschenk der Wirklichkeit im Du: der Ort von Wort und Schweigen 

Greifen wir den Gedanken noch einmal auf und führen ihn zu Ende. Es 
geht in der Erfahrung von Schweigen und Wort nicht nur um etwas, das 
einem religiösen Sonderbereich vorbehalten wäre. Es geht vielmehr um die 
Begegnung mit der Wirklichkeit im weiten Sinn, von Welt und Natur, 
von Menschen und Tieren ... was mit dem Religiösen auch gemeint ist. 
Wie zeigt sich diese Wirklichkeit dem, der ebenso um das Schweigen wie 
um das Wort weiß oder zu wissen meint? 

Bertolt Brecht hat ein furchtbares Gedicht aufgezeichnet. Er nennt es 
•Der Nachgeborene", um schon im Wortklang an das anscheinend unnütze 
Geschehen der Nachgeburt zu erinnern. 

Ich gestehe es: ich 
Habe keine Hoffnung. 
Die Blinden reden von einem Ausweg. Ich 
Sehe. 

Wenn die Irrtümer verbraucht sind 
Sitzt als letzter Gesellschafter 
Uns das Nichts gegenüber. 

Die Wirklichkeit zerfällt hier zur Hoffnungslosigkeit. Wer meint, es gäbe 
noch einen Sinn, einen Ausweg, ist blind. Wer sieht, sieht nur Irrtum, sieht 
nur das Nichts. Die Wirklichkeit zeigt sich dem Sehenden als Unwirklich- 
keit. Das •Ich/Sehe" spricht restlose Enttäuschung aus. 

Soll man vor diesem Zeugnis noch um Worte streiten? Ob die Gleich- 
setzung mit Hoffnungslosigkeit und Nichts nicht doch zu stark ist? Ob es 
nicht eine Wirklichkeit gibt, die zwar keine Hoffnung, aber doch irgend- 
einen Sinn hat? Für Brecht fallen Sinn und Hoffnung und Wirklichkeit zu- 
sammen. Deshalb sind ihm Ausweglosigkeit und Irrtum und Nichts ein- 
unddasselbe. 

Wo begegnet der Mensch einer Wirklichkeit, die nicht als Irrtum, nicht 
als Nichts entlarvt wird, die Bestand hat, die Hoffnung in sich trägt? Gün- 
ter Grass versucht dies in einem Gedicht zu finden. Es ist ein Liebeslied. Er 
nennt es Ja\ Ja zur Wirklichkeit, Ja zum Leben, weil Ja zum Du. 

Dieses Haus hat zwei Ausgänge; 
ich benutze den dritten. 

Denn beide Ausgänge führen ins •Nichts", in die Ausweglosigkeit hinein, 
von der Brecht spricht, Grass opponiert: •Ich benutze den dritten". 
Dieser dritte Ausweg trägt den Namen Anna! 

Zwischen Anna und Anna 
entscheide ich mich für Anna. 



Das Wort und das Schweigen 347 

Die Erfahrung ist unabhängig vom biographischen Hintergrund des Ge- 
dichtes: Zwischen Anna der Heiligen und Anna der Sünderin, zwischen 
Anna der Schönen und Anna der Häßlichen entscheidet Grass sich für seine 
konkrete, wirkliche Anna, - und da findet er den Optimismus zur Wirk- 
lichkeit, den Optimismus der Liebe. 

Es braucht keine Recherchen in Lyrik und Wirklichkeitsphilosophien. 
Die Erfahrungen sind eindeutig und einstimmig. Die greifbare und die 
ganz und gar festzuhaltende Wirklichkeit sucht der Mensch in der Liebe, 
im Du. Wem es nicht gelingt, dies zu reflektieren, der kann es bei denen 
nachlesen, denen die Macht des Wortes geschenkt wurde. In verneinenden 
(weil sie in der Liebe und deshalb in der Wirklichkeit enttäuscht wurden) 
oder in bejahenden Worten beschreiben die Dichter ihre Begegnung mit 
einem Du als Höhepunkt, als Kreuzpunkt der Wirklichkeitserfahrung. 

Bei Nelly Sachs ist dies der rote Faden durch ihre Dichtung. In der Liebe 
zu den Toten, im Mit-Leiden mit den Leidenden und Sterbenden geht ihr 
auf, daß der Tod nicht das Letzte ist. In dieser Du-Beziehung wagt sie das 
Sprechen von Auferstehung, als letzten Sinn, als tiefste Wirklichkeit: 

Meine Liebe floß in dein Martyrium 
durchbrach den Tod 
Wir leben in der Auferstehung - 

Fast ärgerlich stößt sie die anderen Wirklichkeitsbeweise der Welt, die der 
Naturwissenschaft, der Psychologen, Philosophen und Theologen beiseite, 
und stützt sich auf den einzigen, der trägt: Du, der Du zu mir du-sagst! 

Dein Name ist dir verlorengegangen 
aber die Welt eilt herzu 
und bietet dir schöne Auswahl an 
Du schüttelst den Kopf 
aber dein Geliebter 
hat dir einmal die Nadel im Heuhaufen gefunden 
Hörst du: er ruft dich schon - 

An diesem Strohhalm von Hoffnung, verloren im Heuhaufen, geht die 
Wirklichkeit auf. •Ich wäre ohne Namen, wäre sinnlos und hoffnungslos 
und wirklichkeitslos, wenn ich nicht angerufen würde - leise zwar, wie die 
Nadel im Heuhaufen sich birgt - von einem Du. 

Es klingt wie eine Antwort auf Bertolt Brechts finsteres Gedicht von dem 
Nachgeborenen, dessen Sehen nur noch auf das Nichts gehen kann, wenn 
Else Lasker-Schüler ein Liebesgedicht mit dem Ausruf: •Sind!" beendet. 

Ich liebe dich 
und finde dich 
wenn auch der Tag ganz dunkel wird. 



Josef Sudbrack 348 

Mein Leben lang 
und immer noch 
bin suchend ich umhergeirrt. 

Ich liebe dich! 
Ich liebe dich! 
Ich liebe dich! 

Es öffnen deine Lippen sich . . . 
Die Welt ist taub 
Die Welt ist blind. 

Und auch die Wolke 
und das Laub - 
- Nur wir, der gold'ne Staub 
aus dem wir zwei bereitet: 
-Sind! 

Man sollte sich hüten, Schweigen oder Reden gegeneinander auszuspie- 
len: Es geht um Tieferes. Es geht um die Begegnung mit der Wirklich- 
keit, und das heißt letztlich um die Begegnung mit dem Du. Erst von dort- 
her ordnet sich das Verhältnis der menschlichen Haltungen. Erst von 
dorther kann auch die Meditationsbewegung ihren gültigen Sinn empfan- 
gen. Kann dies für einen Christen, der vom •Wort" weiß, das •Fleisch", 
Gestalt, menschliches Gegenüberstehen wurde, überhaupt anders sein? 
Läßt nicht vieles von dem, was an östlicher Meditationserfahrung berich- 
tet wird, die Wirklichkeit deshalb so unwirklich und dünn erscheinen, weil 
die letzte Mitte der Wirklichkeit, das •Du" noch nicht erreicht ist? - Und 
auch nicht erreicht werden kann; denn es ist ein Geschenk der Liebe. 

In dieser von den Dichtern erfahrenen oder gesuchten, von der Bibel 
verheißenen und von jedem Menschen ersehnten Wirklichkeit der Liebe 
wird das Schweigen zum Schweigen des Vertrauens, wird die Stille zur 
erfüllten Stille, wird die Einsamkeit zur Zweisamkeit erlöst. Von keiner 
anderen Erfahrung aus läßt sich das Schweigen eindeutig in das mensch- 
liche Leben einordnen. 

Blaise Pascal, der große französische Naturwissenschaftler und Christ, 
schrieb über die furchtbare •Schweige"-Erfahrung, über den Menschen, 
der verloren ist im Grauen der kosmischen Abgründe: 

Das Schweigen dieser unendlichen Räume 
erschreckt mich. 

Er schrieb aber auch das Wort über die Befreiung dieser Angst vor dem 
Verstummen zum Schweigen der Liebe: 



Das Wort und das Schweigen 349 

In der Liebe ist das Schweigen besser als reden. 
Es gibt eine Beredsamkeit des Schweigens, 
die durchdringender ist als Worte es sein können. 

Kann die Liebe überhaupt ohne Schweigen existieren? Kann eine echte 
Wirklichkeitserfahrung ohne Schweigen auskommen? Kann aber Schwei- 
gen außerhalb dieses Bereiches anders als furchtbar sein? 

Als Christen sollten wir uns daran erinnern, daß auch die christliche Got- 
teserfahrung - angefangen von der Schrift: Hochzeitsgleichnisse, Nachfol- 
geworte - am Modell der Begegnung (nicht dem des Sprechens, noch weni- 
ger dem des Schweigens oder dem der Leere) dargestellt wird. Kein 
Schweigebefehl, sondern das Hohe Lied der Liebe wurde zum mystischen 
Vorbild der Gotteserfahrung, also ein Liebeslied zwischen Mann und Frau. 
Die Einheit von menschlicher Du-Erfahrung und von Gottes-Begegnung 
wird deutlich. Von den ersten Kirchenvätern an (mit einigen Spuren im 
Neuen Testament schon) bis weit über das Mittelalter hinaus war es Selbst- 
verständlichkeit, im Bild (und wohl auch in der Erfahrung) der Liebe von 
Mann und Frau die Liebe zu Gott und die Gotteserfahrung spürbar zu 
machen. 

Es ist eben eine einzige Wirklichkeitserfahrung, eine - wie Karl Rahner 
schreibt - einzige Liebe, mit der man einen Menschen und mit der man 
Gott liebt. Die Verheißung, die von einem Menschen geschenkt wird, wird 
erst von Gott her zur Zusicherung von Bestand und Treue. Und was einer 
in großen Worten von Gottesliebe und Gotteserfahrung zu sagen weiß, 
wird greifbar und konkret, wo er sich zum Menschen wendet. Deshalb 
verkündet der erste Johannesbrief auch das Gebot, daß •wer Gott liebt, 
auch seinen Bruder liebe". 

Man könnte die Wirklichkeit, die das Schweigen zum Vertrauen und 
das Reden zur Begegnung werden lassen, in drei konzentrischen Kreisen 
malen: Da ist zunächst die vorpersonale Wirklichkeit. Ihr zu begegnen, ihre 
Gestalt sprechen zu lassen, sie zu begreifen und aufzunehmen, ohne ihre 
innerste Mitte durch Bescheidwissenwollen zu ertöten - das wäre die Vor- 
übung, die christliches Beten und Gott-Erfahren zu leicht übersehen. Der 
zweite Kreis wäre die Wirklichkeit des Mitmenschen. Vor ihm entscheidet 
es sich endgültig, ob der letzte, tragende Kreis der Wirklichkeit des gött- 
lichen Du greifbar wird. Die schweigende oder gewortete Offenheit, die 
jemand seinem Mitmenschen entgegenbringt, ist im Enstehungspunkt die 
gleiche, aus deren Kraft er sich auch zu Gott hin bewegt. Was die christ- 
liche Dogmatik von Jesus bekennt, daß in ihm mit einem einzigen Du 
Mensch und Gott angesprochen wird, wird in jedem menschlichen Gegen- 
über ahnbar: das Du, das einer ihm sagt, meint den endlichen, begrenzten 



Josef Sudbrack 350 

Menschen und meint diesen Menschen in seiner - von Gott verkündeten 
und bestätigten - Unendlichkeit. 

Man meint gelegentlich, die religiöse Erfahrung, die Mystik ende im 
reinen Schweigen, im Aufheben aller Unterschiede, in der wortlosen Ein- 
samkeit. Wie dem auch in nichtchristlichen Bereichen sein mag, in der 
christlichen Mystik ist es anders. In ihr endet das Schweigen im Wort, in 
der Begegnung und damit auch dem anderen, dem Du und in dem Weg 
zu ihm. 

Man vertiefe sich nur einmal in die großen Schweigeszenen der Hl. 
Schrift. Jakob in der Nacht des Engelkampfes am Flusse Jabbok: Er be- 
kommt den Namen Israel, Gottesstreiter, und wird entlassen in die Ver- 
heißung Jahwes. Mose auf dem Sinai: Er erhält die Botschaft für sein 
Volk. Elija auf dem Berge Horeb: Von neuem wird er zur prophetischen 
Verkündigung ausgesandt. Jesus in der Wüste: Damit beginnt sein öffent- 
liches Leben. Maria aus Magdala vor dem Auferstandenen: Er gibt ihr den 
Auftrag: Geh hin und verkünde. Die Apostel, die •alle an einem Ort 
zusammengekommen waren", um dort mit Gott allein zu sein: Sein Geist 
sendet sie in die Verkündigung. 

Man kann geradezu ein Kriterium für die Christlichkeit eines •mysti- 
schen Schweigens" darin sehen, daß es weiterläuft ins Wort hinein, - ins 
Wort zu einem anderen hin - wie immer auch dies sich konkret verwirk- 
licht. Daß es nicht so ist, wie ein japanischer Roshi von der Zenerfahrung 
schreibt: 

Ziel eines jeden Koan ist es, 
unseren Geist aus den Fallstricken der Sprache 

zu befreien, 
in der jede Erfahrung wie in einer Zwangsjacke 

sitzt, 

sondern daß der Mystiker im Schweigen den Drang zum Wort, zur Spra- 
che, zur Mitteilung erfährt. So beschreibt ein Germanist die Gotteserfah- 
rung der deutschen Mystik: 

Zwei scheinbar sich widersprechende Züge 
gehören zum Wesen des Mystikers 
und bestimmen die Besonderheit seiner Sprache: 
der übermächtige Drang, sich mitteilen zu müssen, 
und die immer wieder bedrückend empfundene Not, 
von dem, was man geben möchte, nicht sprechen zu können. 

Es ist das gleiche, was in einem fast cholerischen Ausbruch der Prophet 
Jeremia ausruft: 



Das Wort und das Schweigen 351 

Und spreche ich: Ich will ihn nicht gedenken, 
nicht mehr reden mit seinem Namen, 
bleibts mir im Herzen 
wie ein sengendes Feuer, 
eingehegt mir im Gebein. 

Schweigen, das aus der Mitte der Liebe geboren wird, und das allein dem 
christlichen Geheimnis entspricht, drängt zum Wort, schreit zum Wort. 
Denn es drängt zur Begegnung, es drängt zur Gestalt der Wirklichkeit, es 
drängt zu einem anderen. 

Nicht um Schweigen oder Worte als solche geht es, wenn die christliche 
Spiritualität zur Stille mahnt. Es geht immer um ein Schweigen, das aus 
dem Wort kommt und ins Wort hineinmündet: Wie anders dürften wir 
denn noch von Jesus als dem Logos, dem göttlichen Wort sprechen? 

Auch das Wort, um das sich die christliche Spiritualität kümmert, ist 
nicht in sich schwebend, so tief es sein mag, sondern ein Wort, das eine 
Mitte hat, eine Gestalt, eine Geste, eine Richtung, eine Erfahrung, die sich 
von sich selbst loslöst und auf die andere Wirklichkeit zugeht. Mag es die 
Wirklichkeit eines Menschen, die Wirklichkeit der Natur oder eines Kunst- 
werkes sein, oder mag es die Wirklichkeit Gottes sein. 

Ohne Wort ist Schweigen Chaos; ohne Schweigen ist das Wort seelenlos. 

Beider Mitte ist das •Du". 

An diesem Du entscheidet es sich, ob das Schweigen in Verzweiflung und 
Resignation hineinfällt oder Zeichen unsagbarer Liebe und Geborgenheit 
ist. An ihm entscheidet es sich aber ebenso, ob das Wort zur ichbezogenen 
Manipulation entartet und damit zur Vernichtung der Wirklichkeit führt 
oder Echo und Antwort findet. Wo es ahnbar bleibt, darf man vertrauen, 
daß im Hintergrund das göttliche Du erscheint; und fast wird es unwichtig 
dabei, ob einer auch dieses göttliche Du mit Namen anreden kann, oder es 
lieber - wie es bei Meister Eckhart oder Johannes vom Kreuz heißt - Nichts 
statt Sein heißen möchte. Wo es aber ausgesprochen wird und das mensch- 
liche Du dabei in Verachtung fällt, handelt es sich um das, was der erste 
Johannesbrief Finsternis der Sünde nennt, die Finsternis des Redens oder 
die des Schweigens: •Wer seinen Bruder haßt, befindet sich in der Finster- 
nis und wandelt in der Finsternis". 

Die Wahrheit von Wort und Schweigen ist trialogisch: nämlich Wort 
und Schweigen und Wirklichkeit. Wort, um aus der Einsamkeit (die oft im 
Gewand der unendlichen Weite einhergeht) in den Bezug, in die Wirk- 
lichkeit, in die Kommunikation einzutreten. Schweigen, damit das Wort 
sich nicht aufbläht zur Alleinherrschaft des Bescheidwissens. Wirklichkeit 
ist Prüf stand und Ziel von beidem: An ihr entscheidet sich die Gültigkeit 



Bernhard Grow, 352 

von Wort und Schweigen. Wobei diese Wirklichkeit sich erstreckt von den 
Dingen und Begebenheiten unserer Welt bis zum Du einer menschlichen 
Begegnung und - nicht darüber hinaus, sondern darin und dadurch - zum 
Du Gottes. Vor diesem Du aber wird der Streit über den Vorzug von 
Schweigen oder Sprechen hinfällig, weil eben dieses Du gesprochen oder 
gezeigt oder auch geschwiegen wird. 

Das Angebot der Meditationsbewegung, 
die •Lebensbetrachtung" und die ignatianischen 
Exerzitien 
Bernhard Grom SJ, München 

Das Bedürfnis nach einer Anleitung zum Meditieren hat in den letzten 
Jahren in fast allen Kreisen der Gesellschaft gewaltig zugenommen. Die 
kirchlich Erzogenen scheinen vor allem deshalb nach Meditation zu verlan- 
gen, weil sie hier den einzigen Weg sehen, um über die angelernten Be- 
griffe, Formen und Formeln hinauszukommen und lebendige religiöse Er- 
fahrung zu finden. Aber die Nachfrage nach Meditation entspringt auch 
allgemein-menschlichen Bedürfnissen: Viele Menschen spüren heute mehr 
als früher, daß sie in der technischen Zivilisation zu verkümmern drohen, 
wenn sie nicht bewußt für einen Ausgleich sorgen. Wir verlieren, so sagen 
sie sinngemäß, die Fähigkeit, Freude und Sinn zu erleben und uns zu orien- 
tieren 
- durch den Zwang zu ständiger Aktivität nach außen, die uns zu der An- 
sicht verleitet, innere Probleme seien durch Technik und Betriebsamkeit 
zu lösen; 
- durch den Zwang zu einseitig funktionaler Kommunikation, die gefühls- 
mäßige Bindungen im beruflichen und öffentlichen Leben verkümmern 
läßt; 
- durch den Zwang zu vorprogrammiertem Verhalten bei der Arbeit, im 
Verkehr und anderswo, so daß die eigene Kreativität nicht mehr angefor- 
dert wird; 
- durch den Zwang zur Konsumhaltung, die einen von der Anstrengung 
des persönlichen Einsatzes entbindet: das Mädchen kann sich (angeblich) 




