Das Wort und das Schweigen 333

begegnen, entspricht. Gott nimlich, der uns Anteil an seinem Leben gibt,
ist keine Sache, sondern Person. Deshalb wird der Glaube an das ewige
Leben nicht im registrierenden Feststellen einer Sache, sondern im Du
des personlichen Umganges mit dem Gott dieses Lebens und der Anrede
an ihn ausgedrickt.

Ewiges Leben ist Hingabe, in der wir unsere Individualitdt ibersteigen
in der Hingabe an ein Du, das unsere menschliche Eigenheit 6ffnet und zur
Erfiillung bringt. ,Dies ist das ewige Leben: dich, den einzigen und wah-
ren Gott zu erkennen und Jesus Christus, den du gesandt hast®, sagt Jesus
nach dem Zeugnis des Johannesevangeliums (Joh 17, 8). Wie wir nur er-
ahnen konnen, was der wahre Gott ist und wie Jesus Christus, den er zu uns
gesandt hat, in seiner Gnade uns ergreift, so konnen wir auch unser ewiges
Leben nur erahnen. Aber darauf zu hoffen, dazu hilft uns all das Stiick-
werk, mit dem wir unser irdisches Hoffen immer wieder vertrésten. Was
Leben ist, kann man nur er-leben. Das gilt auch vom ewigen Leben, das wir
im betenden Umgang mit dem, dessen Leben es ist, erleben mussen.

Das Wort und das Schweigen
Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Nicht erst in unseren Tagen kennt man die Erfahrung, dal Worte leer
werden — leer fast in der physikalischen Drastigkeit eines ausgeschiitteten
Eimers. Man spricht mit einem Partner — und langsam ddmmert es, dafl
dieser gar nicht selbst redet, sondern Wortkombinationen und Satzzusam-
menhinge von sich gibt, die er so oder auch anders miteinander verbindet.
Das Gegeniiber verliert seine Ansprechbarkeit, wird zu einem Schema, zu
einem Sprachrohr, fiir. . . ja wofiir eigentlich?

Und vielleicht (hoffentlich!) merkt man dann bei sich selbst dhnliches.
Man spricht {iber Gott, Politik, Kunst oder Gbers Auto. Man argumentiert,
wihlt Worte, findet eine geistreiche Wendung, eine brillante Wortfolge
und einen durchschlagenden Beweisgang — und langsam didmmert es: Die
Sache — Gott, Politik, Kunst, Auto — ist lingst vergessen; es geht um Recht-
Behalten, um Bewundert-Werden, um cinen Sieg im Wortgefecht, es geht
um Worte ohne Sache, um Gerede.



Josef Sudbrack 334

Die Worte werden ausgeleert. Das, was sie sagen wollen, interessiert
nur noch nebenbei. Wichtig ist nicht mehr ihre Aussage, sondern, daf Ich
oder Du, die da reden, mit der Siegerpose die Redeschlacht beenden oder
wenigstens geistreich dastehen konnen. Es geht wie mit einer mathemati-
schen Formel. Als Kind in der ersten Klasse konnte man mit den Augen
sehen, wie die fiinf Apfel, von denen man drei wegnahm, zu zwei zusam-
menschmolzen. Fiinf weniger drei ist zwei — das war ein Inhalt, den man
anschauen und erleben kann. Schon weniger begreiflich wurde es, wenn
man ans Multiplizieren kam: Drei, zweimal hingelegt, ergibt sechs. Im-
mer unanschaulicher wurde das Rechnen. Drei hoch drei: d. h. drei, zwei-
mal mit sich selbst multipliziert, ist schon schwieriger sich vorzustellen. Und
wenn man noch hoher hinaufsteigt, in die Infinitesimalmathematik, fillt die
Anschaulichkeit weg. Man operiert mit Zahlen und Symbolen, die nur fiir
sich und fiir nichts anderes mehr stehen. Der Lehrer befahl damals sogar,
jede Vorstellung beiseite zu lassen, denn diese verbaue den Zugang zu den
Gesetzen der Mathematik. Aus den fiinf Apfeln, in die man beifien konnte,
wurde eine reine Quantitit. Und je mehr einer auf die Anschaulichkeit
verzichtet, desto besser funktioniert seine mathematische Logik.

Steht es um die Worte unseres Miteinandersprechens nicht oftmals
ebenso? Schauen wir uns doch eine Fernsehdiskussion an! Ganz gleich, ob
zwischen Politikern oder Journalisten oder Kiinstlern. Wenn ein Partei-
redner seine Meinung vortrigt, merkt man schon nach wenigen Sitzen:
hier spricht nicht er, sondern die Partei. Die Sache schwindet aus dem Blick,
das Rechthabenwollen tritt in den Vordergrund, und mit dem Rechthaben-
wollen das Gehirn einer Institution oder die Logik des Redenkonnens; der
Redner und die Sache werden unwichtig. Derjenige bekommt Ober-
hand, der das Funktionieren der Sprache (nicht aber die Wahrheit der
Sache) am besten handhabt. Die Worte und die Sitze werden wie Eimer
ausgeschiittet. Thr Inhalt, also das, was sie sagen mochten, wird entleert,
allein der Wohlklang von Wortbildungen, die Eleganz der Argumente,
die (scheinbare) Logik der Zusammenhinge bleiben tibrig und bilden den
Inhalt der Rede. Aber dieser Inhalt ist nur noch die blankgeriebene Blech-
wand des ausgeschiitteten Eimers.

I. Flucht vor dem Wort

Wen wunderts, dafl viele ins Schweigen fliichten, ob nicht dort wieder Be-
gegnung mit Wirklichkeit und Wahrheit zu finden sei. Ob nicht die zur
Funktionalitt entartete Sprache so nichts-sagend geworden sei, daR im
Nichts-mehr-Sagen allein die Rettung liege. Giinter Eich hat es in kurzen
Versen formuliert:



Das Wort und das Schweigen 385

Langes Gedicht / Vorsicht

Die Kastanien blithn.
Ich nehme es zur Kenntnis
auflere mich aber nicht dazu.

Jedes Wort, das iiber die blithenden Kastanien gesagt wird, zerstort das
Erlebnis der blihenden Kastanien und deckt die Wirklichkeit zu. Der
Lyriker klart uns nicht weiter auf, warum es so ist. Ob er sich und sein
Sprechen als machtlos vor dieser Schénheit erfahrt? Ob da irgendeine bose
Macht existiert, die jedes seiner Worte ihm schon im Munde herumdreht
zum Gegenteil dessen, was er sagen will? Ob die Worte der deutschen
Sprache selbst so leer und abstrakt geworden sind, daf sie nichts mehr wie-
dergeben konnen? Mit mathematischen Gesetzen und logischen Zusam-
menhédngen kann man keine Schonheit beschreiben. Oder doch? Ganz
gleich, was der Grund sein mag, Giinter Eich, also jemand, der sich das
Wort zum Beruf erwidhlt hat, weigert sich, ein Wort zu sprechen. Worte
sind leer geworden.

Uberall findet man Menschen auf der Flucht vor dem Wort. Georg
Steiner hat vor kurzem die Musik-Begeisterung der Jugend analysiert.
Sicher hat er in vieler Hinsicht recht: Was frither im Wort, im Gedicht, im
Schauspiel gesucht wurde, das personliche Angesprochen-Werden, das
Pathos des Angefordert-Seins oder das Mitleid des Betroffen-Seins oder
die Zerknirschung des Mit-Schuldig-Seins oder einfachhin das Durch-
stoflen des Oberflachen-Daseins — kommt heute immer mehr dem Medium
der Musik zu. Worte und Sétze scheinen dafiir keinen Raum mehr zu bie-
ten. Wer sich heute verliebt, kauft seiner Angebeteten nicht mehr den
Lyrik-Band von Morike oder die gesammelten Epigramme grofler Lie-
bender, er schenkt ihr eine Musikplatte. Darin liegt keine Qualititsminde-
rung: denn es gibt ebensoviel Kitsch in der Lyrik wie in der Musik. Aber
darin tut sich ein Fremd-Werden des Wortes kund. Reden von Podien,
Tribiinen und Kanzeln erscheinen als vorprogrammiert; deshalb werden
auch die anderen Worte miflachtet und bleiben zuletzt unbeachtet am Wege
liegen.

Der Gebrauch des Wortes in den Naturwissenschaften hat den Gebrauch
von Sprache iiberhaupt entscheidend geprégt. Die Spitzen unserer Mathe-
matiker und Physiker, Heisenberg oder C. Fr. von Weizsicker, haben sich
lingst angstvolle Gedanken gemacht um die Aushohlung des Wortes bis
zur Chiffre, die gerade ihre Wissenschaft vorangetrieben hat. Aber ist man
nicht doch noch immer mit Begeisterung daran, die Mathematisierung und
Funktionalisierung auf allen anderen Gebieten voranzutreiben? Eine funk-
tionalisierte Padagogik setzt sich als Ziel: Es mufl bestméglich klappen.



Josef Sudbrack 336

Das Kind muf§ lernen, sich in den kiinftigen Gesellschaftsbereich maglichst
konfliktlos einzuordnen. Dabei ist es fast gleichgiiltig, ob diese Gesellschaft
als das neue Reich der marxistischen Revolution oder als Weiterlaufen des
Bestehenden geplant wird. Ob ein Gedicht ,schén“ oder eine Handlung
ethisch ,wertvoll“ oder eine Erfahrung menschlich ,erfiillend® ist, spielt
keine selbstandige Rolle; es erhidlt nur in Funktion zu dem projizierten
Ordnungsgetriebe (der Revolution oder der Reaktion) seinen Stellenwert.
Worte wie , gut, schon, traurig® gelten nicht mehr fiir sich, sondern nur im
Funktionszusammenhang. Inhalte werden un-,interessant“, erheblich
bleibt das ,, Funktionieren®.

Der Amerikaner Marschall McLuhan hat diese Entwicklung von einer
Seite aus bis in die letzte Konsequenz ausgezogen. The Medium is the Mas-
sage — Das Medium ist die Seelenmassage, ist die Botschaft (Message und
Massage sind als dhnlich klingende Worter gebraucht). Nicht mehr der In-
halt, der durch irgendein Kommunikationsmedium vermittelt wird, ist
mafigebend, sondern das Medium selbst, die Technik der Vermittlung. Ein
gut gemachtes Fernsehspiel ergreift uns, packt uns — obgleich es Boses ver-
kiindet. Ein schlecht gemachtes Fernsehspiel langweilt — obgleich es Gutes
verkiindet. Wir werden beeinflufit vom Kommunikationsmedium als sol-
chem und weniger von dem Inhalt, den es weitergeben méchte. Das ,, Wort*
ist nicht mehr wirksam, weil es etwas sagt, sondern weil es, was auch immer,
gut sagt.

Das sind Entwicklungen, die tiefer greifen, als manch einer vermutet.

McLuhan zieht die Konsequenz daraus. Nach ihm wird im Laufe der
fortschreitenden Zivilisation der EinfluR der Medien immer weiterrei-
chend; er rechnet damit, dafl der Inhalt der Worte irgendwann véllig ne-
benséchlich wird. Bestimmend fir den Menschen und seine Erfahrung
bleibt nur noch die Reprasentation dieses Inhaltes — durch Grammatik,
durch Rundfunk, durch Fernsehen, durch malerische Gestaltung.

Zweifellos — ein jeder von uns ist und bleibt abhingig von seinem
Sprachgebrauch, von seiner Kultur, von seiner Umgebung, von seiner Ver-
anlagung, von seinem angesammelten Erfahrungsschatz. Wir konnen uns
davon nicht restlos befreien. Aber die Vision McLuhans, dafl irgendwann
einmal nur noch Abhingigkeit von den Medien da sei, ohne daf wir die
Wirklichkeit sehen kénnen, wie sie ist, dafl irgendwann einmal ,,schon®
nicht mehr wirkliche Schénheit, sondern nur noch dasjenige bedeutet, was
das Netz der Kommunikationsmedien uns als ,,schén® vorprogrammiert, ist
furchtbar. Man versteht, dafl der Mensch vor dieser Auflésung der Sprache
ins ,Schweigen“ fluchtet.



Das Wort und das Schweigen 337
I1. Mehrdeutigkeit des Schweigens

Aber sind wir mit dem Schweigen nun dort angelangt, wo kein Kommuni-
kationsmedium, keine sprachliche Konvention und kein Umwelteinfluf} uns
den Blick zur Wirklichkeit verstellt? Ist ,Schweigen* gleich Wirklichkeits-
erfahrung? Man méchte fast spontan antworten: Gliicklicherweise nicht!
Denn die Erfahrung des Schweigens, wo sie einmal nackt, ungeschiitzt vom
behiitenden Vertrauen, aufgeht, scheint furchtbar zu sein. In der Atmo-
sphdre der Liebe, der Zuneigung, des Geborgenseins kann die Stille zum
begliickenden Erlebnis werden. Aber in sich? Ohne diese Atmosphire?

Es ist schwierig, diesem Schweigen in der nackten Erscheinungsform
nachzuspiiren. Ein jeder lebt in seiner eigenen Welt; dem Gottgliubigen
kann die Stille zur Erfahrungsnihe des Ganzen, des Géttlichen werden.
Aber um zu begreifen, worum es geht, sollte man doch den Versuch wagen,
das nackte Schweigen in sich zu verstehen.

Manchmal ist Schweigen die Vorbereitung auf das Wort: so wie Elija
auf dem Berge Horeb still werden mufite, um das Wort, den Auftrag Got-
tes vernehmen zu konnen:

Und da voriiberfahrend ER

ein Sturmbraus, grofl und heftig
...einBeben... ein Feuer. ..

aber nach dem Feuer

eine Stimme verschwebenden Schweigens

Da, eine Stimme an ihn,

es sprach: (M. Buber)
Dies ist kein nacktes Schweigen, sondern ein Schweigen, aus dem ein Wort
herausgeboren wird. Nacktes Schweigen mufl fiir die Menschen der Frith-
zeit furchtbar gewesen sein. Die Bilder, in denen sie es fafiten, verraten es:
Nacht, aus der heraus der alles verschlingende Urdrache sein Haupt erhebt.
Dunkelheit, in der das Unheil geboren wird. Stille, die das Anschleichen
des Feindes verkiindet. Einsamkeit, die eine schaurige Verlorenheit erspi-
ren lifit. Man fliichtete aus dieser Einsamkeit in die Geborgenheit des
Stammes, des kultischen Geschehens, des Heims, und da allerdings erfuhr
man eine Nacht, ein Schweigen, eine Stille, die Begliickung schenkte: die
Nacht und das Schweigen des Vertrauens, der Liebe. Doch Schweigen fiir
sich allein?

Vier Jahreszeit-Verse aus der Schweigekultur Japans, geschrieben vom

grofiten Haiku-Dichter, von dem Zen-Monch Basha, sollen dieses angst-

volle Zittern der Stille, des nackten ungeborgenen Schweigens, der endlos-
weiten Verlassenheit ahnbar machen:



Josef Sudbrack 338

Der Frihling geht —
die Vogel schreien ihm nach,
in den Augen der Fische sind Trédnen.

Die Stille der Natur wird empfungen als Schrei der Verlassenheit und als
Trauer des Abschieds.

Nichts

in der Stimme der Zikade sagt,

wie bald sie sterben wird.

Der wissende Monch erfahrt in der Sommerfrohlichkeit der Zikade den
Tod.

Der Gott ist fern.

Die welken Blatter hdaufen sich

ums verlassene Haus.

Herbst als Zeit der Erfahrung: Gott stirbt, Gott ist tot.
Die Welt im Schnee. Laf uns
die schonste Aussicht suchen gehn,
bis wir taumeln, fallen.

Ein Gedicht der weiflen Einsamkeit, des Suchens und der Vergeblichkeit.

Man mache sich nichts vor: Wo ein Mensch hineingetaucht wird in das
restlose Schweigen, erfaflt ihn Grauen. Und nur mit Mihe vermag der
Dichter durch die Schonheit der Sprache dieses Grauen zu bandigen. Ist es
nicht ahnlich in ,Wanderers Nachtlied“, den Versen, in denen Goethe
Letztmogliches an Ausdruckskraft gelang. Genauer abgehort sind es Verse
der Melancholie, des Untergangs, der leisen Verzweiflung:

Uber allen Gipfeln ist Ruh,

In allen Wipfeln

Spiirest du

Kaum einen Haudh;

Die Vogelein schweigen im Walde.

‘Warte nur, balde

Ruhest du auch.
Die zeitlose Schonheit der Verse kann nicht dartiber hinwegtiuschen, dafl
dieses Schweigen die Ruhe des Leichentuchs und die Einsamkeit der Toten-
kammer hinausruft.

Ist nicht die ganze moderne Kunst mit dem einen Problem beschaftigt:
Wie gelingt es, dem Hinabfallen in das Grauen der Leere und des Ver-
stummens doch noch einen Sinn abzugewinnen? Beckmanns Nachtbilder
oder die diisteren Gemilde von Francis Bacon sprechen in Verzweiflung
davon. Und wo es einmal gelingt, dem Schweigen einen Sinn zu geben, da



Das Wort und das Schweigen 339

ist es der Sinn des Personalen, wie bei einer Totenwidmung von Karl
Kraus:
Grabschrift
fur Elisabeth R.

Dein Erdentag war ein Ermatten,
Dein Erdengliick war der Verzicht.
Dein armes Herz erkor den Schatten,
Dein reiches Herz, uns gab es Licht.

Aber im Schweigen fiir sich erfahren die Lyriker, die besten Interpreten
unserer Zeit, nur Grauen und Untergang. Eugen Gomringer hat es als
»konkrete Poesie“, also in einer Kunstform gezeigt, wo die Sprache in sich
und aus sich allein leben mochte, ohne Bezug auf die gemeinte Wirklichkeit,
und wo dann plétzlich die formale Sprache rein aus sich zu sprechen be-
ginnt:

schweigen schweigen schweigen
schweigen schweigen schweigen
schweigen schweigen
schweigen schweigen schweigen
schweigen schweigen schweigen

Mitten im ,,schweigen® tut sich die Angstliicke auf; der Dichter versucht sie
zu schlielen mittels geometrischer Ordnung. Aber die Angst ist stirker,
weitet sich, 1488t das Grauen durchblicken. Mitten in den Wiederholungen
des Wortes 6ffnet sich der Boden und 14t die Angst hervorbrechen.

Gomringers kaum zu deutende, sondern nur zu schauende und rhyth-
misch nachzusprechende Wortmeditation ist kein Einzelfall. Gottfried
Benn hat ein Gedicht geschrieben, das in seinen grammatikalischen Beziigen
unklar bleibt; man weif} nicht (und soll es nicht wissen), was sich auf was
bezieht. Noch unklarer und unbestimmter ist die Aussage des Gedichtes
selbst. Ein Du entschwindet, entschwindet sich, entschwindet dem Dichter,
entschwindet mir. Alles 16st sich auf; inhaltlich und grammatikalisch und
logisch 14ft sich nichts mehr festlegen: Aber wohin 16st es sich auf? Was in
der ersten Strophe noch einige Hoffnungsblicke durchscheinen lafit, wird
immer hoffnungsloser, das Angesicht schwindet. Traume, Bangen, Grauen,
immer endloser, immer schweigender. Die Unbestimmtheit der Verse gibt
»unheimlich genau eine Erfahrung wieder:

Immer schweigender

Du in die letzten Reiche,
du in das letzte Licht,
ist es kein Licht ins bleiche



Josef Sudbrack 340

starrende Angesicht,

da sind die Tranen deine,
da bist du dir entblof}t,
da ist der Gott, der eine,
der alle Qualen lost.

Aus unnennbaren Zeiten

eine hat dich zerstort,

Rufe, Lieder begleiten

dich, am Wasser gehaort,
Triimmer tropischer Baume,
Wilder vom Grunde des Meer,
grauendurchrauschte Raume
treiben sie her.

Uralt war dein Verlangen,
uralt Sonne und Nacht,
alles: Traume und Bangen
in die Irre gedacht,

immer endender, reiner

du in Fernen gestuft,
immer schweigender, keiner
wartet und keiner ruft.

War da jemand, der Hoffnung hatte, dafl das Schweigen des Todes in ein
Angesicht miinde, in die letzten Reiche, in das letzte Licht? Die zweite
Strophe zeigt wie ein tropischer Urwald, dafl hier kein Angesicht, sondern
ein Chaos wartet. Die letzte Zeile: ,treiben sie her®, fallt deshalb aus dem
gleichbleibenden Rhythmus des Gedichtes heraus. Und die letzte Strophe
weifl es dann mit naturwissenschaftlicher, psychologischer Niichternheit:

keiner
wartet und keiner ruft.

Wenn keiner wartet und keiner ruft, dann verstummt auch der Dichter,
dann werden seine Worte zum bloflen Wortgeton — oder sie fithren in den
Freitod hinein, wie man es bei nicht wenigen der Besten erlebt hat. Paul
Celan ist diesen Weg gegangen. Eines seiner spiteren Gedichte aus , Nie-
mandsrose“ beschreibt den Wahnsinn des spiten Holderlin als ein Stot-
tern vor dem Geheimnis, als ein Verschweigen dessen, was nicht mehr ge-
sagt werden kann. Und Paul Celan fangt selbst an zu stottern. Nicht viele
Jahre spiter zog er die Konsequenz aus dem Sprachlos-Werden der Welt
und lief sich selbst ins Schweigen fallen: Er stiirzte sich in die Seine.



Das Wort und das Schweigen 341

Zur Blindheit iiber-~

redete Augen.

Kime,

kime ein Mensch,

kdme ein Mensch zur Welt, heute, mit

dem Lichtbart der

Patriarchen: er durfte,

spréche er von dieser

Zeit, er

diirfte

nur lallen und lallen,

immer-, immer-

zuzu.
Die Welt ist zum Schweigen geworden — aber es ist ein Schweigen des
»lallen, das im Tod endet; es ist ein Schweigen des Grauens.

II1. Eindeutigkeit vor dem Du

Selbst in der ,Kultur der Stille“ des Zenbuddhismus kann das Schweigen
zum Untergang, zum Grauen werden, wie die Gedichte Bashos ahnen ma-
chen. Man muf} es als gliickliche Naivitit bezeichnen, wo der Abgrund der
Stille nicht gespirt wird. Oder man wird erkunden miissen, ob in diesem
Schweigen nicht doch noch Tieferes liege; denn auch das ist eine Erfahrung,
die wenigstens in den Hochreligionen sich niedergeschlagen hat: Schwei-
gen kann behiiten, kann begliicken, kann den Menschen zu sich selbst
fithren.

Der siidfranzosische Abt Johannes Kassian, der um 400 das orientalisch-
christliche Monchtum nach Mitteleuropa verpflanzte, hat in einer zugleich
christlichen wie neuplatonischen Sprache diese Schweige-Erfahrung als
Erfillltsein von Gott beschrieben:

Es ist ein unaussprechliches,

jedes menschliche Verstidndnis tibersteigendes Gebet,

das nichts zu tun hat mit dem Klang der Stimme und der
Bewegung der Zunge,

ja nicht einmal mit einer inneren Aussprache von Worten,

das der durch die ErgieBung jenes himmlischen Lichtes
erleuchtete Geist

nicht mit den engen menschlichen Redemitteln ausdriickt,

sondern bei gebundenen Sinnen wie aus einem sprudelnden
Quell ausgiefit,



Josef Sudbrack 342

auf unsagbare Weise vor Gott ausschiittet,

indem er in einem kiirzesten Augenblick soviel zusammen-
greift,

als er weder aussprechen noch innerlich durchdenken
kénnte.

Die Erfahrung Gottes hat den Beter so uberwaltigt, dafl alles Reden und
jedes Wort schal erscheint. Er kann nur verstummen, schweigen; selbst dem
Durchdenken, dem Uberlegen wird vor dieser Erfahrung der Boden unter
den Fiflen weggezogen. Es ist das paulinische Erlebnis:

Ich habe unsagbare Worte vernommen,
die auszusprechen einem Menschen nicht gestattet ist.

Ein anderes Schweigen, ein Schweigen der Leere, des Weglegens, des Ver-
gessens scheint in den Erfahrungen des Zen-Buddhismus sich niederzu-
schlagen. Ein Zenrin-Gedicht kann uns einfithren:

Wie Schmetterlinge zur frischgepflanzten Blume gaukeln,
spricht der Bodhidharma: Ich weif} nicht.
(Watts 211/189)

Ein Mensch wird beschrieben, der nicht mehr fragt, nicht mehr sucht, nicht
mehr will, nicht mehr unterwegs ist. Der einfach da ist, und weil er da ist,
kiimmern ihn keine Inhalte, keine Erfahrungen, keine Hoffnungen:

Betritt er den Wald, so bewegt er nicht einmal das Gras,
Taucht er ins Wasser, verursacht er nicht einmal eine
kleine Welle.
Niemand bemerkt ihn, da er von sich selbst keine Notiz
nimmt.
Bleiben wir vor den beiden ,Schweige-Erfahrungen® stehen: Ein Schwei-
gen der Fiille; das Erlebnis Gottes tlibersteigt jede Festlegung in Worte
oder Bilder. Schweigen der Leere; die Zerrissenheit in dies und das, in die
Vielheit von Worten wird tiberwunden, die Vielheit bleibt zurtck. Beide
Schweige-Erfahrungen berichten von menschlicher Erfiillung. Und beide
Erfahrenen hitten sich ohne Zweifel geweigert, mehr zu sagen als den Hin-
weis auf dieses begliickende Schweigen. So weigert sich auch der schlesische
Mystiker, Angelus Silesius:

Geschiftig sein ist gut, viel besser aber beten.
Noch besser aber stumm und still vor Gott den Herren
treten.
Doch uns Europédern von heute, die wir im Niemandsland unserer Gene-

ration das Grauen des Schweigens erlebt haben, das angstvolle Warten,
ob sich die Stille der Nacht nicht in die Detonation des Chaos hinein auf-



Das Wort und das Schweigen 343

16st, ist es auferlegt, weiterzufragen: Kann die Fille der von Johannes Kas-
sian erlebten Stille nicht auch zum Chaos werden? Kann die Weite des
zen-buddhistischen Schweigens nicht umschlagen in die Angst vor Leere
und Entleerung? Die vielen, die am hinduistischen und buddhistischen
Schweigetraining zu Grunde gehen, werden von den Botschaftern dieses
Schweigens verschwiegen. Was bewahrt mich vor diesem Untergang?
Ingeborg Bachmann dichtete aus der Angst unserer Zeit:

Ichliege allein

im Eisverhau voller Wunden.
Es hat mir der Schnee

noch nicht die Augen verbunden.
Die Toten, an mich geprefit,
schweigen in allen Zungen.

Schweigen fiir sich bringt eher Angst als Begliikung, ist eher Chaos als
Sinn, ist Tod und nicht Leben.

Aber gehen wir einmal abseits von den grofien religiésen und dichteri-
schen Erfahrungen in das eigene Leben hinein und suchen Orte eines guten
Schweigens auf. Immer — so darf man ohne allzu grofle Kithnheit verall-
gemeinern —, immer hatten sie etwas mit Vertrauen, mit Beziehung, mit
Aufgenommensein in einen Raum des Sinnvollen zu tun. Das Schweigen
selbst war nicht das Letzte, sondern das Schweigen war ein Medium fir
Tieferes.

Vielleicht war es ein Medium fir Liebe zu einem Menschen — anfangend
vom Kind bei seiner Mutter; hinweisend zum Gipfel jeden Schweigens,
dem zwischen Mann und Frau; auslaufend in das Schweigen des Greises,
der beim Spiel des Kindes zuschaut.

Vielleicht war es die Begegnung mit strahlenden, iiberlegenen Men-
schen, denen man nur noch zu-héren, zu-schauen, zu-schweigen konnte.
Oder es war das Aufgenommensein in eine Gemeinschaft, die sich nichts
mehr zu sagen brauchte, weil sie einander vertraute.

Vielleicht war es das Hingerissensein von grofier Kunst, von einem Buch,
das sich jedes Hintergrundgerdusch des Radios verbat, oder von einem
Bild, das einen erst nach Stunden aus der Versenkung ins Schweigen ent-
lieB. Oder es war in der Natur, wo das Rauschen der Baume oder das Sin-
gen der Vogel nicht als Gerdusch, sondern als Schwingungen des Schwei-
gens erfahren wurde.

Schweigen wird eindeutig, wo es sich in den Raum des Vertrauens
ffnet. Wo dieser aber verschlossen bleibt, steht das Schweigen vor dem
Abgrund. J. P. Sartre schiebt das Problem zu schnell von sich fort, wenn er
meint: ,Die Holle, das sind die andern®. T. S. Eliot sieht tiefer: ,Die



Josef Sudbrack 344

Holle, das ist man selbst; Hélle ist Alleinsein . .. Es gibt kein Woher und
Wohin, um zu entflichen. Man ist immer allein®.

Schweigen wird eindeutig, wo es das Alleinsein durchbricht, wo es sich
in den Raum des Vertrauens 6ffnet. Und dieser Raum kann keinen anderen
Namen tragen als den des ,Du“. Schweigen wird zum Héren, wird zu Hin-
wendung, wird zum Aufmerken.

Zum Ausklang seines frithen Buches, Japan und die Kultur der Stille,
berichtet Graf Diirckheim von der Antwort eines Japaners auf die Frage:
»Reife? was ist es...“. Satomi Takahashi antwortete: ,Die breite Stille®.

Dann aber greift er die Lehre von der Stille noch einmal auf und fiihrt
sie mit Kierkegaard weiter:

Als sein Gebet immer andichtiger wurde,

da hatte er immer weniger zu sagen.

Zuletzt wurde er ganz still.

Er wurde still,

ja, was womdglich ein noch groferer Gegensatz zum

Reden ist,

er wurde ein Horer.

Er meinte erst, Beten sei reden,

er lernte aber, dafl Beten nicht bloff Schweigen ist,

sondern Horen.

Und so ist es. Beten heifit nicht, sich selbst reden horen.

Beten heifit stille werden und stille sein

und harren, bis der Betende Gott hort.
Es ist dies die Erfahrung der HI. Schrift: Nicht blo Schweigen, sondern
Héren. Man hat sich gewundert, warum die Bibel so wenig iiber das
Schweigen weifl (erst in den rabbinischen Stimmen erhilt das Schweigen
eine wichtige Rolle). Eines der wenigen biblischen Lexika, die dariiber
eingehender berichten, 138t den Grund ahnen. Abgeschen von moralisie-
renden Weisungen, zu schweigen — ,Der Tor gilt, wenn er nur schweigt,
als ein Weiser” —, erfuhr nach ihm der biblische Mensch im Schweigen die
Ferne Gottes.

Es war die Ferne, in der die Menschen warteten auf Gottes Sprechen;

wie Paulus schreibt: auf die

Offenbarung des Geheimnisses,
das ewige Zeiten hindurch verschwiegen war,
jetzt aber geoffenbart ist.
Oder es war die Ferne, in die Gott sich zuriickgezogen hatte aus Zorn

gegen das Unrecht des Menschen. So betet der Israelit im letzten Buch bei
Jesaja:



Das Wort und das Schweigen 345

Grolle nimmer, DU, maflos fort,
nimmer noch fort gedenke der Verfehlung . ..
die Stddte deiner Heiligung

sind Wiiste geworden,

Zion, geworden ist’s Wiiste, . . .
all unsere Kostlichkeit

wurde zur Odung -

kannst du darob

dich noch bezihmen,

DU

stillsein,

uns niederbeugen

maflos fort?!

Aus dieser Schweige-Erfahrung versteht man, warum Johannes die Ge-
stalt Jesu als , Wort“ — nicht als Schweigen — deutet, als Antwort Gottes
auf das Warten der Menschen; warum die Schriften des Neuen Testaments
nach dem Markus-Anfang Evangelium, Froh-Botschaft, genannt werden;
warum die Apostelgeschichte zur Kirchengeschichte iiberleitet mit den
Worten:

und predigte das Reich Gottes

und lehrte von dem Herrn Jesus Christus;

warum in der Geheimen Offenbarung des Johannes das Schweigen im
Himmel ein Schweigen der Erwartung ist, ein Schweigen auf das Wort hin,
das Gott als endgtiltiges Wort Giber seine Welt sprechen wird:

Und als das Lamm das siebte Siegel 6ffnete,

entstand eine Stille im Himmel

etwa eine halbe Stunde lang.
Vieles von diesem Wort, das Gott in Jesus Christus endgiiltig gesprochen
hat,

nachdem Gott vorzeiten

zu vielen Malen und auf vielerlei Weisen

zu den Vitern gesprochen hat

durch die Propheten,

werden auch die Weisen und Frommen aller Religionen in ihrem Schwei-
gen erahnt haben. Das Vertrauen und die Sicherheit, die ein indischer
Monch in seiner Stille findet, sind vielleicht bessere Hinweise zum Evan-
gelium als die Gedanken der Philosophen. Aber frei und herausgehoben
aus der Urangst des Lebens wird das Schweigen erst dort, wo es in dem
Zusammenhang steht, den ein anderes Bibellexikon andeutet. Beim Stich-
wort Schweigen heit es ndmlich: ,sieche Antwort!“



Josef Sudbrack 346
I'V. Das Geschenk der Wirklichkeit im Du: der Ort von Wort und Schweigen

Greifen wir den Gedanken noch einmal auf und fiihren ihn zu Ende. Es
geht in der Erfahrung von Schweigen und Wort nicht nur um etwas, das
einem religiosen Sonderbereich vorbehalten wire. Es geht vielmehr um die
Begegnung mit der Wirklichkeit im weiten Sinn, von Welt und Natur,
von Menschen und Tieren ... was mit dem Religiésen auch gemeint ist.
Wie zeigt sich diese Wirklichkeit dem, der ebenso um das Schweigen wie
um das Wort weifl oder zu wissen meint?

Bertolt Brecht hat ein furchtbares Gedicht aufgezeichnet. Er nennt es
»Der Nachgeborene®, um schon im Wortklang an das anscheinend unniitze
Geschehen der Nachgeburt zu erinnern.

Ich gestehe es: ich
Habe keine Hoffnung.
Die Blinden reden von einem Ausweg. Ich

Sehe.

Wenn die Irrtiimer verbraucht sind
Sitzt als letzter Gesellschafter
Uns das Nichts gegeniiber.

Die Wirklichkeit zerfallt hier zur Hoffnungslosigkeit. Wer meint, es gibe
noch einen Sinn, einen Ausweg, ist blind. Wer sieht, sieht nur Irrtum, sieht
nur das Nichts. Die Wirklichkeit zeigt sich dem Sehenden als Unwirklich-
keit. Das , Ich/Sehe“ spricht restlose Enttauschung aus.

Soll man vor diesem Zeugnis noch um Worte streiten? Ob die Gleich-
setzung mit Hoffnungslosigkeit und Nichts nicht doch zu stark ist? Ob es
nicht eine Wirklichkeit gibt, die zwar keine Hoffnung, aber doch irgend-
einen Sinn hat? Fiir Brecht fallen Sinn und Hoffnung und Wirklichkeit zu-
sammen. Deshalb sind ihm Ausweglosigkeit und Irrtum und Nichts ein-
unddasselbe.

Wo begegnet der Mensch einer Wirklichkeit, die nicht als Irrtum, nicht
als Nichts entlarvt wird, die Bestand hat, die Hoffnung in sich tragt? Giin-
ter Grass versucht dies in einem Gedicht zu finden. Es ist ein Liebeslied. Er
nennt es Ja! Ja zur Wirklichkeit, Ja zum Leben, weil Ja zum Du.

Dieses Haus hat zwei Ausgénge;

ich benutze den dritten.
Denn beide Ausgange fiihren ins ,Nichts“, in die Ausweglosigkeit hinein,
von der Brecht spricht, Grass opponiert: ,Ich benutze den dritten”.
Dieser dritte Ausweg trigt den Namen Anna!

Zwischen Anna und Anna
entscheide ich mich fiir Anna.



Das Wort und das Schweigen 347

Die Erfahrung ist unabhéingig vom biographischen Hintergrund des Ge-
dichtes: Zwischen Anna der Heiligen und Anna der Siinderin, zwischen
Anna der Schénen und Anna der Haflichen entscheidet Grass sich fiir seine
konkrete, wirkliche Anna, — und da findet er den Optimismus zur Wirk-
lichkeit, den Optimismus der Liebe.

Es braucht keine Recherchen in Lyrik und Wirklichkeitsphilosophien.
Die Erfahrungen sind eindeutig und einstimmig. Die greifbare und die
ganz und gar festzuhaltende Wirklichkeit sucht der Mensch in der Liebe,
im Du. Wem es nicht gelingt, dies zu reflektieren, der kann es bei denen
nachlesen, denen die Macht des Wortes geschenkt wurde. In verneinenden
(weil sie in der Liebe und deshalb in der Wirklichkeit enttduscht wurden)
oder in bejahenden Worten beschreiben die Dichter ihre Begegnung mit
einem Du als Hohepunkt, als Kreuzpunkt der Wirklichkeitserfahrung.

Bei Nelly Sachs ist dies der rote Faden durch ihre Dichtung. In der Liebe
zu den Toten, im Mit-Leiden mit den Leidenden und Sterbenden geht ihr
auf, daf der Tod nicht das Letzte ist. In dieser Du-Beziehung wagt sie das
Sprechen von Auferstehung, als letzten Sinn, als tiefste Wirklichkeit:

Meine Liebe floff in dein Martyrium
durchbrach den Tod
Wir leben in der Auferstehung —

Fast drgerlich stoft sie die anderen Wirklichkeitsbeweise der Welt, die der
Naturwissenschaft, der Psychologen, Philosophen und Theologen beiseite,
und stiitzt sich auf den einzigen, der trigt: Du, der Du zu mir du-sagst!

Dein Name ist dir verlorengegangen

aber die Welt eilt herzu

und bietet dir schone Auswahl an

Du schiittelst den Kopf

aber dein Geliebter

hat dir einmal die Nadel im Heuhaufen gefunden

Horst du: er ruft dich schon —
An diesem Strobhalm von Hoffnung, verloren im Heuhaufen, geht die
Wirklichkeit auf. ,Ich wire ohne Namen, wire sinnlos und hoffnungslos
und wirklichkeitslos, wenn ich nicht angerufen wiirde — leise zwar, wie die
Nadel im Heuhaufen sich birgt — von einem Du.

Es klingt wie eine Antwort auf Bertolt Brechts finsteres Gedicht von dem

Nachgeborenen, dessen Sehen nur noch auf das Nichts gehen kann, wenn
Else Lasker-Schiiler ein Liebesgedicht mit dem Ausruf: ,Sind!“ beendet.

Ich liebe dich
und finde dich
wenn auch der Tag ganz dunkel wird.



Josef Sudbrack 348

Mein Leben lang
und immer noch
bin suchend ich umhergeirrt.

Ich liebe dich!
Ich liebe dich!
Ich liebe dich!

Es 6ffnen deine Lippen sich. . .
Die Welt ist taub
Die Welt ist blind.

Und auch die Wolke

und das Laub -

— Nur wir, der gold’ne Staub
aus dem wir zwei bereitet:

- Sind!

Man sollte sich hiiten, Schweigen oder Reden gegeneinander auszuspie-
len: Es geht um Tieferes. Es geht um die Begegnung mit der Wirklich-
keit, und das heifit letztlich um die Begegnung mit dem Du. Erst von dort-
her ordnet sich das Verhiltnis der menschlichen Haltungen. Erst von
dorther kann auch die Meditationsbewegung ihren giiltigen Sinn empfan-
gen. Kann dies fiir einen Christen, der vom , Wort* weiff, das ~Fleisch®,
Gestalt, menschliches Gegeniiberstehen wurde, tiberhaupt anders sein?
Laflt nicht vieles von dem, was an ostlicher Meditationserfahrung berich-
tet wird, die Wirklichkeit deshalb so unwirklich und diinn erscheinen, weil
die letzte Mitte der Wirklichkeit, das ,Du® noch nicht erreicht ist? — Und
auch nicht erreicht werden kann; denn es ist ein Geschenk der Liebe.

In dieser von den Dichtern erfahrenen oder gesuchten, von der Bibel
verheiflenen und von jedem Menschen ersehnten Wirklichkeit der Liebe
wird das Schweigen zum Schweigen des Vertrauens, wird die Stille zur
erfiillten Stille, wird die Einsamkeit zur Zweisamkeit erlést. Von keiner
anderen Erfahrung aus 1dfit sich das Schweigen eindeutig in das mensch-
liche Leben einordnen.

Blaise Pascal, der grofie franzésische Naturwissenschaftler und Christ,
schrieb tber die furchtbare ,Schweige“~Erfahrung, iiber den Menschen,
der verloren ist im Grauen der kosmischen Abgriinde:

Das Schweigen dieser unendlichen Riume
erschreckt mich.

Er schrieb aber auch das Wort iiber die Befreiung dieser Angst vor dem
Verstummen zum Schweigen der Liebe:



Das Wort und das Schweigen 349

In der Liebe ist das Schweigen besser als reden.
Es gibt eine Beredsamkeit des Schweigens,
die durchdringender ist als Worte es sein konnen.

Kann die Liebe iiberhaupt ohne Schweigen existieren? Kann eine echte
Wirklichkeitserfahrung ohne Schweigen auskommen? Kann aber Schwei-
gen auflerhalb dieses Bereiches anders als furchtbar sein?

Als Christen sollten wir uns daran erinnern, daff auch die christliche Got-
teserfahrung — angefangen von der Schrift: Hochzeitsgleichnisse, Nachfol-
geworte —am Modell der Begegnung (nicht dem des Sprechens, noch weni-
ger dem des Schweigens oder dem der Leere) dargestellt wird. Kein
Schweigebefehl, sondern das Hohe Lied der Liebe wurde zum mystischen
Vorbild der Gotteserfahrung, also ein Liebeslied zwischen Mann und Frau.
Die Einheit von menschlicher Du-Erfahrung und von Gottes-Begegnung
wird deutlich. Von den ersten Kirchenvitern an (mit einigen Spuren im
Neuen Testament schon) bis weit tber das Mittelalter hinaus war es Selbst-
verstindlichkeit, im Bild (und wohl auch in der Erfahrung) der Liebe von
Mann und Frau die Liebe zu Gott und die Gotteserfahrung spiirbar zu
machen.

Es ist eben eine einzige Wirklichkeitserfahrung, eine — wie Karl Rahner
schreibt — einzige Liebe, mit der man einen Menschen und mit der man
Gott liebt. Die Verheiflung, die von einem Menschen geschenkt wird, wird
erst von Gott her zur Zusicherung von Bestand und Treue. Und was einer
in grofen Worten von Gottesliebe und Gotteserfahrung zu sagen weif3,
wird greifbar und konkret, wo er sich zum Menschen wendet. Deshalb
verkundet der erste Johannesbrief auch das Gebot, dafl ,wer Gott liebt,
auch seinen Bruder liebe“.

Man konnte die Wirklichkeit, die das Schweigen zum Vertrauen und
das Reden zur Begegnung werden lassen, in drei konzentrischen Kreisen
malen: Da ist zunachst die vorpersonale Wirklichkeit. IThr zu begegnen, ihre
Gestalt sprechen zu lassen, sie zu begreifen und aufzunehmen, ohne ihre
innerste Mitte durch Bescheidwissenwollen zu ertéten — das ware die Vor-
ubung, die christliches Beten und Gott-Erfahren zu leicht Gibersehen. Der
zweite Kreis wire die Wirklichkeit des Mitmenschen. Vor ihm entscheidet
es sich endgiiltig, ob der letzte, tragende Kreis der Wirklichkeit des gott-
lichen Du greifbar wird. Die schweigende oder gewortete Offenheit, die
jemand seinem Mitmenschen entgegenbringt, ist im Enstehungspunkt die
gleiche, aus deren Kraft er sich auch zu Gott hin bewegt. Was die christ-
liche Dogmatik von Jesus bekennt, dafl in ihm mit einem einzigen Du
Mensch und Gott angesprochen wird, wird in jedem menschlichen Gegen-
iber ahnbar: das Du, das einer ihm sagt, meint den endlichen, begrenzten



Josef Sudbrack 350

Menschen und meint diesen Menschen in seiner — von Gott verkiindeten
und bestdtigten — Unendlichkeit.

Man meint gelegentlich, die religiose Erfahrung, die Mystik ende im
reinen Schweigen, im Aufheben aller Unterschiede, in der wortlosen Ein-
samkeit. Wie dem auch in nichtchristlichen Bereichen sein mag, in der
christlichen Mystik ist es anders. In ihr endet das Schweigen im Wort, in
der Begegnung und damit auch dem anderen, dem Du und in dem Weg
zu ithm.

Man vertiefe sich nur einmal in die groflen Schweigeszenen der HI.
Schrift. Jakob in der Nacht des Engelkampfes am Flusse Jabbok: Er be-
kommt den Namen Israel, Gottesstreiter, und wird entlassen in die Ver-
heiflung Jahwes. Mose auf dem Sinai: Er erhilt die Botschaft fiir sein
Volk. Elija auf dem Berge Horeb: Von neuem wird er zur prophetischen
Verkiindigung ausgesandt. Jesus in der Wiiste: Damit beginnt sein 6ffent-
liches Leben. Maria aus Magdala vor dem Auferstandenen: Er gibt ihr den
Auftrag: Geh hin und verkiinde. Die Apostel, die ,alle an einem Ort
zusammengekommen waren“, um dort mit Gott allein zu sein: Sein Geist
sendet sie in die Verkiindigung.

Man kann geradezu ein Kriterium fiir die Christlichkeit eines ,mysti-
schen Schweigens® darin sehen, daf} es weiterlauft ins Wort hinein, — ins
Wort zu einem anderen hin — wie immer auch dies sich konkret verwirk-
licht. Daf es nicht so ist, wie ein japanischer Roshi von der Zenerfahrung
schreibt:

Ziel eines jeden Kdan ist es,

unseren Geist aus den Fallstricken der Sprache
zu befreien,

in der jede Erfahrung wie in einer Zwangsjacke
sitzt,

sondern dafl der Mystiker im Schweigen den Drang zum Wort, zur Spra-
che, zur Mitteilung erfahrt. So beschreibt ein Germanist die Gotteserfah-
rung der deutschen Mystik:

Zwei scheinbar sich widersprechende Ziige

gehoren zum Wesen des Mystikers

und bestimmen die Besonderheit seiner Sprache:

der iiberméchtige Drang, sich mitteilen zu miissen,

und die immer wieder bedriickend empfundene Not,

von dem, was man geben maochte, nicht sprechen zu kénnen.

Es ist das gleiche, was in einem fast cholerischen Ausbruch der Prophet
Jeremia ausruft:



Das Wort und das Schweigen 351

Und spreche ich: Ich will ihn nicht gedenken,

nicht mehr reden mit seinem Namen,

bleibts mir im Herzen

wie ein sengendes Feuer,

eingehegt mir im Gebein.
Schweigen, das aus der Mitte der Liebe geboren wird, und das allein dem
christlichen Geheimnis entspricht, drangt zum Wort, schreit zum Wort.
Denn es dringt zur Begegnung, es dringt zur Gestalt der Wirklichkeit, es
dringt zu einem anderen.

Nicht um Schweigen oder Worte als solche geht es, wenn die christliche
Spiritualitit zur Stille mahnt. Es geht immer um ein Schweigen, das aus
dem Wort kommt und ins Wort hineinmiindet: Wie anders diirften wir
denn noch von Jesus als dem Logos, dem gottlichen Wort sprechen?

Auch das Wort, um das sich die christliche Spiritualitit kiimmert, ist
nicht in sich schwebend, so tief es sein mag, sondern ein Wort, das eine
Mitte hat, eine Gestalt, eine Geste, eine Richtung, eine Erfahrung, die sich
von sich selbst loslost und auf die andere Wirklichkeit zugeht. Mag es die
Wirklichkeit eines Menschen, die Wirklichkeit der Natur oder eines Kunst-
werkes sein, oder mag es die Wirklichkeit Gottes sein.

Ohne Wort ist Schweigen Chaos; ohne Schweigen ist das Wort seelenlos.
Beider Mitte ist das ,Du”.

An diesem Du entscheidet es sich, ob das Schweigen in Verzweiflung und
Resignation hineinfillt oder Zeichen unsagbarer Liebe und Geborgenheit
ist. An ihm entscheidet es sich aber ebenso, ob das Wort zur ichbezogenen
Manipulation entartet und damit zur Vernichtung der Wirklichkeit fithrt
oder Echo und Antwort findet. Wo es ahnbar bleibt, darf man vertrauen,
daf im Hintergrund das gttliche Du erscheint; und fast wird es unwichtig
dabei, ob einer auch dieses gottliche Du mit Namen anreden kann, oder es
lieber — wie es bei Meister Eckhart oder Johannes vom Kreuz heifit — Nichts
statt Sein heiflen mochte. Wo es aber ausgesprochen wird und das mensch-
liche Du dabei in Verachtung fillt, handelt es sich um das, was der erste
Johannesbrief Finsternis der Siinde nennt, die Finsternis des Redens oder
die des Schweigens: , Wer seinen Bruder hafit, befindet sich in der Finster-
nis und wandelt in der Finsternis®.

Die Wahrheit von Wort und Schweigen ist trialogisch: ndmlich Wort
und Schweigen und Wirklichkeit. Wort, um aus der Einsamkeit (die oft im
Gewand der unendlichen Weite einhergeht) in den Bezug, in die Wirk-
lichkeit, in die Kommunikation einzutreten. Schweigen, damit das Wort
sich nicht aufbliht zur Alleinherrschaft des Bescheidwissens. Wirklichkeit
ist Priifstand und Ziel von beidem: An ihr entscheidet sich die Giltigkeit



Bernhard Grom 352

von Wort und Schweigen. Wobei diese Wirklichkeit sich erstreckt von den
Dingen und Begebenheiten unserer Welt bis zum Du einer menschlichen
Begegnung und — nicht dariiber hinaus, sondern darin und dadurch — zum
Du Gottes. Vor diesem Du aber wird der Streit iiber den Vorzug von
Schweigen oder Sprechen hinfillig, weil eben dieses Du gesprochen oder
gezeigt oder auch geschwiegen wird.

Das Angebot der Meditationsbewegung,

die ,,Lebensbetrachtung« und die ignatianischen
Exerzitien

Bernhard Grom SJ, Miinchen

Das Bediirfnis nach einer Anleitung zum Meditieren hat in den letzten
Jahren in fast allen Kreisen der Gesellschaft gewaltig zugenommen. Die
kirchlich Erzogenen scheinen vor allem deshalb nach Meditation zu verlan-
gen, weil sie hier den einzigen Weg sehen, um iiber die angelernten Be-
griffe, Formen und Formeln hinauszukommen und lebendige religitse Er-
fahrung zu finden. Aber die Nachfrage nach Meditation entspringt auch
allgemein-menschlichen Bediirfnissen: Viele Menschen spiiren heute mehr
als frither, dafi sie in der technischen Zivilisation zu verkiimmern drohen,
wenn sie nicht bewuflt fiir einen Ausgleich sorgen. Wir verlieren, so sagen
sie sinngemaf, die Fahigkeit, Freude und Sinn zu erleben und uns zu orien-
tieren

— durch den Zwang zu stindiger Aktivitit nach aufien, die uns zu der An-
sicht verleitet, innere Probleme seien durch Technik und Betriebsamkeit
zu l6sen;

— durch den Zwang zu einseitig funktionaler Kommunikation, die gefiihls-
miéflige Bindungen im beruflichen und 6ffentlichen Leben verkiimmern
lafit;

~ durch den Zwang zu vorprogrammiertem Verhalten bei der Arbeit, im
Verkehr und anderswo, so daff die eigene Kreativitit nicht mehr angefor-
dert wird;

— durch den Zwang zur Konsumhaltung, die einen von der Anstrengung
des persénlichen Einsatzes entbindet: das Médchen kann sich (angeblich)





