
Bernhard Grow, 352 

von Wort und Schweigen. Wobei diese Wirklichkeit sich erstreckt von den 
Dingen und Begebenheiten unserer Welt bis zum Du einer menschlichen 
Begegnung und - nicht darüber hinaus, sondern darin und dadurch - zum 
Du Gottes. Vor diesem Du aber wird der Streit über den Vorzug von 
Schweigen oder Sprechen hinfällig, weil eben dieses Du gesprochen oder 
gezeigt oder auch geschwiegen wird. 

Das Angebot der Meditationsbewegung, 
die •Lebensbetrachtung" und die ignatianischen 
Exerzitien 
Bernhard Grom SJ, München 

Das Bedürfnis nach einer Anleitung zum Meditieren hat in den letzten 
Jahren in fast allen Kreisen der Gesellschaft gewaltig zugenommen. Die 
kirchlich Erzogenen scheinen vor allem deshalb nach Meditation zu verlan- 
gen, weil sie hier den einzigen Weg sehen, um über die angelernten Be- 
griffe, Formen und Formeln hinauszukommen und lebendige religiöse Er- 
fahrung zu finden. Aber die Nachfrage nach Meditation entspringt auch 
allgemein-menschlichen Bedürfnissen: Viele Menschen spüren heute mehr 
als früher, daß sie in der technischen Zivilisation zu verkümmern drohen, 
wenn sie nicht bewußt für einen Ausgleich sorgen. Wir verlieren, so sagen 
sie sinngemäß, die Fähigkeit, Freude und Sinn zu erleben und uns zu orien- 
tieren 
- durch den Zwang zu ständiger Aktivität nach außen, die uns zu der An- 
sicht verleitet, innere Probleme seien durch Technik und Betriebsamkeit 
zu lösen; 
- durch den Zwang zu einseitig funktionaler Kommunikation, die gefühls- 
mäßige Bindungen im beruflichen und öffentlichen Leben verkümmern 
läßt; 
- durch den Zwang zu vorprogrammiertem Verhalten bei der Arbeit, im 
Verkehr und anderswo, so daß die eigene Kreativität nicht mehr angefor- 
dert wird; 
- durch den Zwang zur Konsumhaltung, die einen von der Anstrengung 
des persönlichen Einsatzes entbindet: das Mädchen kann sich (angeblich) 



Meditationsbewegung, •Lebensbetrachtung" und ignatianische Exerzitien      353 

Schönheit kaufen - nämlich durch Make-up; der junge Mann meint, Männ- 
lichkeit durch eine bestimmte Kleidung o. ä. kaufen zu können; 
- durch die Unüberschaubarkeit der arbeitsteiligen Industrieproduktion, 
wo man nicht mehr sieht, was die Arbeit für die eigene Familie, die Ge- 
meinde oder andere Gruppe bedeutet, sondern wo sie nur noch als Brot- 
erwerb gilt, so daß die Lebenserfüllung nur noch im privaten Freizeit- 
bereich gesucht werden kann; 
- durch die Unüberschaubarkeit des politischen Lebens und der Informa- 
tionsflut, die uns kaum die sozialen Zusammenhänge nahebringen können, 
die uns also auch kaum zur Solidarität vorbereiten, sondern eher ein Ge- 
fühl des Mißtrauens und der Anonymität zurücklassen. 

Dieses zuletzt genannte Bedürfnis nach einem Gegengewicht zur drohen- 
den Verkümmerung spüren Religiöse wie Areligiöse. Die Religiösen sehen 
allerdings, daß sie nicht mehr echt religiös sein können, wenn die grund- 
legende Erlebnisfähigkeit verkümmert ist, sehen in der allgemeinen Psy- 
chohygiene und Gemütskultur eine Grundlage, eine Regeneration religiö- 
sen Erlebens. Diesem allgemeinen Bedürfnis nach Erhaltung der Erlebnis- 
fähigkeit kommt die Meditationsbewegung (neben verschiedenen Formen 
des Kreativitätstrainings, des Kommunikationstrainings und der Gruppen- 
dynamik) durch ein breites Angebot entgegen. Es erstreckt sich vom Spa- 
ziergang durch den Wald über das Blumenstecken bis zu Yoga- und Zen- 
Ubungen. 

Der Erfolg ist, psychologisch und spirituell gesehen, unterschiedlich: 
Nicht wenige haben durch eine der angebotenen Meditationsformen einen 
neuen Zugang zum Religiösen gefunden, der in persönlicher Erfahrung 
wurzelt. Die Grundbegriffe, Bilder und Gleichnisse der Heiligen Schrift 
bedeuten ihnen wieder etwas; sie können auch ihr eigenes Leben wieder 
spontan religiös sehen. Andere haben zwar gelernt, wie man sich entspannt 
und wie man die Natur und die Mitmenschen tiefer auf sich wirken lassen, 
intensiver erleben kann - eine Brücke zum Religiösen haben sie aber nicht 
entdeckt. Wieder andere lernten sozusagen abenteuerliche Reisen in die 
Innenwelt der Gefühle. Ein Mann sagte mir einmal, er habe jahrelang 
Yoga-Übungen gemacht, bis er unheimliche Geister um sich gesehen habe. 
Manche erleben ihren Meditationskurs ähnlich wie bestimmte Gruppen- 
trainings: als kurzlebiges Treibhaus der Gefühle, als Zeit eines angeneh- 
men Beschäftigens mit sich selbst oder auch des Erschüttertseinkönnens von 
jeder Erinnerung aus der eigenen Lebensgeschichte oder von einem Bibel- 
wort oder einer eindrucksvollen Liturgie. 

Manche Meditationsleiter experimentieren ebenso unbekümmert wie 
manche Gruppendynamiker in der Pionierzeit dieser Bewegung. Ihr höch- 
stes Ziel: •daß etwas in Bewegung kommt"; Rührung bis zu Tränen gelten 



Bernhard Grom 354 

bei ihnen als großer Erfolg. Andere hingegen überlegen sich die einzelnen 
Schritte und ihre Wirkungen genau, um eine dauerhafte Wirkung zu er- 
zielen. 

Meine persönliche Ansicht möchte ich gleich zu Beginn klarstellen: Wenn 
unser Gebet, unsere Einkehrtage und Exerzitien nicht zu reiner Belehrung 
vertrocknen sollen, müssen wir uns grundsätzlich um Verfahren bemühen, 
die die Kräfte des Gefühls aktivieren. Für diese Aktivierung gibt es keine 
absolut sicheren Regeln und Methoden. Vieles hängt von einem Wort ab, 
von der Atmosphäre, die entsteht, von anderen Meditierenden. Wir haben 
keine rezept- und handbuchreife Didaktik und Psychologie der Meditation. 
Wir müssen also immer experimentieren. Und wir selbst und kirchliche 
Stellen müssen diesen Experimenten auch einen gewissen Freiraum gewäh- 
ren. Es muß auch einmal etwas daneben gehen dürfen. Wenn ich im fol- 
genden nun auf die vielen Gefahren und Unklarheiten im heutigen Medi- 
tationsangebot hinweise, dann geschieht das nicht, um vor Versuchen mit 
Meditationsmethoden zu warnen, sondern damit wir 1. nach dem Experi- 
mentieren auch reflektieren - nämlich mit welchen methodischen Schritten 
wir auf welches Ziel zugehen; und damit wir 2. unsere Meditation nicht auf 
einen einzigen Weg einengen, sondern bereit sind, verschiedene Wege zum 
einen Ziel zu versuchen: zu einer vertieften Erlebnisfähigkeit, aus der eine 
lebendigere, realistische und bleibende religiöse Einstellung erwachsen kann. 

I. Welche Wirkungen zielen unsere methodischen Hilfen an? 

Viele Meditationsleiter sind sich zu wenig im klaren darüber, welche Wir- 
kung sie mit einer bestimmten methodischen Hilfe oder einer Übung an- 
zielen. Die Betrachtung eines Baumes oder Flusses, eines Bibelverses oder 
eines Menschen oder auch die athematische Betrachtung im Stile des Zen 
kann sehr verschiedene Wirkungen erzielen, je nachdem, welche Übung 
vorausgeht und welche Erwartungshaltung geweckt wird. 

Es könnte zur Klärung beitragen, wenn wir auf dem Hintergrund der 
verschiedenen Methoden der Psychotherapie über die großen Wirkungs- 
richtungen nachdenken. Dort wird ja auch mit Umschaltung auf Entspan- 
nung und innere Konzentration oder mit Atmungs- und Musiktherapie 
gearbeitet. Gerade vom autogenen Training her lassen sich manche Wir- 
kungen östlicher Versenkung besser verstehen. Die psychotherapeutischen 
Methoden lassen sich, wenn man einmal von Schock- und Medikamenten- 
behandlung absieht, in drei Gruppen einteilen, die allerdings nur drei 
Wirkungsrichtungen bezeichnen, da sich die Wirkungen überschneiden. 
1. Suggestive Methoden: Suggestion im Wachzustand oder in Hypnose, 



Meditationsbewegung, •Lebensbetrachtung" und ignatianische Exerzitien      355 

Autosuggestion oder Fremdsuggestion, autogenes Training, Ermunterung. 
Hier muß jeweils zuerst zu einem Zustand gesteigerter Beeinflußbarkeit 
geführt werden. 2. Expressive Methoden: reinigendes Abreagieren, Spiel-, 
Bewegungs-, Atmungs-, Musiktherapie. 3. Dialektische (an das Gespräch 
gebundene) Methoden: die freie Assoziation in der Psychoanalyse, Deu- 
tung von Träumen und Phantasien, Logotherapie, Daseinsanalyse, nicht- 
direktive Therapie, Gruppentherapie. 

1. Übungen zur Sammlung und Versenkung 

Allgemein spürt man heute die Notwendigkeit, durch verschiedene Übun- 
gen überhaupt einmal zur Sammlung zu befähigen: durch das Schaffen 
einer Stille, durch das bewußte Atmen bzw. das Sich-dem-Atem-Überlas- 
sen, durch Sitzen oder Gehen, wie es in der Zen-Tradition geübt wird, 
durch das Schauen auf einen Punkt oder in den Schein einer Kerze, durch 
die Wiederholung eines Wortes oder Satzes (Mantra). 

Durch diese Übungen oder Vorübungen bewirkt man praktisch immer 
eine Umschaltung vom unruhig-zerstreuten zum aufmerksamen Wahr- 
nehmen, vom zweckgerichteten und bemächtigenden zum offenen, emp- 
fänglichen, vom vorprogrammierten zum spontan-echten, vom distanziert- 
intellektuellen zum sich einfühlenden Wahrnehmen (Empathie), das die 
Dinge und Personen •von innen sieht", frei wird, um sich in sie einzufüh- 
len, um sie auch von den Bedürfnissen des Gemüts her wahrzunehmen 
(Nahbezug des Gemüts) und die Gemeinschaft alles Existierenden zu emp- 
finden. (Letzteres kann man übrigens auch in Gruppen erreichen, wenn man 
beispielsweise Paare bildet, wo einer jeweils mit geschlossenen Augen vom 
anderen geführt wird und so den anderen, der ihn führt, einen Bach, dessen 
Rauschen er blind hört, oder eine Baumrinde, die er blind abtastet, inten- 
siver, •von innen" wahrnimmt.) 

Es ist klar: eine Umstimmung und Sammlung auf dieser ersten Grund- 
stufe ist unbedingte Voraussetzung für jede Selbstbesinnung und jedes 
Gebet. Das hat auch die Tradition immer gewußt, wenn sie davon sprach, 
man müsse sich •in die Gegenwart Gottes stellen", schweigen usw. 

Nun kann man aber diese Sammlung verschieden ausfüllen und weiter- 
führen. Durch Übungen des Atmens, Sitzens und Gehens, wie sie in den 
verschiedenen Yoga- und Zen-Schulen, aber auch in der westlichen Atem- 
und Bewegungstherapie entwickelt wurden, kann man über bloße Samm- 
lung hinaus zu verschiedenen Stufen der Versenkung führen, die wir wohl 
am besten von unseren Erfahrungen mit dem autogenen Training her ver- 
stehen können. Diese Versenkung kann natürlich auch anders, durch das 
Fixieren eines Punktes oder Wiederholen eines Wortes erreicht werden. 



Bernhard Grom 356 

Atmen, Sitzen und Gehen können wie die Schwere- und Wärmeübungen 
im autogenen Training zu einer •Körperbeseelung" (Somatisierung) füh- 
ren, wo die Spannung des bewußten Ich verringert wird. Das sonst im 
Kopf gespannte Ich zerfließt gleichsam in den ganzen Körper: Aktivität und 
Aufmerksamkeit nach außen, Abstraktion, Kritik, wollende Selbstregu- 
lierung treten zurück, man tritt in einen schlafähnlichen, hypnoiden Zu- 
stand der Versenkung: man ist gegenüber äußeren Sinnesreizen und ge- 
genüber der eigenen intellektuellen Kritik weitgehend abgeschlossen, aber 
nach innen, für die Vorstellungen und Antriebe seiner Wünsche, Ängste 
und Freuden um so offener - ähnlich konzentriert auf das Seelische wie im 
Traum. Es ist ein Zustand entspannter Wachheit: die Muskulatur er- 
schlafft, Puls und Sauerstoff verbrauch sinken, aber anders als im Schlaf 
behalten die elektromagnetischen Wellen im Zentralnervensystem die 
gleiche Stärke wie im Wachzustand. (Menschen mit niedrigem, hohem oder 
unregelmäßigem Blutdruck leiden anfangs unter Schwindelgefühlen.) 

In diesem hypnoiden Zustand wird man äußerst empfänglich für den 
Einfluß eines Therapeuten (Hypnose), für das suggestive Wort eines Me- 
ditationsleiters, aber auch die eigenen Einfälle, Erinnerungen, Vorstellun- 
gen, Gefühlsregungen können mit autosuggestiver, von keiner Kritik ge- 
hemmter Macht wirken. Endlich ist man von Zerstreuungen und distan- 
zierter Kälte befreit. Wer in diesem Zustand das Jesus-Gebet der Ostkirche 
übt oder sonst ein Mantra (wie die •transzendentale Meditation"), gerät 
gleichsam in einen Bann und ist von dem Gefühlsinhalt, der beispielsweise 
von dem biblischen Wort •Vater" ausgeht, u. U. bis zu Tränen oder 
Körperbeben ergriffen. Darum kann man, sagt V. Satura1, in einem solchen 
Zustand bei biblischen Meditationen nicht mehrmals hintereinander 
deprimierende Themen nehmen (Ijob, Joseph in Ägypten, Johannes der 
Täufer, Jesus am ölberg). Die Erlebnisfähigkeit ist bis zu tiefsten Erschüt- 
terungen aktiviert. 

Das zeigt sich auch, wenn in athematischen Meditationsübungen keine 
Anstöße von außen gegeben werden (und wo die Anwesenheit des Leiters 
und der Gruppe nicht verstärkend wirkt wie sonst), sondern wenn der 
Übende u. U. ganz allein auf die Regungen aus seinem Innern achtet. Es 
kann z. B. geschehen, daß sich jemand an eine Zurücksetzung durch die 
Eltern oder durch einen geliebten Menschen erinnert und fassungslos 
schluchzt. Hier muß ein verantwortlicher Meditationsleiter darauf achten, 
daß er nicht nur aufwühlt (was Labile tief treffen und verwirren kann), 
sondern durch thematische Anstöße und persönliche Aussprache hilft, das 

1 Aus der Mitte leben. Wege biblischer Meditation, hrsg. von J.   Bill/F.-J. Steinmetz, 
Stuttgart 1973. 



Meditationsbewegung, •Lebensbetrachtung" und ignatianische Exerzitien      357 

Aufgerührte zu verarbeiten und neue Einstellungen aufzubauen. Wenn das 
versucht wird, kann eine athematische Versenkung helfen, Lebensprobleme, 
die man sonst unbewußt mit sich herumträgt und denen man ausweicht, 
bewußt zu machen und im Gespräch mit der Heiligen Schrift und dem 
Meditationsleiter aus einer religiösen Sicht zu klären. Letzteres geschieht 
also nicht von selbst, durch die bloße athematische Versenkung. Außerdem 
kann man, das sei hier gleich vorweggenommen, solche Bewußtmachung 
von Lebensproblemen auch ohne Versenkungsübungen erreichen: durch 
Anstöße zu freien Assoziationen u. ä. 

Wir wissen aus dem autogenen Training, daß man die •konzentrative 
Selbstentspannung" oder Versenkung bis zu einer Oberstufe führen kann, 
die sich durch eine außerordentliche Suggestibilität und Aktivierung des 
Gefühlslebens auszeichnet (ähnlich wie im Drogenrausch2). Hier kann man 
einerseits noch mehr erreichen als in gewöhnlichen Versenkungszuständen: 
- •formelhafte Vorsatzbildungen": Vorsätze, die der Übende eigentlich 
längst als wichtig erkannt und bejaht hat, zu deren Verwirklichung ihm 
aber der Schwung und Mut fehlte, werden durch vertiefte schauende Ver- 
gegenwärtigung mit unmittelbarem Leben erfüllt (z. B. gegen Arbeits- 
hemmung: •Ich arbeite schneller. Ich bleibe konsequent!"). 
- intensive Hingabe an den Gefühlsinhalt von abstrakten Wörtern und 
Bildvorstellungen: •Gerechtigkeit", •Frieden", •Glück" - wozu man die 
entsprechende Innenschau suchen läßt. Nüchterne Typen vergegenwärtigen 
sich dabei oft nur das Schriftbild des Stichworts. Andere haben Färb- und 
Tonerlebnisse (Stimmen, Sphärenmusik) und viele sehen ganze Bilder vor 
sich, z. B. eine Blumen- oder Alpenlandschaft für •Glück" und •Frieden". 
- In diesem Zustand kann man auch eine Farbe oder eine Vorstellung nen- 
nen, damit sich der Übende durch •katathymes Bilderleben" intensiver in 
ein bestimmtes Gefühl einstimmen kann. Aus einem Erfahrungsbericht: 
•,Ich bin ein Baum, ich darf wachsen, hoch hinaus, hoch, hoch, dort bin ich 
frei.' Und ich sah einen Baum mit vielen Ästen, der in den Himmel wuchs, 
geradewegs an der Sonne vorbei. Die Sonne gab seinem Stamm einen herr- 
lichen goldenen Glanz, die Äste leuchteten an den Spitzen moosgrün, und 
er wuchs so hoch, daß ich seine Krone nicht mehr sehen konnte. Es war mir, 
als ob ich unter dem Stamm stand und, an den Stamm gelehnt, seinen 
Wuchs verfolgte. Ich war glücklich." Man kann u. U. eine solche Beglük- 
kung erleben (in der sog. Nirwanatherapie), daß dadurch Depressionen 
beseitigt, massive Entbehrungen erträglich gemacht und religiöse Erinne- 
rungen und Vorstellungen aus der Kindheit (Engel, Weihnachtsmotive, 
Kirchenmusik) visionär und akustisch neu erlebt werden. 

2 Vgl. G. Grünholz, H. Leuner, K. Thomas, J. H. Schultz. 



Bernhard Grom 353 

- Klärungserlebnisse aus unbewußten Tiefen: Schon J. H. Schultz regte zu 
•Fragen an das Unbewußte" an: •Was mache ich falsch?", •Einsamkeit 
oder Gemeinschaft?" •Sinn des Lebens?" •Gibt es einen Gott?" - um so 
auch aus unbewußten Einstellungen heraus eine Reaktion erleben zu las- 
sen. K. Thomas übte das im Zusammenhang mit der Vorstellung eines Auf- 
stiegs auf einen Berg (gelenkter Wachtraum nach R. Desoille). Der Hypno- 
tiseur sagt: •Vor Ihrem inneren Auge entwickelt sich ein Bild. - Sie sehen 
vor sich einen hohen Berg. - Das Bild wird deutlicher. - Das Bild steht 
klar vor Ihnen. - Sie steigen ganz ruhig Schritt für Schritt immer weiter 
und immer höher hinauf. - Sie schauen sich um, was Sie sehen und erle- 
ben"3. •Was sollte ich tun? Was ist meine Berufung? Wohin führt mein 
Weg?" 

Hier kann sich Einsicht und Gewissen ganz elementar äußern. Ein 62- 
jähriger Bankbeamter, der seit dem Tod seiner Mutter vor sechs Jahren an 
depressiven Verstimmungszuständen mit schweren Schuldgefühlen ihr ge- 
genüber litt, ging in seiner Vorstellung höher hinauf und begegnete an der 
Paradiesespforte seiner Mutter. Ohne Beeinflussung vom Therapeuten 
erlebte er an drei verschiedenen Tagen ein halbstündiges Gespräch mit ihr, 
das schließlich mit einer ausdrücklichen Verzeihung endete. Diese Erleb- 
nisse bewegten den Patienten sehr stark und ließen seine Depressionen 
und Schuldgefühle (wie eine dreijährige Nachbeobachtung zeigte) ver- 
schwinden. Daß die Mutter (und vermutlich auch Gott) ihm seine frühere 
Lieblosigkeit vergeben könne, hat er früher sicher auch gehört und ver- 
standesmäßig angenommen. Aber emotional wirksam wurde diese Über- 
zeugung erst nach diesen Übungen. 

Einerseits kann also all dies erreicht werden. Andererseits können auf 
der Oberstufe des autogenen Trainings auch solche Belastungen durch- 
brechen, daß der gewöhnliche Übende und der Meditationsleiter ohne 
therapeutische Ausbildung hilflos dastehen würden. Darum darf nur der 
speziell ausgebildete Therapeut auf dieser Ebene arbeiten. Alle anderen 
müssen darauf achten, daß sie - zumal wenn einzelne für solche Versen- 
kung besonders disponiert sind - die Grenzen nicht überschreiten. 

Übrigens ist das thematisch halb gelenkte, halb offene Bilderleben auch 
diesseits dieser Grenze, im gewöhnlichen autogenen Training, möglich. 
Man stellt sich z. B. einen Gang über eine Wiese vor oder das Tauchen auf 
dem Meeresgrund. Manche •sehen" diese Vorstellungen innerlich und füh- 
ren sie auf eine bezeichnende Weise weiter: Etwa wenn eine Frau auf der 
Wiese zu einem Haus mit geschlossenen Fensterläden und Türen kommt 
und sich bewußt wird, daß dies das Haus ihrer Schwiegermutter bedeutet, 
8 Die Bedeutung der •hypnotischen und autogenen Bilderschau" für die Religionspsycho- 
logie, in: Archiv für Religionspsychologie Bd. 9, 282-296. 



Meditationsbewegung, •Lebensbetrachtung" und ignatianische Exerzitien      359 

mit der sie sich noch nicht hat versöhnen können. Oder wenn ein Pfarrer 
auf dem Meeresgrund in einer Räuberhöhle ein grauenhaftes Treiben er- 
lebt und entdeckt, daß sich dies eigentlich in seiner Kirche abspielt, wo er 
dann durch eine Christusvision wieder Trost empfängt. - Menschen mit 
unbewältigter sexueller Triebhaftigkeit erleben im Meer Szenen mit Nixen 
u. ä. Auf jeden Fall können einem so die wirklichen, möglicherweise ver- 
drängten Probleme und Antriebe bewußt werden. 

Werden bei solchen Versenkungsübungen unbewußte und überwälti- 
gende Kräfte erfahren, so kann sich leicht folgende Gefahr einstellen. Man 
sucht, ähnlich wie in der Spiritistensitzung das Übersinnliche erlebt wird, 
in sich selbst die numinose Gefühlserschütterung, die von diesen übermäch- 
tigen, angeblich ganz anderen, •göttlichen" Kräften ausgeht, die aber we- 
der göttlich noch dämonisch sind, sondern Kräfte und Strebungen, die 
vom bewußten Ich abgespalten sind und nun (als Teilpsychen) selbständig 
agieren, über einen kommen. Manchmal sind es nur einzelne Halluzinatio- 
nen, Stimmen, die Ratschläge oder Ermahnungen aussprechen (die man 
sich im Grunde selber sagen will oder die gefürchtete Autoritäten einmal 
gesagt haben), oder die Schmähungen und Drohungen aussprechen (d. h. 
die eigenen Befürchtungen) - oder ganze Personifikationen, Poltergeister, 
Teufel oder Engel, die einem entgegentreten. Diese Spaltungserlebnisse 
können bis zur Besessenheit (vom Guten oder Bösen) gehen. Vereinzelt 
spricht auch K. Graf Dürckheim von solchen Gefahren beim Meditieren. 
Nun können solche Erlebnisse zwar Übergangsphasen zur seelischen Ge- 
sundheit sein4 - doch dazu ist eine psychiatrische Behandlung nötig. Schäd- 
lich wäre es, wenn man solche Spaltungserlebnisse um des Schauders und 
der Ichüberflutung willen suchte, der Aufgabe der Integration also ent- 
fliehen würde. 

Für die religiöse Entwicklung ist solche Sehnsucht nach tranceähnlichen 
Zuständen deshalb schädlich, weil man das Göttliche, das als ein Du unend- 
licher Liebe begriffen werden will, verwechseln würde mit dem numinosen 
Schauder des eigenen Unbewußten, so daß die seelische Energie in die 
falsche Richtung ginge. 

2. Versenkung - athematisch bzw. auf die Symbolik des Atems oder auf 
unendliche Empathie ausgerichtet 

Nun wollen manche Yogaschulen und besonders die Meditationsanlei- 
tungen •im Stile des Zen" eine Versenkung ohne Bilderleben und ohne 
thematische Impulse anstreben. Ihr Ziel ist die bildlose Wahrnehmung des 
4 Vgl. H. Figge, •Besessenheit" als Therapie, in: Zeitschrift für Parapsychologie 1970, 
207: 1971, 230). 



Bernhard Grom 360 

Ubergegenständlichen, das also nicht ein Einzelnes und von anderem ge- 
trennt ist, sondern allem gemeinsam ist, alles umgreift, durchdringt, auch 
uns selbst, so daß wir uns ihm nicht gegenübergestellt, sondern in es hin- 
eingestellt fühlen, ein •inständliches Bewußtsein" (Dürckheim) erlangen. 
Dieses •inständliche Bewußtsein" oder diese Erleuchtung kann verschieden 
akzentuiert sein: im Bhakti-Yoga wird es mehr als gefühlsstarke Liebes- 
einheit angestrebt, in den Zen-Schulen als weitgehend emotionsfreie, intui- 
tive Erfahrung der übergegenständlichen Weite (die vom Übenden the- 
istisch wie auch pantheistisch oder völlig offen-formal gedeutet werden 
kann). 

Viele Meditationsleiter betonen dieses •Leeren des Bewußtseins" und 
meiden jeden thematischen Anstoß, jeden Begriff, biblischen Satz, Bilder, 
Ereignisse, weil sie fürchten, so komme man nur ins Grübeln und nicht zum 
einfachen Blick auf das Ganze und Umgreifende. Mir scheint, daß auch 
solche Übungen immer von einem thematischen Ansatz ausgehen und sei 
er noch so unscheinbar. Denn den Zugang zum Übergegenständlichen sucht 
man vor allem auf zwei Wegen: a) durch die sich erweiternde Einfühlungs- 
fähigkeit (Empathie) in Dinge und Personen, b) durch das symbolische Er- 
lebnis des Atems. 

a) Erweiterung der Empathie 

•Die Methode des Zen besteht darin, in den Gegenstand selbst einzudrin- 
gen und ihn sozusagen von innen zu sehen. Die Blume kennen heißt, zur 
Blume werden, die Blume sein, als Blume blühen und sich an Sonne und 
Regen erfreuen. Wenn ich das tue, so spricht die Blume zu mir, und ich 
kenne all ihre Geheimnisse... gleichzeitig mit meiner ,Kenntnis' der 
Blume kenne ich alle Geheimnisse des Universums einschließlich aller Ge- 
heimnisse meines eigenen Ich, das mir bisher mein Leben lang ausgewichen 
war, weil ich mich in eine Dualität, in Verfolger und Verfolgten, in den 
Gegenstand und in seinen Schatten, geteilt hatte. Kein Wunder, daß es 
mir niemals gelang, mein Ich zu erfassen5. 

Einfühlung setzt ja immer voraus, daß man sich von den überspannten 
Ängsten und Wünschen seines Ich lösen, sich fremder Wirklichkeit öffnen 
kann. Die Aufgabe, in einen Gegenstand einzudringen, mindert wohl ähn- 
lich wie das autogene Training die Wachspannung und macht empfäng- 
lich für das andere. Nun kann die Blume oder das Kind, das ich betrachte, 
in mich eindringen und ich kann mich in ihnen fühlen. Das ist ein erster 
Schritt zu dem Gefühl oder der Intuition, daß ich in einem Umfassenden 
bin (inständliches Bewußtsein). Wenn ich die Blume nicht mehr bloß als 
5 D. T. Suzuki, Über Zen-Buddhismus, in: E. Fromm u. a., Zen-Buddhismus und Psycho- 
analyse, Frankfurt 1972, 22. 



Meditationsbewegung, •Lebensbetraclitung" und ignatianische Exerzitien      361 

mir gegenübergestellt sehe, sondern das ihr und mir Gemeinsame, das ein- 
fache Dasein von uns beiden ahne - dann sehe ich auch mich selbst nicht 
mehr als Gegenstand (•Verfolger und Verfolgter"), sondern umgriffen. 

Solche Empathieübungen, die auch im nichtreligiösen Bereich, z. B. in 
der Kunsterziehung eingesetzt werden, können die religiöse Meditation 
wirksam vorbereiten - wenn sie bis zu einer dialogischen Begegnung wei- 
tergeführt werden. Sie können aber auch in einem sinnlosen Träumen und 
Herumspazieren in anderen Dingen und Personen steckenbleiben. Außer- 
dem ist die Gefahr zu sehen, daß manche in Empathieübungen eine ange- 
nehme Ich-Auflösung suchen, die bis zur Verschmelzung mit den betrach- 
teten Gegenständen geht: •Ich bin der Baum." 

b) Das symbolische Erleben des Atems 

Nach H. Stolze erleben Patienten mit Angstzuständen, Schlaflosigkeit und 
Organneurosen in der Atemtherapie, daß der Atem zum Weiterleben not- 
wendig ist und daß dieses Lebensnotwendige vom Körper selbst gespendet 
wird. •Das bedeutet als Erlebnis, daß das Leben nichts Willkürliches, auch 
nichts .Zufälliges' ist, sondern etwas Gelenktes. Wer dies annimmt, der 
läßt los, läßt geschehen, und aus diesem Nachgeben ergibt sich Entfaltung, 
aus der Lösung echte, lebendige Spannung. Das Ich-Vertrauen weitet sich 
in diesem Annehmen zum Selbst-Vertrauen und zum Vertrauen in die 
Welt als etwas Sinnvoll-Geschaffenem, das mich als Ich einschließt, hält 
und trägt"6. 

Atmenkönnen als Geborgenheit, Atmen als Übung des Urvertrauens in 
das Leben überhaupt. In einer lang geübten Versenkung mit ihrer Sug- 
gestibilität kann der Atem sicher intensiv als Symbol des Getragenwer- 
dens von einem unbegrenzten •größeren Leben" und einer kosmischen 
Liebe erlebt werden. Dürckheim hat die dritte Stufe des Hara (nach einer 
atemgymnastischen und einer psychisch entkrampfenden Vorstufe) in die- 
sem Sinne als •Meditation durch den Atem" beschrieben7. 

3. Gelenkte Symbolbetrachtung 

Dieses Ziel: Verinnerlichung und Betroffenheit von einer Tatsache durch 
symbolische, gelenkte (also mehr oder weniger thematische) und suggestive 
Einstimmung kann man auch in weniger tiefen Versenkungszuständen 
anstreben. Schon eine Gruppe, die sich nicht auf Diskussion, sondern auf 

0 Bewegungs- und Atemtherapie in der psychotherapeutischen Praxis, in: L. Heyer-Grote, 
Atemschulung als Element der Psychotherapie, Darmstadt 1970, 320. 
7 Hara - Die Erdmitte des Menschen, O. W. Barth Verlag "1974, 159. 



Bernhard Grom 362 

Bildbetrachtung einstellt, schafft eine Atmosphäre der Empfänglichkeit, die 
man im gewöhnlichen Alltag nicht findet und die man - was zunächst posi- 
tiv gemeint ist - als Suggestibilität bezeichnen muß. 

In manchen Meditationsanregungen läßt man einen Baum, ein Bild, eine 
Schale, ein Kreuz in der Art einer Symbolbetrachtung so verinnerlichen, 
daß das Erleben durch einen vorgesprochenen Text oder durch Stichworte 
gelenkt wird: in Richtung Geborgenheit, Freude, Hoffnung. Man läßt nicht 
(wie bei den freien Assoziationen) die Einfälle frei und vieldeutig kom- 
men, sondern verstärkt sie in einer bestimmten Richtung. Insofern gehört 
diese Arbeitsweise zu den suggestiven Verfahren. Es ist sozusagen eine 
schwächere Form von katathymem Bilderleben und gelenktem Wachtraum 
(siehe obiges Beispiel: der Baum als Symbol des Lebens, der Freiheit, des 
Glücks - das dann auch intensiv erlebt wird). Je stärker die hypnoide Ver- 
senkung oder die fremd- oder eigensuggestive Beeinflussung, desto stärker 
die Wirkung. 

Die Erfahrung lehrt, daß durch solche Bild- und Symbolbetrachtung 
religiöse Begriffe, die nichtssagend geworden waren, wieder zu einem 
tiefen Erlebnis werden können. Der Gehorsam des Gekreuzigten, die 
Hoffnung der Auferstehung u. a. können wieder mit großer seelischer 
Energie erlebt werden - es kann zu so etwas wie einer ethisch-religiösen 
•Vorsatzbildung" kommen, und darum sind diese Übungen von großem 
Wert. 

Man muß aber auch sehen, daß diese Meditationsweise ihre Grenzen hat 
und nicht zur einzigen Quelle religiöser Erneuerung werden sollte. Sie 
wirkt nämlich vor allem als iteaktivierung und Intensivierung von bereits 
erworbenen aber wieder verdrängten oder verblaßten Erfahrungen und 
Einstellungen und weniger als Erweiterung der vorhandenen Erfahrungen 
(z. B. Verantwortung) oder als Hilfe zu neuen Einstellungen, die auf neue 
Lebenssituationen antworten. Darum hat schon Carl Happich8 gefordert, 
bei der Zeichenmeditation solle der zu betrachtende Gegenstand vor der 
Übung gedanklich durchdrungen und nachher der Erlebnisertrag gedank- 
lich ausgewertet werden. Diese gedankliche Vor- und Nacharbeit soll das 
Erlebte wohl wieder mit der realen Lebenssituation verbinden, gegebenen- 
falls neue Aufgaben und Erfahrungen sehen lernen, das Erlebte von der 
verstandesmäßigen Realitätsprüfung her bestätigen oder korrigieren. Diese 
Vor- und Nacharbeit gehört schon zu den Gesprächs- oder dialektischen 
Verfahren. Ohne diese Vor- und Nacharbeit wird die Bild- und Symbol- 
meditation leicht zu einer rein introvertierten Gefühlspflege ohne den Blick 
des Verstandes und ohne das Engagement des Willens. 

8 Anleitung zur Meditation, Darmstadt 1948. 



Meditationsbewegung, •Lebensbetrachtung" und ignatianische Exerzitien      363 

Hier ist bei allen Verfahren zur Versenkung und Suggestion eine Grenze 
zu beachten: Alle Verfahren, die hypnotherapeutisch, d. h. mit der Um- 
schaltung auf eine hypnoide Innenkonzentration arbeiten, schließen das 
Bewußtsein gegenüber intellektueller Kritik weitgehend ab. Sie ersetzen 
die einseitige Extraversion durch eine ebenso einseitige Introversion: durch 
eine gesteigerte Erlebnisfähigkeit, die aber ganz auf meine Erinnerungen, 
meine Enttäuschungen oder Freuden (die ich mit in die Versenkung nehme 
oder die dort aufsteigen) und weniger auf die realen Situationen und Be- 
gegnungen gerichtet sind. Im Vordergrund stehen die Gefühle und Be- 
dürfnisse, die von mir ausgehen und weniger die Situationen, auf die ich - 
von einem objektiven Anspruch und einer kritisch geprüften Wirklichkeit 
her - so oder so zu antworten habe, stehen eher das passive Empfinden und 
Sichhingeben an Vorstellungen als das aktive Entdecken und Gestalten. 

Wer einseitig im Versenkungsbewußtsein und zu wenig im Wach- 
bewußtsein meditiert, kann sich eine Traumwelt aufbauen, die bei der 
nächsten Belastung im Leben zusammenbricht. Er lebt in der Chance und 
Gefahr, die Jacques Lusseyran9, der als Achtjähriger erblindete und später 
Professor wurde, von seinem Blindenschicksal berichtet: •Blindheit wirkt 
wie eine Droge; das muß man wissen . .. Wie die Droge steigert auch die 
Blindheit gewisse Empfindungen . . . Vor allem aber erweitert sie die inne- 
ren Erfahrungen auf Kosten der äußeren bis ins Maßlose ... Ich selbst habe 
diese verzauberte Welt kennengelernt. Ich habe mich in ihre Träume ge- 
hüllt. Ich liebte ihr Schillern, ihre mütterliche Wärme, ihre außergewöhn- 
liche Freiheit, ihre Illusion über das Leben. Doch bin ich - Gott sei Dank - 
nicht in ihr geblieben. Denn dies ist ein abgekapseltes und in sich verschlos- 
senes Leben, es ist nicht das echte innere Leben, sondern ein Zerrbild. Ein 
inneres Leben gibt es für einen Menschen nur dann, wenn er ein richtiges 
Verhältnis zu allen wirklichen Dingen innerhalb und außerhalb seiner 
selbst besitzt." 

Außerdem ist die Aufgabe zu sehen: Die Fähigkeit, neue Ziele anzustre- 
ben (Intentionalität), seinem Tun und Suchen eine Richtung zu geben, wird 
durch die Versenkung nur gefördert, wenn dies immer wieder vorher oder 
nachher gesucht wird. Man kann die Versenkung auch so pflegen, daß - wie 
es einmal ein Mann nach einem gruppendynamisch-meditativen Training 
erlebte - man derart im Augenblick lebt und seinen inneren Gefühlen aus- 
geliefert ist, daß man keinerlei Zukunftsplanung mehr treiben will und 
entschlußunfähig wird. Dieser Zustand ist mit der •Wahl", zu der die 
Exerzitien befähigen wollen, sicher nicht gemeint. 

9 Das wiedergefundene Licht, Stuttgart 1971, 50 f. 



Bernhard Grom 364 

4. Anstöße zu freien Assoziationen 

Eine Reihe von Anregungen, die in Kreativitäts- wie in Meditationskursen 
angeboten werden, besteht darin, daß man äußere Anreize zu freien Ein- 
fällen (Assoziationen) gibt: 

Darauf achten, was einem angesichts eines Baumes, eines Flusses, einer 
Schale usw. spontan einfällt. - Ein Spaziergang in den Wald - schauen, 
lauschen, atmen - sich kurz auf eine Blume, einen Baum, ein Wasser auf- 
merksam machen - jeder bringt einen Stein, ein Blatt o. ä. mit und erzählt, 
warum er das gesammelt hat. - •In einer Gruppe wurde einmal eine 
Handvoll Erde mitgebracht. Man konnte sie in die Hand nehmen, befüh- 
len, durch die Finger gleiten lassen. Sie war schwarz, kleine Würzelchen 
darin, eine kleine Schnecke. Man sprach vom Acker, vom Garten, vom 
Wachsen und Vergehen, von der Erde, zu der wir zurückkehren, vom 
Sterben und Leben"10. - Blumenstecken - als Empathieübung oder um 
nachher zu sagen, was einem dabei für Gedanken gekommen sind. - Ein- 
fälle zu Bildern, zu Sätzen aus der Heiligen Schrift, zu wichtigen Begriffen 
(Metaphermeditation), zur Musik (die man u. U. liegend, frei wie auf der 
Couch des Psychotherapeuten hört oder zu der man zeichnet). - Unter 
Musik Seidentücher legen und die entstandene Form deuten. - Collagen 
(ohne Thema). 

Diese Anstöße sind Anreiz (ähnlich wie die Kleckse im Rohrschachtest) 
zu projektivem Erleben (also zwischen expressiven und dialektischen Ver- 
fahren), thematisch um so offener, je weniger vorstrukturiert. 

Der Nutzen dieser Übungen: Sie fördern die allgemeine Umschaltung 
auf ursprüngliches, nicht vorprogrammiertes und nicht zensiertes Erleben 
und Denken. Sie heben die allgemeine Gemütsverdrängung unserer tech- 
nischen Zivilisation auf und helfen, aus den oft verkümmerten Gefühls- 
regungen zu leben - auch aus Antrieben, die ins Unbewußte abgedrängt 
wurden und sich jetzt melden. Sie wirken also in zwei Richtungen positiv: 
1. Ursprünglicheres Erleben, 2. Selbstwahrnehmung. 

Beides ist gerade bei traditionell erzogenen Menschen, die eingefahrene 
Denk- und Erlebnisbahnen mitbringen, zu Beginn von Exerzitien unent- 
behrlich. Eine Schwester am Ende achttägiger Exerzitien: •Sie können sich 
in Ihren Punkten noch so bemühen, Gott aus der Erfahrung aufzuzeigen 
und das Wort ,Sünde' zu meiden. Früher oder später stelle ich mir dar- 
unter doch wieder den Weltpolizisten vor, den mir die Eltern anerzogen 
haben." Viele Exerzitienteilnehmer kommen vorprogrammiert zu den Kur- 
sen, so als müßten sie jetzt auf eine bestimmte, im Religionsunterricht oder 
Noviziat eingeübte intellektualistische oder überängstliche Weise über 

10 H. Schalk, in : Das Thema 12/13, 1973. 



Meditationsbewegung, •Lebensbetrachtung" und ignatianische Exerzitien      365 

religiöse Dinge nachdenken. Hier muß man zuerst einmal zu ursprüng- 
lichem Erleben befähigen. Wer eine Blume oder ein Kind nicht mit seinen 
eigenen Augen sehen und seinem Herzen erleben kann, kann auch nicht 
echt, ursprünglich Gott danken, um Vergebung bitten, hoffen usw. 

Dazu braucht man auch Hilfen zur unbefangenen Selbstwahrnehmung - 
gerade wenn man in den folgenden Betrachtungen wirkliche Erfahrungen 
des Lebens verarbeiten und religiös vertiefen will. Diesem Zweck können 
freie Assoziationen dienen. Wenn z. B. jemand einen Baum als geschmei- 
digen, sinnlichen Leib, also als Sexualsymbol erlebt, kann ihm ein beherr- 
schender Antrieb bewußt werden, den er bisher eher verdrängt als aus 
einer Wertbesinnung heraus verarbeitet hat. Wer bei einem Fluß sofort 
an die Mündung denkt, bemerkt dadurch u. U., daß es zu seinem tiefsten 
Lebensgefühl gehört, eine Zielhaftigkeit im Leben zu sehen und zu suchen 
- und kann diese Einstellung mit dem •Lebensgefühl" Jesu vergleichen, 
abstimmen. Wer beim gleichen Fluß von Vorstellungen wie •Quelle" oder 
•Fruchtwasser" gefesselt wird, merkt vielleicht, daß er stark von der Sehn- 
sucht nach Geborgenheit bestimmt ist. Das könnte ein fruchtbarer Aus- 
gangspunkt sein für eine biblische Besinnung, inwiefern der Vater unseres 
Herrn Jesus Christus diese vielleicht recht urmütterliche Sehnsucht erfüllt 
oder nicht erfüllt. Oder wenn man den ersten Einfall, die erste Reaktion 
auf eine Schriftstelle hat kommen lassen, kann man sich in einem zweiten 
Schritt mit dem Inhalt, wie ihn die Schrift meint, auseinandersetzen. Das 
ist dann lebendige Verstärkung, Korrektur und Reinigung des wirklichen 
Erlebens und nicht aufgeklebte Belehrung. 

Um solche Selbstwahrnehmung zu erreichen, sollte man nicht zu irgend- 
welchen Dingen Einfälle sammeln lassen, sondern gezielter arbeiten. Dazu 
einige Vorschläge: Zu Beginn von Exerzitien, an den beiden ersten Tagen 
der •Standortbestimmung", zeige ich Dias, in denen intuitiv erlebt werden 
kann, wie sich Künstler mit großen Lebensfragen wie Brutalität der Men- 
schen, Sinnlosigkeit der Arbeit, Einsamkeit-Anonymität, Alter, Tod, 
Sexualität, Angst vor dem Geschlechtspartner, Melancholie usw. ausein- 
andergesetzt haben. Das wird zunächst als Belastung empfunden. Aber es 
hilft offensichtlich, Fragen, die auch eine Antwort aus dem Glauben ver- 
langen, schneller bewußt zu machen (u. U. durch Träume). 

Zu einer solchen Standortbestimmung oder Selbstwahrnehmung gehört 
allerdings auch, daß man sich seiner positiven Kräfte und Schwerpunkte 
bewußt wird, um sie zu verstärken und neu orientieren zu können. Warum 
nicht in einigen Sätzen formulieren lassen, welches Lebensgefühl einen 
bestimmt (mit einem bildhaften Vergleich) oder worin man - tatsächlich, 
nicht idealerweise - den Sinn des Lebens sieht, wo man es sinnlos findet, 
was einen in seiner Arbeit und Gemeinschaft/Familie wirklich glücklich 



Bernhard Grom 366 

macht usw.? Das kann auch in Form von Collagen geschehen. Nur wenn 
man seine bestimmenden Antriebe (gute, neutrale, zerstörerische, maß- 
lose), Konflikte, Einstellungen, Schwerpunkte bewußt gemacht hat, kann 
man sie aus dem Glauben heraus realistisch, erfahrungsverwurzelt ver- 
arbeiten und zu einer Neuorientierung (electio, Wahl) integrieren. 

Anstöße zu freien Assoziationen sollten also gezielt auf diese beiden 
Wirkungen: ursprünglicheres Erleben und Selbstwahrnehmung ausgerich- 
tet sein. Oft bleiben sie in irgendwelchen Einfällen stecken, die bestenfalls 
Augenblicksstimmungen ausdrücken. Oder sie betreiben eine endlose 
Gefühlskultur ohne Weiterverarbeitung, als ob die Kursteilnehmer in 
ewiger Gefühlsverdrängung lebten (manche fühlen auch zu viel und müß- 
ten mehr reflektieren) oder nur zu einem Kreativitäts- oder Eutonietrai- 
ning gekommen wären. 

Zwei weitere Grundfragen, die oft unklar bleiben, sind nun schon mehr- 
mals mitbehandelt worden und sollen nur kurz erwähnt werden. 

II. Therapeutische oder religiöse Meditation? 

Gegen die früher übliche Verkopfung ist zu betonen, daß religiöse Medita- 
tion die Befähigung zu Sammlung und ursprünglichem Erleben voraus- 
setzt. Insofern ist ein gewisses Maß an therapeutischer Meditation nötig. 
Alles, was über diese Befähigung hinausgeht, sich nicht auf Erfahrungen 
erstreckt, die zu religiöser Tiefe und Antwort weiterzuführen sind und alles, 
was zur Oberstufe des autogenen Trainings und zu einer hypnotischen Be- 
handlung gehört, ist nicht mehr Sache eines religiösen Meditationsangebots. 

III. Vorreligiöse und/oder religiöse Erfahrung? 

Nicht jede erwachende freudige Grundstimmung ist schon Freude im Hei- 
ligen Geist. Nicht jede Befreiung von Angstgefühlen und jedes Vertrauen 
ins Leben schon Hoffnung auf Gott. Nicht jede Sehnsucht nach Weite 
schon Gottesliebe. Nicht jedes Gefühl der Verantwortung schon Mit-Lieben 
mit dem unbedingt Guten. Andererseits muß eine duhafte, dialogische 
Verbundenheit mit Gott bei solchen vieldeutigen, •vorreligiösen" Erfah- 
rungen beginnen. Wer sich zu unvermittelt auf einen persönlichen und 
transzendenten Gott konzentriert, läuft Gefahr, ihn menschengestaltig, 
uns gegenübergestellt, als Supermensch im Weltraum, also uns äußerlich 
zu denken. Damit wir uns wirklich •in ihm" (inständliches Bewußtsein) 
und doch in Liebe verbunden erfahren, sollten wir die vorreligiösen, unbe- 
stimmten Erfahrungen und Ahnungen personal vertiefen: Vom Fasziniert- 
sein von der Welt zu Dank, Demut, Ehrfurcht. Von Einfühlung, Sympa- 



Meditationsbewegung, •Lebensbetrachtung" und ignatianische Exerzitien      367 

thie, Mitleid und Verantwortungsgefühlen zur Bereitschaft, mit Gott, als 
dem Vater aller, mitzulieben11. 

IV. Mehr Mut zu einer verarbeitenden und sinnerschließenden Meditation 
(Lebensbetrachtung) 

Die Vorzüge der bisher erwähnten Übungen zur Versenkung und freien 
Assoziation waren: Hilfe zur Entspannung, zur Aktivierung verkümmer- 
ter Gemütskräfte oder zur Aufdeckung verdrängter Antriebe und Kon- 
flikte, Hinführung zu einem •inständlichen Bewußtsein". 

Die Grenzen und Gefahren (wenigstens als Tendenz): Eine Introver- 
tiertheit, die von Realerfahrungen in mitmenschlichen Begegnungen weit- 
gehend abgelöst ist, d. h. nicht auf lebensgeschichtliche Situationen ant- 
wortet (sondern nur innen emotionale Kraft sammelt, die allerdings in 
kommenden Situationen wirksam werden kann, wenn dieses Weiterwir- 
ken gesucht wird), sich auch von sich aus wenig im sozialen Bereich enga- 
giert. Für die Versenkung durch den Atem oder durch ein Mantra ist es 
einerlei, ob der Meditierende gerade eine Geburt, einen Todesfall oder 
eine verantwortungsvolle Entscheidung erlebt hat. Gerade die östlichen 
Meditationsweisen üben in ihrer Grundtendenz nicht das vertiefte Hin- 
sehen auf solche Ereignisse, sondern das Absehen von ihnen. 

Eine weitere Gefahr: Die innere Erfahrung ist auch gegen die eigene 
kritische Realitätskontrolle abgeschirmt, kann also zu einer traumhaften 
Innen- und Scheinwelt führen. - Ferner: die Weite und Übergegenständ- 
lichkeit - das ist gerade eine Tendenz im Zen12 - ist u. U. eine sehr formale, 
kalte Gemeinsamkeit mit allen Dingen im Sein und zu wenig eine wert- 
hafte Ausrichtung auf Gerechtigkeit und Liebe. 

Mir scheint, daß man alle diese Vorzüge verwirklichen und die Gefahren 
des hypnotherapeutischen sowie die Ziellosigkeit des assoziativen Weges 
vermeiden kann, wenn man einen mehr logotherapeutischen Weg geht und 
eine verarbeitende und sinnerschließende Meditation im Stil der Lebens- 
betrachtung versucht. Sie besteht in der Belebung und Verstärkung der 
•Suche nach Sinn" (Allport) oder des •Willens zum Sinn" (Frankl). 

Ich habe bereits angedeutet, wie man Anstöße zur Selbstwahrnehmung 
auf eine Standortbestimmung hin konzentrieren kann, wo Erfahrungen 
und Fragen - letztlich Sinnfragen - bewußt werden, die vom Glauben, 
von Jesus Christus her zu beantworten sind. Dieser Weg: von einer Stand- 

11 Vgl. B. Grom, Fragen an die Meditationsbewegung, in: Stimmen der Zeit, Februar 1974, 
102-104. 
12 Vgl. A. Verdü, Abstraktion und Intuition als Wege zur Wahrkeit in Yoga und Zen, 
München 1965. 



Bernhard Grom 368 

ortbestimmung zum Gespräch mit Jesus Christus gilt vor allem für die 
Exerzitien, die auf eine Neuorientierung (electio, Wahl) ausgerichtet sind. 
Zur allgemeinen geistlichen Vertiefung - innerhalb wie außerhalb der 
Exerzitien - seien folgende Anregungen zu einer verarbeitenden und sinn- 
erschließenden Meditation genannt. 

Voraussetzung für diese Meditation ist natürlich auch die Fähigkeit, sich 
täglich oder wöchentlich einen Freiraum auszusparen, wo man sich sammeln 
und auf Sinn- oder Sinnlosigkeitserfahrungen aufmerksam werden kann. 

Um für diese Sammlung fähig zu werden, können die obengenannten 
Anstöße zur Umschaltung durch Atmen, Zazen, autogenes Training, Eu- 
tonieübungen, Musik u. a. eine wertvolle Hilfe bieten. Jeder Meditierende 
sollte individuell das finden, was ihm zur Sammlung verhilft. 

Darauf aufbauend könnte man sich (bzw. anderen) klar machen, daß 
wir eigentlich nicht erst in Stunden ausdrücklicher Sammlung meditieren, 
sondern mitten im Alltag, wenigstens in besonders intensiven Höhepunkt- 
oder Tiefpunkterfahrungen eine Wirklichkeit erahnen, die uns in einem 
letzten religiösen Sinn dankbar, sehnsüchtig, verantwortungsbereit, glück- 
lich macht - und zwar ganz spontan, ohne daß wir uns lebensfremde Kate- 
chismussätze einreden, einen Bibelvers an den Haaren herbeiziehen oder 
eine künstliche Jenseitswelt konstruieren. Es gibt in jedem von uns eine 
Wahrnehmungsfähigkeit, eine Frage, eine Bereitschaft für solche Erfah- 
rungen. Sie wird in besonders wachen und dichten Höhepunkt- oder Tief- 
punkterfahrungen bewußt: wenn wir die Geburt eines Kindes erleben, 
wenn wir bei der Rettung eines Verunglückten mitwirken oder einem Ver- 
zweifelten wieder einen Weg zeigen konnten. Wenn ein uns Nahestehen- 
der stirbt. Wenn wir in eigener Not oder auch beim Geburtstag die Solida- 
rität anderer erfahren, einen überwältigenden Erfolg erleben - aber auch 
wenn wir eine Tätigkeit als sinnlosen Zwang erfahren und unsere Bereit- 
schaft, für etwas Großes und Gutes dazusein, frustriert wird. Wenn wir 
eine letzte Leere und Langeweile oder Entrüstung gegen offensichtliches 
Unrecht oder persönliche Schuld empfinden. Ich würde damit beginnen, 
diese deutlichen, sich aufdrängenden Erfahrungen, über die wir meistens 
viel zu rasch hinweggehen, aufzugreifen, auf mich wirken zu lassen und 
bis zu der letzten Grenze zu vertiefen, wo sie zum absolut Guten, Sinnhaf- 
ten, zum Schöpfer und Vollender unseres Lebens führen. Wer so beginnt, 
der lernt allmählich auch die Aufmerksamkeit, diese religiöse Dimension 
in weniger deutlichen Erfahrungen des Alltags zu entdecken. Mir scheint, 
dieser Weg entspricht genau der Empfehlung des hl. Ignatius, in den 
Exerzitienbetrachtungen, aber auch in der täglichen Gewissenserforschung 
auf die Erfahrung von religiöser Ansprechbarkeit bzw. Widerstand/Unbe- 
hagen, auf •Trost" und •Mißtrost" zu achten. 



Meditationsbewegung, •Lebensbetrachtung" und ignatianische Exerzitien      369 

Um nicht zu ausführlich zu werden, sei das weitere in Form von Fragen 
gesagt, auch wenn es dann etwas moralisierend klingt. 

Wie erfahren wir unsere Arbeit? 
Was bedeutet uns bei der Arbeit etwas, was motiviert uns z. B. beim Ar- 
beitsbeginn oder beim Rückblick auf eine Woche? Was finden wir daran 
sinnlos? Wodurch wird unsere Arbeit sinnvoll, wodurch sinnlos? Was ist 
objektiv daran zu ändern? Wo haben wir die falsche Einstellung?13 

Wie erleben wir die Mitmenschen? 
Als bedrohliche Konkurrenten, als mögliche Mittel für unsere Ziele, d. h. 
bloß funktional? Wo können wir Überzeugterweise und wirklich selbstlos 
etwas einem anderen zuliebe tun? Wo geht uns lebendig auf, daß der 
andere unverfügbare Person, •Zweck an sich" ist, der meine Aufmerksam- 
keit und Hilfsbereitschaft verdient, so daß mich der Einsatz für ihn nicht 
reut, sondern erfüllt? Wo erfahren wir das Geben als Empfangen - vgl. 
Lk 6, 38: •Gebt - und euch wird gegeben werden." Im Umgang mit Behin- 
derten, oder. . . 

Wo erfahren wir ohne theoretische Konstruktionen unsere Verantwortung 
als Teilnahme an einem unbedingt Guten, das/der mit uns und durch uns 
wirkt? So daß wir •in Gott" und •in Christus" sind (inständliches Bewußt- 
sein des Mitliebens)? Kennen wir manchmal dieses Gefühl der Ehrfurcht 
vor dem anderen, das in ihm eine höhere Person ahnen läßt, die uns beide 
überragt und miteinander verbindet?14 

Gibt es ein bleibendes, tragendes Wofür (letztlich ein Für-Dich) für unse- 
ren Einsatz? •Eine Patientin konnte einmal nicht einsehen, daß der Tod 
dem Leben nicht den Sinn nimmt. Daraufhin wurde sie gefragt, ob sie denn 
nicht einen bedeutenden Menschen kennt, der zwar tot ist, aber eine beson- 
dere Leistung vollbracht hatte. Ja ... Ein Hausarzt... Wie ich ein Kind 
war ... Ein guter Mensch . . .' Worauf sie gefragt wurde: .Nehmen Sie an, 
die Patienten, die noch am Leben sind, sind vergeßlich. Vielleicht sind sie 
senil, und niemand erinnert sich an das viele Gute. Wird es durch die Ver- 
geßlichkeit, ja, wird es auch nur durch den Tod der vergeßlichen Patienten 
aus der Welt geschafft?' Und die Patientin antwortete: ,Nein ... Es 
bleibt .. .'"15. Wo machen wir diese Erfahrung? Macht sie uns zu einer 
Lebensaufgabe fähig, zu einer Zielgerichtetheit, die mehr ist als augen- 
blicksbedingtes Reagieren? 

13 Vgl. dazu auch V. E. Frankl, Ärztliche Seelsorge, Wien 1971. 122 f. 
14 Vgl. M. Buber, A. Maeder, P. Tournier. 
16 V. Frankl, a. a. 0. 256. 



Bernhard Grom 370 

Wo finden wir in unserem Verlangen nach Achtung und Bestätigung einen 
wirklichen Halt und eine letzte Quelle? Wer und was bietet uns wirkliche 
Bestätigung? Gibt es eine Verantwortung und Erfüllung (Sinn), die uns 
unabhängig macht von Anerkennung und Undank, von Erwartungen 
und Wertmaßstäben der Umgebung? Ein absoluter, letzter •Zweck an 
sich": •Und dein Vater, der ins Verborgene sieht, wird es vergelten" (Mt 
6, 4). •Der mich richtet, ist der Herr." 

Wie erleben wir Freizeit, Stille, Einsamkeit? 
Das Wochenende, Feiertage, Urlaub: •Sonntagsneurose" (Frankl) des Ak- 
tivisten, der nur die Arbeit kennt und in der Freizeit merkt, daß er eigent- 
lich keinen Wert und kein Ziel hat, bei dem er sich aufhalten, feiern könnte? 
Sind für uns Stille und Einsamkeit •die größte Offenbarung" (Laotse) oder 
peinigende Leere? Geht uns darin nur unser Elend auf oder auch die Ge- 
genwart eines bisher unbeachteten Größeren? Zustimmung zum Leben? 
Wie können wir Sonntage, Feiertage, Geburtstage, Stille, Einsamkeit, 
Musik innerlich ausfüllen, ohne zu ästhetisieren?16 

Das Leben als Gabe? 
Wo erfahren wir das Gelingen, den Reichtum des Lebens so stark, daß uns 
der Geschenkcharakter des Daseins im ganzen, die Überfülle von Sinn, so 
aufgeht, daß wir uns in einer •anonymen Dankbarkeit" dazu gedrängt 
fühlen, einem letzten Ursprung zu danken und mit ihm weiterzuschenken? 
•Ich bin dankbar und weiß nicht welchem Grund der Dinge" (K. Jaspers). 
Von der anonymen zur personalen (theistischen) Dankbarkeit. Von der 
unverbindlichen, kurzlebigen Welle der Dankbarkeit zu einer bleibenden 
•Ich-Bindung" .. . 

Liebe - zwischen sexueller Erregung, seelischer Verliebtheit und •innerer 
Bereicherung, die über dieses Du hinausgeht"17. 

Wie erleben wir das Einzelne und Vergängliche? 
Müssen wir es überhöhen, poetisieren, idololatrisieren, weil wir die Bana- 
lität nicht ertragen würden? Müssen wir mit der Faszination des Fußballs, 
des Kollektivs, des Tanzes, der Revolution, des Geldes, der Nation usw. 
ein Vakuum füllen? 
Erleben wir unsere Zeit nur melancholisch als zerrinnende Zeit (vgl. S. 
Dalis Gemälde dazu) oder als •erfüllt" (vgl. Chagalls geflügelte Uhren)? 
Können wir die einzelnen Werte ohne letzte Frustrationsangst erstreben 

16 Vgl. auch P. Berger, Auf den Spuren der Engel, Frankfurt 1970 über das •Argument 
des Spiels". 
17 Vgl. V. Frankl, a. a. O. 131-168. 



Das autonome Bild 371 

und auch lassen? Ergreifen wir •das kleine Wirkliche als die Verheißung 
unendlicher Zukunft, nicht als deren Tod" (K. Rahner)? - Können wir die 
Landschaft als Symbol des Ganzen und Absoluten sehen? 

Der Tod als Besinnung: Frankl sprach einmal in einem Zuchthaus vor 
Schwerverbrechern. Sie baten ihn, einem Mitgefangenen, der in wenigen 
Tagen hingerichtet würde und verzweifelt sei, einige Worte zu sagen. 
Frankl: Er kenne die Konfrontation mit einer Gaskammer aus seiner KZ- 
Zeit. Aber das Leben habe einen Sinn, ob es nun kurz oder lang sei. •Denn 
entweder das Leben hat einen Sinn - dann muß es ihn behalten, unabhän- 
gig davon, ob es lange dauert oder nicht. Oder aber das Leben ist sinnlos - 
dann würde es auch nicht sinnvoll werden, wenn es noch so lang dauerte." 

•Experimentelle Christologie": Welche Züge an Jesu Vorbild und Weg 
sprechen uns ganz unmittelbar an, überzeugen uns ohne Beweise von der 
Richtigkeit dieses Weges und bringen uns mit ihm und dem Vater in Ver- 
bindung? Können wir diese und alle anderen Anfangserfahrungen verstär- 
ken, damit daraus eine bleibende geistliche Fähigkeit und Haltung erwach- 
sen kann? 

Das autonome Bild in den Zwangsvorstellungen 
des gesellschaftlichen Bewußtseins 
Zur Bildproblematik der Gegenwart 

Herbert Schade SJ, München 

•Wie gelungen war doch das Fest der letzten Dekade . ..", berichtete He- 
bert - der Pere Duchesne - vom Fest der Vernunft, das am 20. Brumaire des 
Jahres II (am 10. November 1793) in Notre-Dame in Paris gefeiert wurde. 
•Anstelle jenes Altars, nein, jener Bühne von Scharlatanen, hatte man den 
Thron der Freiheit errichtet. Nicht eine tote Statue stellte man dorthin, 
sondern ein lebendiges Bild dieser Gottheit, ein Meisterwerk der Natur ... 
Eine anmutige Frau, schön wie die Gottheit, die sie darstellte, saß auf der 




