Bernhard Grom 352

von Wort und Schweigen. Wobei diese Wirklichkeit sich erstreckt von den
Dingen und Begebenheiten unserer Welt bis zum Du einer menschlichen
Begegnung und — nicht dariiber hinaus, sondern darin und dadurch — zum
Du Gottes. Vor diesem Du aber wird der Streit iiber den Vorzug von
Schweigen oder Sprechen hinfillig, weil eben dieses Du gesprochen oder
gezeigt oder auch geschwiegen wird.

Das Angebot der Meditationsbewegung,

die ,,Lebensbetrachtung« und die ignatianischen
Exerzitien

Bernhard Grom SJ, Miinchen

Das Bediirfnis nach einer Anleitung zum Meditieren hat in den letzten
Jahren in fast allen Kreisen der Gesellschaft gewaltig zugenommen. Die
kirchlich Erzogenen scheinen vor allem deshalb nach Meditation zu verlan-
gen, weil sie hier den einzigen Weg sehen, um iiber die angelernten Be-
griffe, Formen und Formeln hinauszukommen und lebendige religitse Er-
fahrung zu finden. Aber die Nachfrage nach Meditation entspringt auch
allgemein-menschlichen Bediirfnissen: Viele Menschen spiiren heute mehr
als frither, dafi sie in der technischen Zivilisation zu verkiimmern drohen,
wenn sie nicht bewuflt fiir einen Ausgleich sorgen. Wir verlieren, so sagen
sie sinngemaf, die Fahigkeit, Freude und Sinn zu erleben und uns zu orien-
tieren

— durch den Zwang zu stindiger Aktivitit nach aufien, die uns zu der An-
sicht verleitet, innere Probleme seien durch Technik und Betriebsamkeit
zu l6sen;

— durch den Zwang zu einseitig funktionaler Kommunikation, die gefiihls-
miéflige Bindungen im beruflichen und 6ffentlichen Leben verkiimmern
lafit;

~ durch den Zwang zu vorprogrammiertem Verhalten bei der Arbeit, im
Verkehr und anderswo, so daff die eigene Kreativitit nicht mehr angefor-
dert wird;

— durch den Zwang zur Konsumhaltung, die einen von der Anstrengung
des persénlichen Einsatzes entbindet: das Médchen kann sich (angeblich)



Meditationsbewegung, ,Lebensbetrachtung” und ignatianische Exerzitien 353

Schonheit kaufen — ndmlich durch Make-up; der junge Mann meint, Minn-
lichkeit durch eine bestimmte Kleidung o. 4. kaufen zu kénnen;

— durch die Uniiberschaubarkeit der arbeitsteiligen Industrieproduktion,
wo man nicht mehr sieht, was die Arbeit fir die eigene Familie, die Ge-
meinde oder andere Gruppe bedeutet, sondern wo sie nur noch als Brot-
erwerb gilt, so dal die Lebenserfiillung nur noch im privaten Freizeit-
bereich gesucht werden kann;

— durch die Uniiberschaubarkeit des politischen Lebens und der Informa-
tionsflut, die uns kaum die sozialen Zusammenhinge nahebringen kénnen,
die uns also auch kaum zur Solidaritit vorbereiten, sondern eher ein Ge-
fiihl des Miftrauens und der Anonymitat zuriicklassen.

Dieses zuletzt genannte Bediirfnis nach einem Gegengewicht zur drohen-
den Verkiimmerung spiiren Religiose wie Areligiose. Die Religiosen sehen
allerdings, dafl sie nicht mehr echt religids sein konnen, wenn die grund-
legende Erlebnisfahigkeit verkiimmert ist, sehen in der allgemeinen Psy-
chohygiene und Gemiitskultur eine Grundlage, eine Regeneration religio-
sen Erlebens. Diesem allgemeinen Bediirfnis nach Erhaltung der Erlebnis-
fahigkeit kommt die Meditationsbewegung (neben verschiedenen Formen
des Kreativitdtstrainings, des Kommunikationstrainings und der Gruppen-
dynamik) durch ein breites Angebot entgegen. Es erstreckt sich vom Spa-
ziergang durch den Wald diber das Blumenstecken bis zu Yoga- und Zen-
Ubungen.

Der Erfolg ist, psychologisch und spirituell gesehen, unterschiedlich:
Nicht wenige haben durch eine der angebotenen Meditationsformen einen
neuen Zugang zum Religiosen gefunden, der in personlicher Erfahrung
wurzelt. Die Grundbegriffe, Bilder und Gleichnisse der Heiligen Schrift
bedeuten ihnen wieder etwas; sie kénnen auch ihr eigenes Leben wieder
spontan religios sehen. Andere haben zwar gelernt, wie man sich entspannt
und wie man die Natur und die Mitmenschen tiefer auf sich wirken lassen,
intensiver erleben kann — eine Briicke zum Religiosen haben sie aber nicht
entdeckt. Wieder andere lernten sozusagen abenteuerliche Reisen in die
Innenwelt der Gefiihle. Ein Mann sagte mir einmal, er habe jahrelang
Yoga-Ubungen gemacht, bis er unheimliche Geister um sich gesehen habe.
Manche erleben ihren Meditationskurs dhnlich wie bestimmte Gruppen-
trainings: als kurzlebiges Treibhaus der Gefiihle, als Zeit eines angeneh-
men Beschiftigens mit sich selbst oder auch des Erschiittertseinkénnens von
jeder Erinnerung aus der eigenen Lebensgeschichte oder von einem Bibel-
wort oder einer eindrucksvollen Liturgie.

Manche Meditationsleiter experimentieren ebenso unbekiimmert wie
manche Gruppendynamiker in der Pionierzeit dieser Bewegung. Thr hoch-
stes Ziel: ,daf} etwas in Bewegung kommt*; Rithrung bis zu Trinen gelten



Bernhard Grom 354

bei ihnen als grofler Erfolg. Andere hingegen iiberlegen sich die einzelnen
Schritte und ihre Wirkungen genau, um eine dauerhafte Wirkung zu er-
zielen.

Meine personliche Ansicht mochte ich gleich zu Beginn klarstellen: Wenn
unser Gebet, unsere Einkehrtage und Exerzitien nicht zu reiner Belehrung
vertrocknen sollen, miissen wir uns grundsitzlich um Verfahren bemiihen,
die die Kréfte des Gefiihls aktivieren. Fiir diese Aktivierung gibt es keine
absolut sicheren Regeln und Methoden. Vieles hiangt von einem Wort ab,
von der Atmosphdre, die entsteht, von anderen Meditierenden. Wir haben
keine rezept- und handbuchreife Didaktik und Psychologie der Meditation.
Wir miissen also immer experimentieren. Und wir selbst und kirchliche
Stellen miissen diesen Experimenten auch einen gewissen Freiraum gewdih-
ren. Es muf} auch einmal etwas daneben gehen dirfen. Wenn ich im fol-
genden nun auf die vielen Gefahren und Unklarheiten im heutigen Medi-
tationsangebot hinweise, dann geschieht das nicht, um vor Versuchen mit
Meditationsmethoden zu warnen, sondern damit wir 1. nack dem Experi-
mentieren auch reflektieren — ndmlich mit welchen methodischen Schritten
wir auf welches Ziel zugehen; und damit wir 2. unsere Meditation nicht auf
einen einzigen Weg einengen, sondern bereit sind, verschiedene Wege zum
einen Ziel zu versuchen: zu einer vertieften Erlebnisfdhigkeit, aus der eine
lebendigere,realistischeund bleibendereligiose Einstellungerwachsenkann.

1. Welche Wirkungen zielen unsere methodischen Hilfen an?

Viele Meditationsleiter sind sich zu wenig im klaren dartiber, welche Wir-
kung sie mit einer bestimmten methodischen Hilfe oder einer Ubung an-
zielen. Die Betrachtung eines Baumes oder Flusses, eines Bibelverses oder
eines Menschen oder auch die athematische Betrachtung im Stile des Zen
kann sehr verschiedene Wirkungen erzielen, je nachdem, welche Ubung
vorausgeht und welche Erwartungshaltung geweckt wird.

Es konnte zur Kldrung beitragen, wenn wir auf dem Hintergrund der
verschiedenen Methoden der Psychotherapie tuber die groen Wirkungs-
richtungen nachdenken. Dort wird ja auch mit Umschaltung auf Entspan-
nung und innere Konzentration oder mit Atmungs- und Musiktherapie
gearbeitet. Gerade vom autogenen Training her lassen sich manche Wir-
kungen 6stlicher Versenkung besser verstehen. Die psychotherapeutischen
Methoden lassen sich, wenn man einmal von Schock- und Medikamenten-
behandlung absieht, in drei Gruppen einteilen, die allerdings nur drei
Wirkungsrichtungen bezeichnen, da sich die Wirkungen iiberschneiden.
1. Suggestive Methoden: Suggestion im Wachzustand oder in Hypnose,



Meditationsbewegung, ,Lebensbetrachtung und ignatianische Exerzitien 355

Autosuggestion oder Fremdsuggestion, autogenes Training, Ermunterung.
Hier muf jeweils zuerst zu einem Zustand gesteigerter Beeinflufibarkeit
gefithrt werden. 2. Expressive Methoden: reinigendes Abreagieren, Spiel-,
Bewegungs-, Atmungs-, Musiktherapie. 8. Dialektische (an das Gesprach
gebundene) Methoden: die freie Assoziation in der Psychoanalyse, Deu-
tung von Trdumen und Phantasien, Logotherapie, Daseinsanalyse, nicht-
direktive Therapie, Gruppentherapie.

1. Ubungen zur Sammlung und Versenkung

Allgemein spiirt man heute die Notwendigkeit, durch verschiedene Ubun-
gen Uberhaupt einmal zur Sammlung zu befihigen: durch das Schaffen
einer Stille, durch das bewufite Atmen bzw. das Sich-dem-Atem-Uberlas-
sen, durch Sitzen oder Gehen, wie es in der Zen-Tradition geubt wird,
durch das Schauen auf einen Punkt oder in den Schein einer Kerze, durch
die Wiederholung eines Wortes oder Satzes (Mantra).

Durch diese Ubungen oder Voriibungen bewirkt man praktisch immer
eine Umschaltung vom unruhig-zerstreuten zum aufmerksamen Wahr-
nehmen, vom zweckgerichteten und bemichtigenden zum offenen, emp-
fanglichen, vom vorprogrammierten zum spontan-echten, vom distanziert-
intellektuellen zum sich einfiihlenden Wahrnehmen (Empathie), das die
Dinge und Personen ,von innen sieht“, frei wird, um sich in sie einzufiih-
len, um sie auch von den Bediirfnissen des Gemiits her wahrzunehmen
(Nahbezug des Gemiits) und die Gemeinschaft alles Existierenden zu emp-
finden. (Letzteres kann man {ibrigens auch in Gruppen erreichen, wenn man
beispielsweise Paare bildet, wo einer jeweils mit geschlossenen Augen vom
anderen gefiithrt wird und so den anderen, der ihn fiihrt, einen Bach, dessen
Rauschen er blind hért, oder eine Baumrinde, die er blind abtastet, inten-
siver, ,,von innen“ wahrnimmt.)

Es ist klar: eine Umstimmung und Sammlung auf dieser ersten Grund-
stufe ist unbedingte Voraussetzung fiir jede Selbstbesinnung und jedes
Gebet. Das hat auch die Tradition immer gewufit, wenn sie davon sprach,
man miisse sich ,,in die Gegenwart Gottes stellen®, schweigen usw.

Nun kann man aber diese Sammlung verschieden ausfiillen und weiter-
filhren. Durch Ubungen des Atmens, Sitzens und Gehens, wie sie in den
verschiedenen Yoga- und Zen-Schulen, aber auch in der westlichen Atem-
und Bewegungstherapie entwickelt wurden, kann man fiber blofe Samm-
lung hinaus zu verschiedenen Stufen der Versenkung fihren, die wir wohl
am besten von unseren Erfahrungen mit dem autogenen Training her ver-
stehen konnen. Diese Versenkung kann natiirlich auch anders, durch das
Fixicren cines Punktes oder Wiederholen eines Wortes erreicht werden.



Bernhard Grom 356

Atmen, Sitzen und Gehen konnen wie die Schwere- und Warmeiibungen
im autogenen Training zu einer ,Korperbeseelung® (Somatisierung) fiih-
ren, wo die Spannung des bewufiten Ich verringert wird. Das sonst im
Kopf gespannte Ich zerfliefit gleichsam in den ganzen Korper: Aktivitdt und
Aufmerksamkeit nach auflen, Abstraktion, Kritik, wollende Selbstregu-
lierung treten zuriick, man tritt in einen schlafdhnlichen, hypnoiden Zu-
stand der Versenkung: man ist gegeniiber dufleren Sinnesreizen und ge-
geniiber der eigenen intellektuellen Kritik weitgehend abgeschlossen, aber
nach innen, fiir die Vorstellungen und Antriebe seiner Wiinsche, Angste
und Freuden um so offener — dhnlich konzentriert auf das Seelische wie im
Traum. Es ist ein Zustand entspannter Wachheit: die Muskulatur er-
schlafft, Puls und Sauerstoffverbrauch sinken, aber anders als im Schlaf
behalten die elektromagnetischen Wellen im Zentralnervensystem die
gleiche Stirke wie im Wachzustand. (Menschen mit niedrigem, hohem oder
unregelmifigem Blutdruck leiden anfangs unter Schwindelgefiihlen.)

In diesem hypnoiden Zustand wird man duflerst empfanglich fiir den
Einfluf eines Therapeuten (Hypnose), fiir das suggestive Wort eines Me-
ditationsleiters, aber auch die eigenen Einfille, Erinnerungen, Vorstellun-
gen, Gefiihlsregungen konnen mit autosuggestiver, von keiner Kritik ge-
hemmter Macht wirken. Endlich ist man von Zerstreuungen und distan-
zierter Kilte befreit. Wer in diesem Zustand das Jesus-Gebet der Ostkirche
iibt oder sonst ein Mantra (wie die ,transzendentale Meditation®), gerat
gleichsam in einen Bann und ist von dem Gefiihlsinhalt, der beispielsweise
von dem biblischen Wort ,Vater ausgeht, u. U. bis zu Trédnen oder
Korperbeben ergriffen. Darum kann man, sagt V. Satura!, in einem solchen
Zustand bei biblischen Meditationen nicht mehrmals hintereinander
deprimierende Themen nehmen (Ijob, Joseph in Agypten, Johannes der
Taufer, Jesus am Ulberg). Die Erlebnisfahigkeit ist bis zu tiefsten Erschiit-
terungen aktiviert.

Das zeigt sich auch, wenn in athematischen Meditationsiibungen keine
Anstéfle von aulen gegeben werden (und wo die Anwesenheit des Leiters
und der Gruppe nicht verstirkend wirkt wie sonst), sondern wenn der
Ubende u. U. ganz allein auf die Regungen aus seinem Innern achtet. Es
kann z. B. geschehen, daf} sich jemand an eine Zuriicksetzung durch die
Eltern oder durch einen geliebten Menschen erinnert und fassungslos
schluchzt. Hier muf} ein verantwortlicher Meditationsleiter darauf achten,
dafl er nicht nur aufwihlt (was Labile tief treffen und verwirren kann),
sondern durch thematische Anstofle und persénliche Aussprache hilft, das

1 Aus der Mitte leben. Wege biblischer Meditation, hrsg. von J. Bill/F.-J. Steinmetz,
Stuttgart 1973.



Meditationsbewegung, ,Lebensbetrachtung® und ignatianische Exerzitien 357

Aufgeriihrte zu verarbeiten und neue Einstellungen aufzubauen. Wenn das
versucht wird, kann eine athematische Versenkung helfen, Lebensprobleme,
die man sonst unbewuf}t mit sich herumtriagt und denen man ausweicht,
bewuflt zu machen und im Gesprich mit der Heiligen Schrift und dem
Meditationsleiter aus einer religiosen Sicht zu kliren. Letzteres geschieht
also nicht von selbst, durch die blofRe athematische Versenkung. Auflerdem
kann man, das sei hier gleich vorweggenommen, solche Bewufitmachung
von Lebensproblemen auch ohne Versenkungsiibungen erreichen: durch
Anstofle zu freien Assoziationen u. a.

Wir wissen aus dem autogenen Training, daf man die ,konzentrative

Selbstentspannung® oder Versenkung bis zu einer Oberstufe fithren kann,
die sich durch eine auflerordentliche Suggestibilitit und Aktivierung des
Gefiihlslebens auszeichnet (hnlich wie im Drogenrausch?). Hier kann man
einerseits noch mehr erreichen als in gewdhnlichen Versenkungszustinden:
— formelhafte Vorsatzbildungen“: Vorsitze, die der Ubende eigentlich
lingst als wichtig erkannt und bejaht hat, zu deren Verwirklichung ihm
aber der Schwung und Mut fehlte, werden durch vertiefte schauende Ver-
gegenwirtigung mit unmittelbarem Leben erfiillt (z. B. gegen Arbeits-
hemmung: ,Ich arbeite schneller. Ich bleibe konsequent!“).
— intensive Hingabe an den Gefiihlsinhalt von abstrakten Wortern und
Bildvorstellungen: ,Gerechtigkeit®, ,Frieden®, ,Gliik® — wozu man die
entsprechende Innenschau suchen 14it. Niichterne Typen vergegenwartigen
sich dabei oft nur das Schriftbild des Stichworts. Andere haben Farb- und
Tonerlebnisse (Stimmen, Sphiarenmusik) und viele sehen ganze Bilder vor
sich, z. B. eine Blumen- oder Alpenlandschaft fiir ,Glick“ und ,Frieden®.
— In diesem Zustand kann man auch eine Farbe oder eine Vorstellung nen-
nen, damit sich der Ubende durch ,katathymes Bilderleben® intensiver in
ein bestimmtes Gefithl einstimmen kann. Aus einem Erfahrungsbericht:
,,Ich bin ein Baum, ich darf wachsen, hoch hinaus, hoch, hoch, dort bin ich
frei.* Und ich sah einen Baum mit vielen Asten, der in den Himmel wucdhs,
geradewegs an der Sonne vorbei. Die Sonne gab seinem Stamm einen herr-
lichen goldenen Glanz, die Aste leuchteten an den Spitzen moosgriin, und
er wudhs so hoch, daf ich seine Krone nicht mehr sehen konnte. Es war mir,
als ob ich unter dem Stamm stand und, an den Stamm gelehnt, seinen
Woudhs verfolgte. Ich war gliicklich. Man kann u. U. eine solche Beglik-
kung erleben (in der sog. Nirwanatherapie), dal dadurch Depressionen
beseitigt, massive Entbehrungen ertriglich gemacht und religise Erinne-
rungen und Vorstellungen aus der Kindheit (Engel, Weihnachtsmotive,
Kirchenmusik) visionér und akustisch neu erlebt werden.

2 Vgl. G. Griinholz, H. Leuner, K. Thomas, J. H. Schultz.



Bernhard Grom 358

— Klarungserlebnisse aus unbewufiten Tiefen: Schon J. H. Schultz regte zu
»Fragen an das Unbewufite“ an: , Was mache ich falsch?“, ,Einsamkeit
oder Gemeinschaft?“ ,Sinn des Lebens?“ ,Gibt es einen Gott?“ — um so
auch aus unbewufiten Einstellungen heraus eine Reaktion erleben zu las-
sen. K. Thomas iibte das im Zusammenhang mit der Vorstellung eines Auf-
stiegs auf einen Berg (gelenkter Wachtraum nach R. Desoille). Der Hypno-
tiseur sagt: , Vor Ihrem inneren Auge entwickelt sich ein Bild. — Sie sehen
vor sich einen hohen Berg. — Das Bild wird deutlicher. — Das Bild steht
klar vor Thnen. — Sie steigen ganz ruhig Schritt fiir Schritt immer weiter
und immer héher hinauf. — Sie schauen sich um, was Sie sehen und erle-
ben“3, ,Was sollte ich tun? Was ist meine Berufung? Wohin fithrt mein
Weg?“

Hier kann sich Einsicht und Gewissen ganz elementar dufiern. Ein 62-
jahriger Bankbeamter, der seit dem Tod seiner Mutter vor sechs Jahren an
depressiven Verstimmungszustinden mit schweren Schuldgefiihlen ihr ge-
geniiber litt, ging in seiner Vorstellung hoher hinauf und begegnete an der
Paradiesespforte seiner Mutter. Ohne Beeinflussung vom Therapeuten
erlebte er an drei verschiedenen Tagen ein halbstiindiges Gesprach mit ihr,
das schliefilich mit einer ausdriicklichen Verzeihung endete. Diese Erleb-
nisse bewegten den Patienten sehr stark und lieRen seine Depressionen
und Schuldgefiihle (wie eine dreijihrige Nachbeobachtung zeigte) ver-
schwinden. Dafl die Mutter (und vermutlich auch Gott) ihm seine friihere
Lieblosigkeit vergeben konne, hat er frither sicher auch gehért und ver-
standesmdflig angenommen. Aber emotional wirksam wurde diese Uber-
zeugung erst nach diesen Ubungen.

Einerseits kann also all dies erreicht werden. Andererseits kénnen auf
der Oberstufe des autogenen Trainings auch solche Belastungen durch-
brechen, dafl der gewdhnliche Ubende und der Meditationsleiter ohne
therapeutische Ausbildung hilflos dastehen wiirden. Darum darf nur der
speziell ausgebildete Therapeut auf dieser Ebene arbeiten. Alle anderen
miissen darauf achten, daf} sie — zumal wenn einzelne fiir solche Versen-
kung besonders disponiert sind — die Grenzen nicht iiberschreiten.

Ubrigens ist das thematisch halb gelenkte, halb offene Bilderleben auch
diesseits dieser Grenze, im gewohnlichen autogenen Training, moglich.
Man stellt sich z. B. einen Gang iiber eine Wiese vor oder das Tauchen auf
dem Meeresgrund. Manche , sehen® diese Vorstellungen innerlich und fih-
ren sie auf eine bezeichnende Weise weiter: Etwa wenn eine Frau auf der
Wiese zu einem Haus mit geschlossenen Fensterliden und Tiiren kommt
und sich bewufit wird, daf dies das Haus ihrer Schwiegermutter bedeutet,

3 Die Bedeutung der ,hypnotischen und autogenen Bilderschau® fiir die Religionspsycho-
logie, in: Archiv fur Religionspsychologie Bd. 9, 282-296.



Meditationsbewegung, ,Lebensbetrachtung® und ignatianische Exerzitien — 359

mit der sie sich noch nicht hat versohnen konnen. Oder wenn ein Pfarrer
auf dem Meeresgrund in einer Rauberhohle ein grauenhaftes Treiben er-
lebt und entdeckt, daf} sich dies eigentlich in seiner Kirche abspielt, wo er
dann durch eine Christusvision wieder Trost empfiangt. — Menschen mit
unbewiltigter sexueller Triebhaftigkeit erleben im Meer Szenen mit Nixen
u. 4. Auf jeden Fall konnen einem so die wirklichen, moglicherweise ver-
driangten Probleme und Antriebe bewufit werden.

Werden bei solchen Versenkungsibungen unbewufite und tberwalti-
gende Kréfte erfahren, so kann sich leicht folgende Gefahr einstellen. Man
sucht, dhnlich wie in der Spiritistensitzung das Ubersinnliche erlebt wird,
in sich selbst die numinose Gefiihlserschiitterung, die von diesen tibermach-
tigen, angeblich ganz anderen, ,g6ttlichen“ Kraften ausgeht, die aber we-
der gottlich noch dimonisch sind, sondern Kréfte und Strebungen, die
vom bewufiten Ich abgespalten sind und nun (als Teilpsychen) selbstindig
agieren, Uber einen kommen. Manchmal sind es nur einzelne Halluzinatio-
nen, Stimmen, die Ratschlige oder Ermahnungen aussprechen (die man
sich im Grunde selber sagen will oder die gefiirchtete Autorititen einmal
gesagt haben), oder die Schmihungen und Drohungen aussprechen (d. h.
die eigenen Befiirchtungen) — oder ganze Personifikationen, Poltergeister,
Teufel oder Engel, die einem entgegentreten. Diese Spaltungserlebnisse
konnen bis zur Besessenheit (vom Guten oder Bosen) gehen. Vereinzelt
spricht auch K. Graf Diirckheim von solchen Gefahren beim Meditieren.
Nun kénnen solche Erlebnisse zwar Ubergangsphasen zur seelischen Ge-
sundheit sein* — doch dazu ist eine psychiatrische Behandlung nétig. Schad-
lich wire es, wenn man solche Spaltungserlebnisse um des Schauders und
der Ichiiberflutung willen suchte, der Aufgabe der Integration also ent-
fliehen wiirde.

Fir die religiose Entwicklung ist solche Sehnsucht nach tranceahnlichen
Zustinden deshalb schidlich, weil man das Goéttliche, das als ein Du unend-
licher Liebe begriffen werden will, verwechseln wiirde mit dem numinosen
Schauder des eigenen Unbewuften, so daf} die seelische Energie in die
falsche Richtung ginge.

2. Versenkung — athematisch bzw. auf die Symbolik des Atems oder auf
unendliche Empathie ausgerichtet

Nun wollen manche Yogaschulen und besonders die Meditationsanlei-
tungen ,im Stile des Zen“ eine Versenkung ohne Bilderleben und ohne
thematische Impulse anstreben. Ihr Ziel ist die bildlose Wahrnehmung des

* Vgl. H. Figge, . Besessenheit® als Therapie, in: Zeitschrift fir Parapsychologie 1970,
907: 1971, 230).



Bernhard Grom 360

Ubergegenstindlichen, das also nicht ein Einzelnes und von anderem ge-
trennt ist, sondern allem gemeinsam ist, alles umgreift, durchdringt, auch
uns selbst, so da wir uns ihm nicht gegeniibergestellt, sondern in es hin-
eingestellt fihlen, ein ,instdndliches Bewuftsein“ (Diirckheim) erlangen.
Dieses ,instindliche Bewufitsein“ oder diese Erleuchtung kann verschieden
akzentuiert sein: im Bhakti-Yoga wird es mebr als gefilhlsstarke Liebes-
einheit angestrebt, in den Zen-Schulen als weitgehend emotionsfreie, intui-
tive Erfahrung der tibergegenstindlichen Weite (die vom Ubenden the-
istisch wie auch pantheistisch oder véllig offen-formal gedeutet werden
kann).

Viele Meditationsleiter betonen dieses ,Leeren des Bewuftseins® und
meiden jeden thematischen Anstof, jeden Begriff, biblischen Satz, Bilder,
Ereignisse, weil sie fiirchten, so komme man nur ins Griibeln und nicht zum
einfachen Blick auf das Ganze und Umgreifende. Mir scheint, dafl auch
solche Ubungen immer von einem thematischen Ansatz ausgehen und sei
er noch so unscheinbar. Denn den Zugang zum Ubergegenstidndlichen sucht
man vor allem auf zwei Wegen: a) durch die sich erweiternde Einfithlungs-
fahigkeit (Empathie) in Dinge und Personen, b) durch das symbolische Er-
lebnis des Atems.

a) Erweiterung der Empathie

»Die Methode des Zen besteht darin, in den Gegenstand selbst einzudrin-
gen und ihn sozusagen von innen zu sehen. Die Blume kennen heif}t, zur
Blume werden, die Blume sein, als Blume blithen und sich an Sonne und
Regen erfreuen. Wenn ich das tue, so spricht die Blume zu mir, und ich
kenne all ihre Geheimnisse... gleichzeitig mit meiner ,Kenntnis‘ der
Blume kenne ich alle Geheimnisse des Universums einschliefflich aller Ge-
heimnisse meines eigenen Ich, das mir bisher mein Leben lang ausgewichen
war, weil ich mich in eine Dualitét, in Verfolger und Verfolgten, in den
Gegenstand und in seinen Schatten, geteilt hatte. Kein Wunder, dafl es
mir niemals gelang, mein Ich zu erfassen®.

Einfiihlung setzt ja immer voraus, dafi man sich von den iiberspannten
Angsten und Wiinschen seines Ich 16sen, sich fremder Wirklichkeit 6ffnen
kann. Die Aufgabe, in einen Gegenstand einzudringen, mindert wohl dhn-
lich wie das autogene Training die Wachspannung und macht empfing-
lich fiir das andere. Nun kann die Blume oder das Kind, das ich betrachte,
in mich eindringen und ich kann mich in ihnen fiihlen. Das ist ein erster
Schritt zu dem Gefiihl oder der Intuition, dafl ich in einem Umfassenden
bin (instindliches Bewuftsein). Wenn ich die Blume nicht mehr blof§ als

5 D. T. Suzuki, Uber Zen-Buddhismus, in: E. Fromm u. a., Zen-Buddhismus und Psycho-
analyse, Frankfurt 1972, 22.



Meditationsbewegung, ,Lebensbetrachtung” und ignatianische Exerzitien — 361

mir gegeniibergestellt sehe, sondern das ihr und mir Gemeinsame, das ein-
fache Dasein von uns beiden ahne — dann sehe ich auch mich selbst nicht
mehr als Gegenstand (, Verfolger und Verfolgter®), sondern umgriffen.

Solche Empathieiibungen, die auch im nichtreligiosen Bereich, z. B. in
der Kunsterziehung eingesetzt werden, konnen die religiose Meditation
wirksam vorbereiten — wenn sie bis zu einer dialogischen Begegnung wei-
tergefiihrt werden. Sie konnen aber auch in einem sinnlosen Traumen und
Herumspazieren in anderen Dingen und Personen steckenbleiben. Aufler-
dem ist die Gefahr zu sehen, dafl manche in Empathieiibungen eine ange-
nehme Ich-Auflésung suchen, die bis zur Verschmelzung mit den betrach-
teten Gegenstidnden geht: ,,Ich bin der Baum.“

b) Das symbolische Erleben des Atems

Nach H. Stolze erleben Patienten mit Angstzustinden, Schlaflosigkeit und
Organneurosen in der Atemtherapie, dafl der Atem zum Weiterleben not-
wendig ist und dafl dieses Lebensnotwendige vom Kérper selbst gespendet
wird. ,Das bedeutet als Erlebnis, daf} das Leben nichts Willkiirliches, auch
nichts ,Zufalliges‘ ist, sondern etwas Gelenktes. Wer dies annimmt, der
1483t los, 1488t geschehen, und aus diesem Nachgeben ergibt sich Entfaltung,
aus der Lésung echte, lebendige Spannung. Das Ich-Vertrauen weitet sich
in diesem Annehmen zum Selbst-Vertrauen und zum Vertrauen in die
Welt als etwas Sinnvoll-Geschaffenem, das mich als Ich einschliefit, halt
und tragt“s.

Atmenkonnen als Geborgenheit, Atmen als Ubung des Urvertrauens in
das Leben iiberhaupt. In einer lang geiibten Versenkung mit ihrer Sug-
gestibilitit kann der Atem sicher intensiv als Symbol des Getragenwer-
dens von einem unbegrenzten ,groferen Leben“ und einer kosmischen
Liebe erlebt werden. Diirckheim hat die dritte Stufe des Hara (nach einer
atemgymnastischen und einer psychisch entkrampfenden Vorstufe) in die-
sem Sinne als ,Meditation durch den Atem* beschrieben’.

3. Gelenkte Symbolbetrachtung

Dieses Ziel: Verinnerlichung und Betroffenheit von einer Tatsache durch
symbolische, gelenkte (also mehr oder weniger thematische) und suggestive
Einstimmung kann man auch in weniger tiefen Versenkungszustinden
anstreben. Schon eine Gruppe, die sich nicht auf Diskussion, sondern auf

$ Bewegungs- und Atemtherapie in der psychotherapeutischen Praxis, in: L. Heyer-Grote,
Atemschulung als Element der Psychotherapie, Darmstadt 1970, 320.
7 Hara - Die Erdmitte des Menschen, O. W. Barth Verlag 61974, 159.



Bernhard Grom 362

Bildbetrachtung einstellt, schafft eine Atmosphére der Empfinglichkeit, die
man im gewohnlichen Alltag nicht findet und die man — was zunichst posi-
tiv gemeint ist — als Suggestibilitit bezeichnen muf.

In manchen Meditationsanregungen 138t man einen Baum, ein Bild, eine
Schale, ein Kreuz in der Art einer Symbolbetrachtung so verinnerlichen,
dafl das Erleben durch einen vorgesprochenen Text oder durch Stichworte
gelenkt wird: in Richtung Geborgenheit, Freude, Hoffnung. Man 148} nicht
(wie bei den freien Assoziationen) die Einfalle frei und vieldeutig kom-
men, sondern verstdrkt sie in einer bestimmten Richtung. Insofern gehort
diese Arbeitsweise zu den suggestiven Verfahren. Es ist sozusagen eine
schwichere Form von katathymem Bilderleben und gelenktem Wachtraum
(siche obiges Beispiel: der Baum als Symbol des Lebens, der Freiheit, des
Gliicks — das dann auch intensiv erlebt wird). Je stirker die hypnoide Ver-
senkung oder die fremd- oder cigensuggestive Beeinflussung, desto stirker
die Wirkung.

Die Erfahrung lehrt, dafl durch solche Bild- und Symbolbetrachtung
religiose Begriffe, die nichtssagend geworden waren, wieder zu einem
ticfen Erlebnis werden konnen. Der Gehorsam des Gekreuzigten, die
Hoffnung der Auferstehung u. a. kénnen wieder mit grofer seelischer
Energie erlebt werden — es kann zu so etwas wie einer ethisch-religiésen
» Vorsatzbildung“ kommen, und darum sind diese Ubungen von grofiem
Wert.

Man muf aber auch sehen, dafl diese Meditationsweise ihre Grenzen hat
und nicht zur einzigen Quelle religioser Erneuerung werden sollte. Sie
wirkt ndmlich vor allem als Reaktivierung und Intensivierung von bereits
erworbenen aber wieder verdringten oder verblafiten Erfahrungen und
Einstellungen und weniger als Erweiterung der vorhandenen Erfahrungen
(z. B. Verantwortung) oder als Hilfe zu neuen Einstellungen, die auf neue
Lebenssituationen antworten. Darum hat schon Carl Happich® gefordert,
bei der Zeichenmeditation solle der zu betrachtende Gegenstand vor der
Ubung gedanklich durchdrungen und nachher der Erlebnisertrag gedank-
lich ausgewertet werden. Diese gedankliche Vor- und Nacharbeit soll das
Erlebte wohl wieder mit der realen Lebenssituation verbinden, gegebenen-
falls neue Aufgaben und Erfahrungen sehen lernen, das Erlebte von der
verstandesmafigen Realitdtsprifung her bestitigen oder korrigieren. Diese
Vor- und Nacharbeit gehért schon zu den Gesprichs- oder dialektischen
Verfahren. Ohne diese Vor- und Nacharbeit wird die Bild- und Symbol-
meditation leicht zu einer rein introvertierten Gefithlspflege ohne den Blick
des Verstandes und ohne das Engagement des Willens.

8 Anleitung zur Meditation, Darmstadt 1948.



Meditationsbewegung, ,Lebensbetrachtung® und ignatianische Exerzitien — 363

Hier ist bei allen Verfahren zur Versenkung und Suggestion eine Grenze
zu beachten: Alle Verfahren, die hypnotherapeutisch, d. h. mit der Um-
schaltung auf eine hypnoide Innenkonzentration arbeiten, schlieflen das
Bewuftsein gegeniiber intellektueller Kritik weitgehend ab. Sie ersetzen
die einseitige Extraversion durch eine ebenso einseitige Introversion: durch
eine gesteigerte Erlebnisfahigkeit, die aber ganz auf meine Erinnerungen,
meine Enttiuschungen oder Freuden (die ich mit in die Versenkung nehme
oder die dort aufsteigen) und weniger auf die realen Situationen und Be-
gegnungen gerichtet sind. Im Vordergrund stehen die Gefiihle und Be-
diirfnisse, die von mir ausgehen und weniger die Situationen, auf die ich -
von einem objektiven Anspruch und einer kritisch gepriiften Wirklichkeit
her — so oder so zu antworten habe, stehen eher das passive Empfinden und
Sichhingeben an Vorstellungen als das aktive Entdecken und Gestalten.

Wer einseitig im Versenkungsbewufitsein und zu wenig im Wach-
bewufitsein meditiert, kann sich eine Traumwelt aufbauen, die bei der
nichsten Belastung im Leben zusammenbricht. Er lebt in der Chance und
Gefahr, die Jacques Lusseyran?, der als Achtjahriger erblindete und spater
Professor wurde, von seinem Blindenschicksal berichtet: ,Blindheit wirkt
wie eine Droge; das mufl man wissen . . . Wie die Droge steigert auch die
Blindheit gewisse Empfindungen . . . Vor allem aber erweitert sie die inne-
ren Erfahrungen auf Kosten der dufferen bis ins Mafllose . . . Ich selbst habe
diese verzauberte Welt kennengelernt. Ich habe mich in ihre Traume ge-
hiillt. Ich liebte ihr Schillern, ihre miitterliche Wiarme, ihre auflergew6hn-
liche Freiheit, ihre Illusion iiber das Leben. Doch bin ich — Gott set Dank —
nicht in ihr geblieben. Denn dies ist ein abgekapseltes und in sich verschlos-
senes Leben, es ist nicht das echte innere Leben, sondern ein Zerrbild. Ein
inneres Leben gibt es fiir einen Menschen nur dann, wenn er ein richtiges
Verhiltnis zu allen wirklichen Dingen innerhalb und auflerhalb seiner
selbst besitzt.“

Auflerdem ist die Aufgabe zu sehen: Die Fahigkeit, neue Ziele anzustre-
ben (Intentionalitét), seinem Tun und Suchen ¢ine Richtung zu geben, wird
durch die Versenkung nur geférdert, wenn dies immer wieder vorher oder
nachber gesucht wird. Man kann die Versenkung auch so pflegen, dafl — wie
es einmal ein Mann nach einem gruppendynamisch-meditativen Training
erlebte —man derart im Augenblick lebt und seinen inneren Gefiihlen aus-
geliefert ist, dal man keinerlei Zukunftsplanung mehr treiben will und
entschluffunfihig wird. Dieser Zustand ist mit der ,Wahl“, zu der die
Exerzitien befdhigen wollen, sicher nicht gemeint.

9 Das wiedergefundene Licht, Stuttgart 1971, 50 f.



Bernhard Grom 364
4. Anstole zu freien Assoziationen

Eine Reihe von Anregungen, die in Kreativitits- wie in Meditationskursen
angeboten werden, besteht darin, dafl man duflere Anreize zu freien Ein-
féllen (Assoziationen) gibt:

Darauf achten, was einem angesichts eines Baumes, eines Flusses, einer
Schale usw. spontan einfillt. — Ein Spaziergang in den Wald — schauen,
lauschen, atmen — sich kurz auf eine Blume, einen Baum, ein Wasser auf-
merksam machen — jeder bringt einen Stein, ein Blatt o. i. mit und erzihlt,
warum er das gesammelt hat. — ,In einer Gruppe wurde einmal eine
Handvoll Erde mitgebracht. Man konnte sie in die Hand nehmen, befiih-
len, durch die Finger gleiten lassen. Sie war schwarz, kleine Wiirzelchen
darin, eine kleine Schnecke. Man sprach vom Acker, vom Garten, vom
Wachsen und Vergehen, von der Erde, zu der wir zuriickkehren, vom
Sterben und Leben“!. — Blumenstecken — als Empathieiibung oder um
nachher zu sagen, was einem dabei fiir Gedanken gekommen sind. — Ein-
falle zu Bildern, zu Sitzen aus der Heiligen Schrift, zu wichtigen Begriffen
(Metaphermeditation), zur Musik (die man u. U. liegend, frei wie auf der
Couch des Psychotherapeuten hért oder zu der man zeichnet). — Unter
Musik Seidentiicher legen und die entstandene Form deuten. —~ Collagen
(ohne Thema).

Diese Anst6fie sind Anreiz (dhnlich wie die Kleckse im Rohrschachtest)
zu projektivem Erleben (also zwischen expressiven und dialektischen Ver-
fahren), thematisch um so offener, je weniger vorstrukturiert.

Der Nutzen dieser Ubungen: Sie fordern die allgemeine Umschaltung
auf urspriingliches, nicht vorprogrammiertes und nicht zensiertes Erleben
und Denken. Sie heben die allgemeine Gemiitsverdringung unserer tech-
nischen Zivilisation auf und helfen, aus den oft verkiimmerten Gefiihls-
regungen zu leben — auch aus Antrieben, die ins Unbewuflte abgedringt
wurden und sich jetzt melden. Sie wirken also in zwei Richtungen positiv:
1. Urspriinglicheres Erleben, 2. Selbstwahrnehmung.

Beides ist gerade bei traditionell erzogenen Menschen, die eingefahrene
Denk- und Erlebnisbahnen mitbringen, zu Beginn von Exerzitien unent-
behrlich. Eine Schwester am Ende achttigiger Exerzitien: ,Sie kdnnen sich
in Thren Punkten noch so bemiihen, Gott aus der Erfahrung aufzuzeigen
und das Wort ,Siinde‘ zu meiden. Frither oder spiter stelle ich mir dar-
unter doch wieder den Weltpolizisten vor, den mir die Eltern anerzogen
haben.® Viele Exerzitienteilnehmer kommen vorprogrammiert zu den Kur-
sen, so als miildten sie jetzt auf eine bestimmte, im Religionsunterricht oder
Noviziat eingeiibte intellektualistische oder iiberingstliche Weise iiber

1 H. Schalk, in : Das Thema 12/13, 1973.



Meditationsbewegung, ,Lebensbetrachtung® und ignatianische Exerzitien 365

religiose Dinge nachdenken. Hier muff man zuerst einmal zu urspring-
lichem Erleben befahigen. Wer eine Blume oder ein Kind nicht mit seinen
eigenen Augen sehen und seinem Herzen erleben kann, kann auch nicht
echt, urspriinglich Gott danken, um Vergebung bitten, hoffen usw.

Dazu braucht man auch Hilfen zur unbefangenen Selbstwahrnehmung —
gerade wenn man in den folgenden Betrachtungen wirkliche Erfahrungen
des Lebens verarbeiten und religios vertiefen will. Diesem Zweck kénnen
freie Assoziationen dienen. Wenn z. B. jemand einen Baum als geschmei-
digen, sinnlichen Leib, also als Sexualsymbol erlebt, kann ihm ein beherr-
schender Antrieb bewufit werden, den er bisher eher verdringt als aus
einer Wertbesinnung heraus verarbeitet hat. Wer bei einem Fluf sofort
an die Miindung denkt, bemerkt dadurch u. U., dafl es zu seinem tiefsten
Lebensgefiihl gehort, eine Zielhaftigkeit im Leben zu sehen und zu suchen
— und kann diese Einstellung mit dem ,Lebensgefiihl Jesu vergleichen,
abstimmen. Wer beim gleichen Fluff von Vorstellungen wie ,,Quelle“ oder
,Fruchtwasser“ gefesselt wird, merkt vielleicht, dafl er stark von der Sehn-
sucht nach Geborgenheit bestimmt ist. Das konnte ein fruchtbarer Aus-
gangspunkt sein fiir eine biblische Besinnung, inwiefern der Vater unseres
Herrn Jesus Christus diese vielleicht recht urmiitterliche Sehnsucht erfiillt
oder nicht erfiillt. Oder wenn man den ersten Einfall, die erste Reaktion
auf eine Schriftstelle hat kommen lassen, kann man sich in einem zweiten
Schritt mit dem Inhalt, wie ihn die Schrift meint, auseinandersetzen. Das
ist dann lebendige Verstirkung, Korrektur und Reinigung des wirklichen
Erlebens und nicht aufgeklebte Belehrung.

Um solche Selbstwahrnehmung zu erreichen, sollte man nicht zu irgend-
welchen Dingen Einfille sammeln lassen, sondern gezielter arbeiten. Dazu
einige Vorschlige: Zu Beginn von Exerzitien, an den beiden ersten Tagen
der ,Standortbestimmung®, zeige ich Dias, in denen intuitiv erlebt werden
kann, wie sich Kiinstler mit grofen Lebensfragen wie Brutalitdt der Men-
schen, Sinnlosigkeit der Arbeit, Einsamkeit-Anonymitit, Alter, Tod,
Sexualitit, Angst vor dem Geschlechtspartner, Melancholie usw. ausein-
andergesetzt haben. Das wird zunéchst als Belastung empfunden. Aber es
hilft offensichtlich, Fragen, die auch eine Antwort aus dem Glauben ver-
langen, schneller bewufit zu machen (u. U. durch Traume).

Zu einer solchen Standortbestimmung oder Selbstwahrnehmung gehort
allerdings auch, dafl man sich seiner positiven Krafte und Schwerpunkte
bewuft wird, um sie zu verstirken und neu orientieren zu kénnen. Warum
nicht in einigen Sdtzen formulieren lassen, welches Lebensgefiihl einen
bestimmt (mit einem bildhaften Vergleich) oder worin man — tatséchlich,
nicht idealerweise — den Sinn des Lebens sieht, wo man es sinnlos findet,
was einen in seiner Arbeit und Gemeinschaft/Familie wirklich gliicklich



Bernhard Grom 366

macht usw.? Das kann auch in Form von Collagen geschehen. Nur wenn
man seine bestimmenden Antriebe (gute, neutrale, zerstorerische, maf}-
lose), Konflikte, Einstellungen, Schwerpunkte bewufit gemacht hat, kann
man sie aus dem Glauben heraus realistisch, erfahrungsverwurzelt ver-
arbeiten und zu einer Neuorientierung (electio, Wahl) integrieren.

Anstéfle zu freien Assoziationen sollten also gezielt auf diese beiden
Wirkungen: urspriinglicheres Erleben und Selbstwahrnehmung ausgerich-
tet sein. Oft bleiben sie in irgendwelchen Einfillen stecken, die bestenfalls
Augenblicksstimmungen ausdriicken. Oder sie betreiben eine endlose
Gefiihlskultur ohne Weiterverarbeitung, als ob die Kursteilnehmer in
ewiger Gefiihlsverdrangung lebten (manche fithlen auch zu viel und miifi-
ten mehr reflektieren) oder nur zu einem Kreativitits- oder Eutonietrai-
ning gekommen wéren.

Zwei weitere Grundfragen, die oft unklar bleiben, sind nun schon mehr-
mals mitbehandelt worden und sollen nur kurz erwihnt werden.

IL. Therapeutische oder religitse Meditation?

Gegen die friiher iibliche Verkopfung ist zu betonen, daf religiose Medita-
tion die Befdhigung zu Sammlung und urspriinglichem Erleben voraus-
setzt. Insofern ist ein gewisses Mafl an therapeutischer Meditation nétig.
Alles, was iiber diese Befdhigung hinausgeht, sich nicht auf Erfahrungen
erstreckt, die zu religioser Tiefe und Antwort weiterzufithren sind und alles,
was zur Oberstufe des autogenen Trainings und zu einer hypnotischen Be-
handlung gehért, ist nicht mchr Sache eines religidsen Meditationsangebots.

I11. Vorreligiose und/oder religiése Erfahrung?

Nicht jede erwachende freudige Grundstimmung ist schon Freude im Hei-
ligen Geist. Nicht jede Befreiung von Angstgefithlen und jedes Vertrauen
ins Leben schon Hoffnung auf Gott. Nicht jede Sehnsucht nach Weite
schon Gottesliebe. Nicht jedes Gefiihl der Verantwortung schon Mit-Lieben
mit dem unbedingt Guten. Andererseits mufl eine dubafte, dialogische
Verbundenheit mit Gott bei solchen vieldeutigen, ,vorreligiosen® Erfah-
rungen beginnen. Wer sich zu unvermittelt auf einen personlichen und
transzendenten Gott konzentriert, liuft Gefahr, ihn menschengestaltig,
uns gegenibergestellt, als Supermensch im Weltraum, also uns duferlich
zu denken. Damit wir uns wirklich ,in ihm* (instédndliches Bewuf}tsein)
und doch in Liebe verbunden erfahren, sollten wir die vorreligisen, unbe-
stimmten Erfahrungen und Ahnungen personal vertiefen: Vom Fasziniert-
sein von der Welt za Dank, Demut, Ehrfurcht. Von Einfithlung, Sympa-



Meditationsbewegung, ,Lebensbetrachtung® und ignatianische Exerzitien — 367

thie, Mitleid und Verantwortungsgefiihlen zur Bereitschaft, mit Gott, als
dem Vater aller, mitzuliebent!,

1V. Mehr Mut zu einer verarbeitenden und sinnerschlieBenden Meditation
(Lebensbetrachtung)

Die Vorziige der bisher erwdhnten Ubungen zur Versenkung und freien
Assoziation waren: Hilfe zur Entspannung, zur Aktivierung verkiimmer-
ter Gemiitskrifte oder zur Aufdeckung verdringter Antriebe und Kon-
flikte, Hinfithrung zu einem ,instdndlichen Bewufitsein®.

Die Grenzen und Gefahren (wenigstens als Tendenz): Eine Introver-
tiertheit, die von Realerfahrungen in mitmenschlichen Begegnungen weit-
gehend abgeldst ist, d. h. nicht auf lebensgeschichtliche Situationen ant-
wortet (sondern nur innen emotionale Kraft sammelt, die allerdings in
kommenden Situationen wirksam werden kann, wenn dieses Weiterwir-
ken gesucht wird), sich auch von sich aus wenig im sozialen Bereich enga-
giert. Fiir die Versenkung durch den Atem oder durch ein Mantra ist es
einerlei, ob der Meditierende gerade eine Geburt, einen Todesfall oder
eine verantwortungsvolle Entscheidung erlebt hat. Gerade die Ostlichen
Meditationsweisen iiben in ihrer Grundtendenz nicht das vertiefte Hin-
sehen auf solche Ereignisse, sondern das Absehen von ihnen.

Eine weitere Gefahr: Die innere Erfahrung ist auch gegen die eigene
kritische Realititskontrolle abgeschirmt, kann also zu einer traumhaften
Innen- und Scheinwelt fithren. — Ferner: die Weite und Ubergegensténd-
lichkeit — das ist gerade eine Tendenz im Zen!? —ist u. U. eine sehr formale,
kalte Gemeinsamkeit mit allen Dingen im Sein und zu wenig eine wert-
hafte Ausrichtung auf Gerechtigkeit und Liebe.

Mir scheint, dafl man alle diese Vorziige verwirklichen und die Gefahren
des hypnotherapeutischen sowie die Ziellosigkeit des assoziativen Weges
vermeiden kann, wenn man einen mehr logotherapeutischen Weg geht und
eine verarbeitende und sinnerschlieflende Meditation im Stil der Lebens-
betrachtung versucht. Sie besteht in der Belebung und Verstirkung der
»Suche nach Sinn“ (Allport) oder des ,Willens zum Sinn“ (Frankl).

Ich habe bereits angedeutet, wie man Anstéfie zur Selbstwahrnehmung
auf eine Standortbestimmung hin konzentrieren kann, wo Erfahrungen
und Fragen — letztlich Sinnfragen — bewufit werden, die vom Glauben,
von Jesus Christus her zu beantworten sind. Dieser Weg: von einer Stand-

11 Vgl. B. Grom, Fragen an die Meditationsbewegung, in: Stimmen der Zeit, Februar 1974,
102-104.

12 Vgl, A. Verd, Abstraktion und Intuition als Wege zur Wahrheit in Yoga und Zen,
Miinchen 1965.



Bernhard Grom 368

ortbestimmung zum Gesprich mit Jesus Christus gilt vor allem fiir die
Exerzitien, die auf eine Neuorientierung (electio, Wahl) ausgerichtet sind.
Zur allgemeinen geistlichen Vertiefung — innerhalb wie auflerhalb der
Exerzitien —seien folgende Anregungen zu einer verarbeitenden und sinn-
erschlieBenden Meditation genannt.

Voraussetzung fiir diese Meditation ist natiirlich auch die Fahigkeit, sich
taglich oder wochentlich einen Freiraum auszusparen, wo man sich sammeln
und auf Sinn- oder Sinnlosigkeitserfahrungen aufmerksam werden kann.

Um fiir diese Sammlung fahig zu werden, kénnen die obengenannten
AnstoBe zur Umschaltung durch Atmen, Zazen, autogenes Training, Eu-
tonieiibungen, Musik u. a. eine wertvolle Hilfe bieten. Jeder Meditierende
sollte individuell das finden, was ihm zur Sammlung verhilft.

Darauf aufbauend kénnte man sich (bzw. anderen) klar machen, dafl
wir eigentlich nicht erst in Stunden ausdriicklicher Sammlung meditieren,
sondern mitten im Alltag, wenigstens in besonders intensiven Hohepunkt-
oder Tiefpunkterfahrungen eine Wirklichkeit erahnen, die uns in einem
letzten religiésen Sinn dankbar, sehnsiichtig, verantwortungsbereit, gliick-
lich macht — und zwar ganz spontan, ohne daf} wir uns lebensfremde Kate-
chismusséitze einreden, einen Bibelvers an den Haaren herbeiziehen oder
eine kiinstliche Jenseitswelt konstruieren. Es gibt in jedem von uns eine
Wahrnehmungsfahigkeit, eine Frage, eine Bereitschaft fiir solche Erfah-
rungen. Sie wird in besonders wachen und dichten Hohepunkt- oder Tief-
punkterfahrungen bewufit: wenn wir die Geburt eines Kindes erleben,
wenn wir bei der Rettung eines Verungliickten mitwirken oder einem Ver-
zweifelten wieder einen Weg zeigen konnten. Wenn cin uns Nahestehen-
der stirbt. Wenn wir in eigener Not oder auch beim Geburtstag die Solida-
ritdt anderer erfahren, einen uberwiltigenden Erfolg erleben — aber auch
wenn wir eine Tétigkeit als sinnlosen Zwang erfahren und unsere Bereit-
schaft, fir etwas Grofles und Gutes dazusein, frustriert wird. Wenn wir
eine letzte Leere und Langeweile oder Entriistung gegen offensichtliches
Unrecht oder persénliche Schuld empfinden. Ich wiirde damit beginnen,
diese deutlichen, sich aufdringenden Erfahrungen, iiber die wir meistens
viel zu rasch hinweggehen, aufzugreifen, auf mich wirken zu lassen und
bis zu der letzten Grenze zu vertiefen, wo sie zum absolut Guten, Sinnhaf-
ten, zum Schopfer und Vollender unseres Lebens fithren. Wer so beginnt,
der lernt allméhlich auch die Aufmerksamkeit, diese religiése Dimension
in weniger deutlichen Erfahrungen des Alltags zu entdecken. Mir scheint,
dieser Weg entspricht genau der Empfehlung des hl. Ignatius, in den
Exerzitienbetrachtungen, aber auch in der tiglichen Gewissenserforschung
auf die Erfahrung von religiéser Ansprechbarkeit bzw. Widerstand/Unbe-
hagen, auf , Trost“ und ,Mifltrost“ zu achten.



Meditationsbewegung, ,Lebensbetrachtung® und ignatianische Exerzitien — 369

Um nicht zu ausfithrlich zu werden, sei das weitere in Form von Fragen
gesagt, auch wenn es dann etwas moralisierend klingt.

Wie erfahren wir unsere Arbeit?

Was bedeutet uns bei der Arbeit etwas, was motiviert uns z. B. beim Ar-
beitsbeginn oder beim Riickblick auf eine Woche? Was finden wir daran
sinnlos? Wodurch wird unsere Arbeit sinnvoll, wodurch sinnlos? Was ist
objektiv daran zu dndern? Wo haben wir die falsche Einstellung?'®

Wie erleben wir die Mitmenschen?

Als bedrohliche Konkurrenten, als mégliche Mittel fiir unsere Ziele, d. h.
blof funktional? Wo konnen wir iiberzeugterweise und wirklich selbstlos
etwas einem anderen zuliebe tun? Wo geht uns lebendig auf, dafl der
andere unverfiigbare Person, , Zweck an sich“ ist, der meine Aufmerksam-
keit und Hilfsbereitschaft verdient, so dafl mich der Einsatz fiir ihn nicht
reut, sondern erfilllt? Wo erfahren wir das Geben als Empfangen — vgl.
Lk 6, 38: ,Gebt — und euch wird gegeben werden.“ Im Umgang mit Behin-
derten, oder . . .

Wo erfahren wir ohne theoretische Konstruktionen unsere Verantwortung
als Teilnahme an einem unbedingt Guten, das/der mit uns und durch uns
wirkt? So dafl wir ,in Gott“ und ,in Christus“ sind (instindliches Bewufit-
sein des Mitliebens)? Kennen wir manchmal dieses Gefithl der Ehrfurcht
vor dem anderen, das in ihm eine héhere Person ahnen 1aft, die uns beide
iberragt und miteinander verbindet?!*

Gibt es ein bleibendes, tragendes Wofiir (letztlich ein Fiir-Dich) fiir unse-
ren Einsatz? ,Eine Patientin konnte einmal nicht einsehen, dafl der Tod
dem Leben nicht den Sinn nimmt. Daraufhin wurde sie gefragt, ob sie denn
nicht einen bedeutenden Menschen kennt, der zwar tot ist, aber eine beson-
dere Leistung vollbracht hatte. ,Ja ... Ein Hausarzt . . . Wie ich ein Kind
war . .. Ein guter Mensch . . .* Worauf sie gefragt wurde: ,Nehmen Sie an,
die Patienten, die noch am Leben sind, sind vergeflich. Vielleicht sind sie
senil, und niemand erinnert sich an das viele Gute. Wird es durch die Ver-
geflichkeit, ja, wird es auch nur durch den Tod der vergeRlichen Patienten
aus der Welt geschafft? Und die Patientin antwortete: ,Nein ... Es
bleibt ...*“?*, Wo machen wir diese Erfahrung? Macht sie uns zu einer
Lebensaufgabe fihig, zu einer Zielgerichtetheit, die mehr ist als augen-
blicksbedingtes Reagieren?

13 Vgl. dazu auch V. E. Frankl, Arztliche Seelsorge, Wien 1971, 122 f.
14 Vgl. M. Buber, A. Maeder, P. Tournier.
15 V. Frankl, a.a. Q. 256.



Bernhard Grom 370

Wo finden wir in unserem Verlangen nach Achtung und Bestatigung einen
wirklichen Halt und eine letzte Quelle? Wer und was bietet uns wirkliche
Bestdtigung? Gibt es eine Verantwortung und Erfillung (Sinn), die uns
unabhingig macht von Anerkennung und Undank, von Erwartungen
und Wertmafistiben der Umgebung? Ein absoluter, letzter ,Zweck an
sich“: ,Und dein Vater, der ins Verborgene sieht, wird es vergelten® (Mt
6, 4). ,Der mich richtet, ist der Herr.“

Wie erleben wir Freizeit, Stille, Einsamkeit?

Das Wochenende, Feiertage, Urlaub: ,Sonntagsneurose” (Frankl) des Ak-
tivisten, der nur die Arbeit kennt und in der Freizeit merkt, daf er eigent-
lich keinen Wert und kein Ziel hat, bei dem er sich aufhalten, feiern kénnte?
Sind fiir uns Stille und Einsamkeit ,,die grofite Offenbarung” (Laotse) oder
peinigende Leere? Geht uns darin nur unser Elend auf oder auch die Ge-
genwart eines bisher unbeachteten Grofleren? Zustimmung zum Leben?
Wie konnen wir Sonntage, Feiertage, Geburtstage, Stille, Einsamkeit,
Musik innerlich ausfiillen, ohne zu dsthetisieren?¢

Das Leben als Gabe?

Wo erfahren wir das Gelingen, den Reichtum des Lebens so stark, daf uns
der Geschenkcharakter des Daseins im ganzen, die Uberfille von Sinn, so
aufgeht, dafl wir uns in einer ,anonymen Dankbarkeit“ dazu gedringt
fiithlen, einem letzten Ursprung zu danken und mit ihm weiterzuschenken?
»1ch bin dankbar und weifl nicht welchem Grund der Dinge® (K. Jaspers).
Von der anonymen zur personalen (theistischen) Dankbarkeit. Von der

unverbindlichen, kurzlebigen Welle der Dankbarkeit zu einer bleibenden
»1ch-Bindung® .. .

Liebe — zwischen sexueller Erregung, seelischer Verliebtheit und ,innerer
Bereicherung, die iiber dieses Du hinausgeht“?’.

Wie erleben wir das Einzelne und Vergangliche?

Miissen wir es liberhohen, poetisieren, idololatrisieren, weil wir die Bana-
litdt nicht ertragen wiirden? Miissen wir mit der Faszination des Fufiballs,
des Kollektivs, des Tanzes, der Revolution, des Geldes, der Nation usw.
ein Vakuum fallen?

Erleben wir unsere Zeit nur melancholisch als zerrinnende Zeit (vgl. S.
Dalis Gemélde dazu) oder als ,erfillt“ (vgl. Chagalls gefligelte Uhren)?

Kénnen wir die einzelnen Werte ohne letzte Frustrationsangst erstreben

18 Vgl. auch P. Berger, Auf den Spuren der Engel, Frankfurt 1970 iber das ,Argument
des Spiels”.
17 Vgl. V. Frank], a. a. O. 131-168.



Das autonome Bild 371

und auch lassen? Ergreifen wir ,das kleine Wirkliche als die Verheiflung
unendlicher Zukunft, nicht als deren Tod“ (K. Rahner)? — Konnen wir die
Landschaft als Symbol des Ganzen und Absoluten sehen?

Der Tod als Besinnung: Frankl sprach einmal in einem Zuchthaus vor
Schwerverbrechern. Sie baten ihn, einem Mitgefangenen, der in wenigen
Tagen hingerichtet wiirde und verzweifelt sei, einige Worte zu sagen.
Frankl: Er kenne die Konfrontation mit einer Gaskammer aus seiner KZ-
Zeit. Aber das Leben habe einen Sinn, ob es nun kurz oder lang sei. ,Denn
entweder das Leben hat einen Sinn — dann muf es ihn behalten, unabhin-
gig davon, ob es lange dauert oder nicht. Oder aber das Leben ist sinnlos —
dann wirde es auch nicht sinnvoll werden, wenn es noch so lang dauerte.”

»Experimentelle Christologie“: Welche Ziige an Jesu Vorbild und Weg
sprechen uns ganz unmittelbar an, iiberzeugen uns ohne Beweise von der
Richtigkeit dieses Weges und bringen uns mit ihm und dem Vater in Ver-
bindung? Kénnen wir diese und alle anderen Anfangserfahrungen verstar-
ken, damit daraus eine bleibende geistliche Fahigkeit und Haltung erwach-
sen kann?

Das autonome Bild in den Zwangsvorstellungen
des gesellschaftlichen BewuBtseins

Zur Bildproblematik der Gegenwart
Herbert Schade SJ, Miinchen

» Wie gelungen war doch das Fest der letzten Dekade. . .“, berichtete Hé-
bert — der Pére Duchesne — vom Fest der Vernunft, das am 20. Brumaire des
Jahres IT (am 10. November 1793) in Notre-Dame in Paris gefeiert wurde.
»Anstelle jenes Altars, nein, jener Bithne von Scharlatanen, hatte man den
Thron der Freiheit errichtet. Nicht eine tote Statue stellte man dorthin,
sondern ein lebendiges Bild dieser Gottheit, ein Meisterwerk der Natur . . .
Eine anmutige Frau, schon wie die Gottheit, die sie darstellte, sal} auf der





