
Das autonome Bild 371 

und auch lassen? Ergreifen wir •das kleine Wirkliche als die Verheißung 
unendlicher Zukunft, nicht als deren Tod" (K. Rahner)? - Können wir die 
Landschaft als Symbol des Ganzen und Absoluten sehen? 

Der Tod als Besinnung: Frankl sprach einmal in einem Zuchthaus vor 
Schwerverbrechern. Sie baten ihn, einem Mitgefangenen, der in wenigen 
Tagen hingerichtet würde und verzweifelt sei, einige Worte zu sagen. 
Frankl: Er kenne die Konfrontation mit einer Gaskammer aus seiner KZ- 
Zeit. Aber das Leben habe einen Sinn, ob es nun kurz oder lang sei. •Denn 
entweder das Leben hat einen Sinn - dann muß es ihn behalten, unabhän- 
gig davon, ob es lange dauert oder nicht. Oder aber das Leben ist sinnlos - 
dann würde es auch nicht sinnvoll werden, wenn es noch so lang dauerte." 

•Experimentelle Christologie": Welche Züge an Jesu Vorbild und Weg 
sprechen uns ganz unmittelbar an, überzeugen uns ohne Beweise von der 
Richtigkeit dieses Weges und bringen uns mit ihm und dem Vater in Ver- 
bindung? Können wir diese und alle anderen Anfangserfahrungen verstär- 
ken, damit daraus eine bleibende geistliche Fähigkeit und Haltung erwach- 
sen kann? 

Das autonome Bild in den Zwangsvorstellungen 
des gesellschaftlichen Bewußtseins 
Zur Bildproblematik der Gegenwart 

Herbert Schade SJ, München 

•Wie gelungen war doch das Fest der letzten Dekade . ..", berichtete He- 
bert - der Pere Duchesne - vom Fest der Vernunft, das am 20. Brumaire des 
Jahres II (am 10. November 1793) in Notre-Dame in Paris gefeiert wurde. 
•Anstelle jenes Altars, nein, jener Bühne von Scharlatanen, hatte man den 
Thron der Freiheit errichtet. Nicht eine tote Statue stellte man dorthin, 
sondern ein lebendiges Bild dieser Gottheit, ein Meisterwerk der Natur ... 
Eine anmutige Frau, schön wie die Gottheit, die sie darstellte, saß auf der 



Herbert Schade 372 

Höhe eines Berges, eine rote Mütze auf dem Kopf und eine Pike in der 
Hand; sie war umgeben von all den hübschen Sünderinnen der Oper, die 
nun ihrerseits über das Pf affentum den Bannfluch sprachen, indem sie schö- 
ner als Engel patriotische Hymnen sangen . . .ai. 

Die Beschreibung des Revolutionsfestes zeigt die Problematik des mo- 
dernen Bildverständnisses unmittelbar auf. Nachdem der kosmische und 
traditionelle Hintergrund des Bildes zerstört war, sollte die Realität selbst 
zum Inbegriff des Festes werden. Nicht eine Statue, sondern die Natur und 
Gesellschaft - vertreten durch eine Frau und die •hübschen Sünderinnen 
der Oper" - wollte man feiern. Gerade auf dem Hintergrund der letzten 
Jahre, in denen man Objekte, Gebrauchsgegenstände des Alltags, bis zu 
Coca-Cola-Flaschen und Konservenbüchsen ausstellte, und Künstler sich 
persönlich auf Postamente stellten oder in den Ausstellungen als •Kunst" 
fungierten, stimmt der Bericht des 18. Jahrhunderts nachdenklich. Die 
Frage nach der •Realität" versetzt die Kunstgeschichte bis auf den heutigen 
Tag in Aufregung. Fest und Bild werden schon im 18. Jahrhundert auf die 
Gesellschaft bezogen. Die Entfremdung des Kunstwerks und seine Emanzi- 
pierung aus den Bindungen von Tradition und Kosmos machen seitdem das 
Bild zu einem •Transportmittel der Inhalte" der jeweiligen Gesellschaft 
oder zum Inbegriff der Imagination der freien Künstlerpersönlichkeit. Man 
mag diese Antinomie mit den Begriffen Romantik und Realismus, Irratio- 
nalismus und Rationalisierung, oder mit den Vokabeln von Wassily Kan- 
dinsky als das •Große Abstrakte" und das •Große Reale" bezeichnen, im- 
mer befindet sich das Bild in der Dialektik zwischen einer praktikablen 
Technologie und dem •Imaginären Museum", oder zwischen Privatisierung 
und Kollektivierung. Dieser Konflikt prägt den Bilderstreit der gesamten 
modernen Kunst. 

Zum Ursprung des modernen Bilderstreits 

Wir denken wenig daran, daß die geistige Wende der Aufklärung und die 
Französische Revolution (1789-1794) zugleich einen kaum vorstellbaren 
Bildersturm ausgelöst haben. Ungefähr ein Drittel der französischen Kir- 
chen und Kathedralen wurden zerstört. Im Jahr 1798 verkaufte man den 
größten Sakralbau des Mittelalters, die Klosterkirche von Cluny, als Stein- 
bruch. In Deutschland hat die Säkularisation die Klöster vernichtet und die 
Bibliotheken verschleudert oder in Staatsbesitz überführt. Wertvollste 
Kunstwerke - wie die alte Abtei Wessobrunn - wurden vernichtet. Das er- 
regende Motiv für diesen Bilderstreit war die Gesellschaft selbst, die an 

1 Jean Starobinski, Die Erfindung der Freiheit 1700-1789 (Kunst - Ideen - Geschichte). 
Genf 1964, 102. 



Das autonome Bild 373 

die Stelle der Bilder trat. Dilthey sagte vom 18. Jahrhundert: •. .. der un- 
abhängige gebildete Mann begann sich zu fühlen . . ."2. Rousseau hat die- 
sem Selbstgefühl der Gesellschaft in seinem Vorschlag für die Feier von 
Festen Ausdruck verliehen: •... Möge die Sonne eure unschuldigen Schau- 
spiele beleuchten; ihr werdet selber das allerwürdigste (Schauspiel) bilden, 
das sie bescheinen kann ... In der Freiheit herrscht überall dort, wo Men- 
schen sich herandrängen, auch das Wohlsein. Pflanzt in der Mitte eines 
Platzes einen mit Blumen bekränzten Pfahl auf, versammelt das Volk, und 
ihr werdet ein Fest haben"3. Es ist die sich selbst zelebrierende Gesellschaft, 
die hier in der Geschichte zum ersten Mal auftaucht. 

•Diese innere Kraft, die ohne Bilder auskommt (weil sie nur ihr eigenes 
Bild kennen will), wird bald die Unternehmungen der Bilderstürmer (sc. 
der Revolution und der Säkularisierung) beseelen" (Jean Starobinski). 
•Im Namen der Transparenz der Herzen entleert eine strenge Forderung 
den Raum, entfernt sie die Bilder und stiftet einen Kult der reinen Gegen- 
wart" (ebd.). In einer Ansprache an den Konvent erklärte der Bürger 
Chaumette, die Bilderstürmerei gehe gegen die Götzenbilder vor, um die 
Gegenwart in ihre Rechte einzusetzen: •Unsere Opfer haben wir nicht 
eitlen Bildern, nicht leblosen Idolen dargebracht. Nein: Wir haben ein 
Meisterwerk der Natur (d. h. eine Schauspielerin als die Göttin Vernunft) 
auserwählt, um sie darzustellen, und dieses heilige Bild hat alle Herzen 
entzündet"4. 

Diese Gleichsetzung von Frau, Natur und Gesellschaft sollte später im 
Programm-Gemälde •Das Atelier" (1855) von Gustave Courbet einen be- 
sonderen Ausdruck erhalten. Hinter dem Künstler, der an seiner Staffelei 
das Bild einer Landschaft malt, steht im •Atelier" eine nackte Frau. Sie 
ist die Realität selbst. Maler und Modell werden von Zeitgenossen und 
Vertretern des Volks, d. h. von der Gesellschaft, umgeben. Damit war die 
Gesellschaft von einem Maler selbst zum Gesetz der Kunst erhoben. Hegel 
ideologisiert in seiner Ästhetik vielfach die Vorgänge der Französischen 
Revolution. 

Zur theoretischen Grundlegung der Kunst in der Gesellschaft 

Das Kunstwerk ist nach Hegel nicht Gedanke und Begriff, •sondern eine 
Entwicklung des Begriffs aus sich selber, eine Entfremdung zum Sinnlichen 
hin .. ."5. Im Lauf der Kunstgeschichte kommt es zu einem Fortschritt des 

2 Wilhelm Diltheys Gesammelte Schriften (Leipzig 1922-1936) VI, 254; dazu Herbert 
Schade, Zur Kunsttheorie Wilhelm Diltheys, in: Probleme der Kunstwissenschaft 1. Bd., 
Berlin 1963, 83-132, bes. 99. 
8 J. Starobinski, a. a. O., 101. 
4 Ebda., 102.       5 Vorlesungen über Ästhetik, ed. Glockner I, 34. 



Herbert Schade 374 

Prozesses. Gott wird nicht mehr als Bildwerk zum Objekt oder Gegenstand 
des Bewußtseins, sondern wir schreiten •von Gott als solchem zur Andacht 
der Gemeinde fort, als zu Gott, wie er im subjektiven Bewußtsein lebendig 
und präsent ist"6. Die Kirche offenbart •jenes Sichsammelnwollen" auf 
kunstgemäße Weise. So wird auch die romantische Kirchenarchitektur7 zum 
•Haus der Gemeinde". •Gott selber ... als dieser Wechsel seiner Einheit 
in sich ... wie der Allgemeinheit und Vereinigung der Vielen, ist so wahr- 
haft Geist - der Geist der Gemeinde"8. •Wie nämlich der christliche Geist 
sich in die Innerlichkeit zusammenzieht, so wird das Gebäude (sc. der 
christlichen Kirche) der in sich allseitig begrenzte Ort für die Versammlung 
der christlichen Gemeinde und deren innere Sammlung. Es ist die Samm- 
lung des Gemüts in sich, welche sich räumlich abschließt. . ."9. 

Diese Grundlegung des Kunstwerks in der Gesellschaft und im Gemüt 
durchläuft im 19. und 20. Jahrhundert verschiedene Stadien. Mit Dilthey 
wird •das Volk" als •germanische Rasse" zur Hypostase d. i. Grundlage 
der Kunst10. Im Marxismus wird •die Klasse" und •der Arbeiter" zum 
Grund des Kunstschaffens gemacht11. 

Am Ende der Entwicklung wird Herbert Marcuse behaupten: •Technik 
und Kunst, gesellschaftlich notwendige und schöpferische Arbeit konver- 
gieren die Idee der Gesellschaft als Kunstwerk: Aufhebung der Kunst durch 
ihre Verwirklichung in einer ,ästhetischen' Lebenswelt, in der die Befrie- 
dung der Existenz nicht mehr .illusionär' ist". Diese •obszöne Verschmel- 
zung von Ästhetik und Realität wird so zur therapeutischen Kraft' und 
schafft den ,neuen Menschen', der das Leben wirklich genießen kann"12. 
Damit ist der Prozeß, den das •Fest der Vernunft" eingeleitet hat, abge- 
schlossen. Das Bild als religiöser Verweis auf ein Geheimnis in und hinter 
der Welt ist liquidiert und in seltsamer Konsequenz auch das •Ende der 
Kunst" ratifiziert. Was bleibt, sind die politischen Kulte, die die •Artisten 
des Politischen" (W. Haftmann) zelebrieren und die Rüdiger Altmann in 
makabrer Weise charakterisiert: •Die Massen bringen in Demutshaltung 
bei den politischen Wahlen, in paramilitärischer Disziplin oder in öffent- 
lich inszenierter Willensbildung der Macht als dem Allerheiligsten der 

6 Ästhetik I, 124. 
7 Ästhetik II, 334; dazu 335 •Was der Mensch hier bedarf, ist nicht durch die äußere Na- 
tur gegeben, sondern eine durch ihn und für ihn allein, für seine Andacht und die Be- 
schäftigung des Innern gemachte Welt". 
8 Ästhetik I, 127. 
9 Ästhetik II, 334. 
10 Wilhelm Dilthey a. a. 0., Anm. 2, VI, 287; dazu H. Schade 103. 
11 W. I. Lenin, Über Kunst und Kultur (Berlin 1960); vergl. H. Feist, Prinzipien und Me- 
thoden marxistischer Kunstwissenschafi (Leipzig 1966), 9. 
12 Herbert Marcuse, Die Gesellschaft als Kunstwerk, in: Neues Forum, H 167/168 Nov./ 
Dez. Wien 1967, 863-866. 



Das autonome Bild 375 

Gesellschaft das Opfer ihrer Identität. Sie danken den Mächtigen für ihre 
große Herrlichkeit. Die Öffentlichkeit der totalitären Machtkulte wirkt wie 
eine Ikonostase, hinter der die politico-kriminelle Elite das Verbrechen als 
Geheimnis begeht"13. Diese Übermacht des Gesellschaftlichen und des Po- 
litischen erklärt sich weithin aus der Liquidierung des Bildcharakters der 
Welt. 

Die Liquidierung der Welt als Bild und die Privatisierung der Bildwelt 

Gelegentlich wird geltend gemacht, daß sich die Probleme der modernen 
Geistesgeschichte aus den Veränderungen des Weltbilds herleiten. Diese 
Fragestellung trifft die Sache, um die es geht, nicht vollständig. Martin 
Buber hat unsere Schwierigkeiten deutlicher formuliert: •Die Bereiche der 
Betrachtungsweisen, in die unser Verhältnis zur Welt zerfallen ist, geben 
eine Einheit dieser Art, zu deren Leben sich unser Leben als Einheit ver- 
halten könnte, nicht mehr her. Das neue ,Weltbild' besteht letztlich darin, 
daß es kein Bild der Welt mehr gibt"14. •So können wir auch nicht mehr auf 
die Natur vertrauen; denn eine Natur, zu der man sich zu bekennen ver- 
möchte, kennen wir nicht mehr" (ebda.). Deshalb tritt der Mensch den 
Rückzug aus einer zur mathematischen Formel und zum Kalkül geworde- 
nen Welt an und zieht sich in sich zurück. Die Natur ist nur mehr Energie- 
reservoir, das man ausnützt. Sie spricht nicht mehr. Also bleibt allein der 
Mensch oder die Gesellschaft als Realität, die man befragen kann, übrig. 

Die Malerei, die das neue Verhältnis zur Welt zu fassen sucht, befindet 
sich seitdem in einer seltsamen Dialektik. Eine Gruppe der Maler bevor- 
zugt die Erfassung des äußeren Sinneseindrucks. Die andere Gruppe von 
Künstlern gibt dem inneren Erleben den Primat. Die Maler, die das äußere 
Erscheinungsbild der Natur allein für darstellungswürdig halten, nennen 
wir Realisten. Ihr Protagonist, Gustave Courbet (1819-1877), erklärte: 
•Malerei ist zufolge ihres Wesens eine konkrete Kunst und kann nur in der 
Wiedergabe wirklich existierender Dinge bestehen. Ein abstraktes, nicht 
existierendes Objekt gehört nicht der malerischen Domäne an"15. Diese 
Entwicklung zum Konstatierenden und Dokumentarischen, d. h. zum Fest- 
stellbaren, führt schließlich zum Fotorealismus und zur Objektkunst. Die 
Sache selbst oder die fotomechanisch erfaßte Realität wird zum Inbegriff 
der Kunst. 

Die Antipoden dieser Kunst sind die Maler, die sich auf das innere Er- 
lebnis zurückgzogen haben. Wir nennen sie Romantiker. •Bewahre einen 

13 Rüdiger Altmann, Der Kult als äußere Form der Humanität (FAZ, 11. 5. 1974). 
14 Martin Buber, Der Mensch und sein Gebild, in: Die Neue Rundschau 66 (1955), 1-16. 
is "Wemer Haftmann, Malerei im 20. Jahrhundert. München 1954, 48. 



Herbert Schade 376 

reinen kindlichen Sinn in dir und folge unbedingt der Stimme deines Inne- 
ren; denn sie ist das Göttliche in uns und führt uns nicht irre", sagt Caspar 
David Friedrich16. Und Novalis schrieb: •Nach innen geht der geheimnis- 
volle Weg. In uns, oder nirgends ist die Ewigkeit mit ihren Welten, die 
Vergangenheit und die Zukunft. Wir sind mit dem Unsichtbaren näher als 
mit dem Sichtbaren verbunden"17. 

Die Romantiker entwarfen Bilder mit einem phantastischen Inhalt. Sie 
liebten mysteriöse Wirklichkeiten, die einem •ganz anderen" Bereich an- 
gehören. Gelegentlich tauchen in ihren Tafeln Bildelemente auf, die ge- 
fühlvoll oder geisterhaft erscheinen und der religiösen Realität einen vagen 
Charakter verleihen. Die Welt wird fremd in ihren Gemälden. In ihrer 
Phantastik bereiten sie den Jugendstil, den Surrealismus und den phanta- 
stischen Realismus der Wiener Schule vor. William Blake (1757-1827) hat 
das Programm dieser •Welt des Vagen" schon früh formuliert: •Die Welt 
der Imagination ist die Welt der Ewigkeit". •Ich kenne kein anderes Chri- 
stentum als die Freiheit vom materiellen Körper und den Geist der Übung 
der göttlichen Kunst der Imagination"18. Wenn für die alte Theologie 
Christus die Ikone, das Bild des Vaters war, so erhält dieser Heiland bei 
Blake einen anderen Charakter: •Alle Dinge sind begriffen in dem gött- 
lichen Körper des Erlösers, dem wahren Wein der Ewigkeit, der menschli- 
chen Imagination"19. Die Phantasie, nicht das Bild ist der Inbegriff und das 
Symbol Christi. 

Romantik und Realismus, diese beiden Stilarten der modernen Malerei, 
sind vergleichbar den beiden entgegengesetzten Denkarten der Philoso- 
phie, der Begrifflichkeit des •Univoken" (= Gleichsinnigen) und des 
•Äquivoken" (= Schlechthin-Verschiedensinnigen). Tatsächlich könnte 
man Realismus und Romantik als Repräsentanten eines •Seins als Identi- 
tät" und eines •Seins als Widerspruch" verstehen. Das Bewußtsein einer 
•Analogie des Seins" und die Überzeugung vom Primat des Bilddenkens 
waren im 19. Jahrhundert im Schwinden. 

Aus der Leugnung des Mitteilungscharakters der Welt entsteht auch die 
Kunde vom •Tode Gottes". Es gibt keine Analogien, d. h. Ähnlichkeiten 
mehr, die einen Schluß von der Schöpfung auf das Urbild des Seins zulas- 
sen. Obwohl Wolfgang Schöne in seiner Untersuchung zur Geschichte der 
christlichen Gottesgestalten sich gegen den •Verlust der Mitte" von Hans 

16 H. Ost, Klassizismus und Romantik im Urteil der Zeit, in: Klassizismus und Romantik 
in Deutsdiland, hrsg. von E. Steingräber und K. Kaiser (Nürnberg 1966), 286; vgl. dazu 
H. Börsdh-Supan und K. W. Jähnig, Caspar David Friedrich (München 1973). 
17 H. Ost a. a. O. 286. 
18 J. P. R. Wallis, The Cambridge History of English Literature. Cambridge 1914, Vol 
XI, 198. 
10 Ebda. 



Das autonome Bild 377 

Sedlmayr absetzt, kommt er im Wesentlichen zur gleichen Einsicht: •Man 
könnte sie (d. h. die Bildgeschichte der christlichen Gottesgestalten) auch 
als eine Bildgeschichte des Menschen lesen. Dann würde sie sich als eine 
Bildgeschichte der Gottebenbildlichkeit des Menschen entziffern lassen. Sie 
würde zeigen, daß diese Gottebenbildlichkeit des Menschen... gegen 
1800 ihr Ende fand"20. Nahezu gleichlautend erklärte Hans Sedlmayr: •Es 
fehlt die Vermittlung zwischen Gott und den Menschen (in der modernen 
Kunst), die es in irgendeiner Form immer gegeben hat, seit es Menschen 
gibt - der Glaube an den Menschen als Ebenbild Gottes, ohne welchen die 
Idee des Menschen nicht festgehalten werden kann"21. Ist der Mensch kein 
Bild mehr, werden auch das Christusbild und das Gottesbild fragwürdig. 
Selbst das Menschenbild der Kunst gerät in eine Krise. 

Das Bild im Konflikt mit den Medien 

Auch in der zeitgenössischen Kunsttheorie schwelt dieser Konflikt weiter. 
So stehen in der •documenta5" (Ausstellung in Kassel 1972), die die 
Realität in den •Bildwelten heute" befragt, die Auffassungen von einem 
•Sein als Identität" und einem •Sein als Widerspruch" unverbunden ne- 
beneinander. Bazon Brock ist in seinem Vorwort •ein neuer Bilderkrieg" 
(Katalog der documenta 5) der Überzeugung, daß der heutige Bilderstreit 
nicht mehr um den Gottesbeweis geht, •sondern um den Weltbeweis, den 
Dato- und Omobeweis, den Kunstbeweis oder den Wissenschaftsbeweis"22. 
Nach Meinung von Bazon Brock geht es in allen Bilderkriegen um die 
Frage, •ob das Bild den gleichen Anspruch auf Wirklichkeit erheben kann 
wie das auf ihm Abgebildete; oder ob Abbildung und Abgebildetes vom 
Wesen her eine Einheit sind". Die Schwierigkeit des modernen Menschen 
besteht, wie der Theoretiker sehr richtig sieht, darin, daß wir den Reali- 
tätscharakter der zahllosen Bilder nicht mehr unterscheiden können. Wir 
sehen in den gleichen Illustrierten ein dokumentarisches Foto neben dem 
Lichtbild eines erfundenen Abenteuerfilms und dem Großfoto des Schau- 
spielers aus diesem Film. •Bei der Wiedergabe durch die Zeitung werden 
diese Bildwelten für einen Zeitungsleser ununterscheidbar; er nimmt alle 
drei Bildwelten für gleichermaßen wirklich. Die Wirklichkeit des Abge- 
bildeten, die Wirklichkeit der Abbildung und ihre Identität müssen ihm 
gleich erscheinen, weil er allen drei Geschehnissen nur in Gestalt der Re- 

20 Wolfgang Schöne, Die Bildgeschichte der christlichen Gottesgestalten in der abendlän- 
dischen Kunst, in: Das Gottesbild im Abendland. Witten-Berlin 1957, 54. 
21 Hans Sedlmayr, Verlust der Mitte. Frankfurt/Main 1955, 190 und 135. 
22 Bazon Brock, Ein neuer Bilderkrieg. Programmtext des audiovisuellen Vorworts der 
d 5, in: documenta 5. Befragung der Realität - Bildwelten heute. Kassel 1972 (Katalog), 
2,3. 



Herbert Schade 378 

Produktion durch die Zeitung gegenübersteht. So bildet das Medium .Zei- 
tung' die Wirklichkeit der Ereignisse" (2/6). 

Tatsächlich befindet sich der moderne Mensch durch diese Nichtunter- 
scheidbarkeit in der Situation des berühmten •Ritters von der traurigen 
Gestalt", Don Quichotte. Vom Lesen seiner Abenteuerromane verwirrt, 
vermochte der Ritter nicht mehr zwischen Einbildung und Wahrnehmung 
zu unterscheiden und kämpfte gegen Windmühlen, die er als böse Riesen 
ansah. 

Bazon Brock versucht über die •objektivierende Fotografie" durch einen 
•inszenierenden" Gebrauch des Mediums •Fotografie" hinauszukommen. 
•Alle höheren Systeme von Wirklichkeit unserer sozialen Welt können in 
Wissenschaft und Kunst nur durch die erzeugte Nichtidentität erschlossen 
werden. Nichtidentität in der Identität herzustellen ist ein Erkenntnispro- 
zeß" (2/47). So wesentlich diese Feststellung gerade bei der Auseinander- 
setzung des Menschen mit den Medien ist, so wird man den Verdacht nicht 
los, als ob der Bildtheoretiker unterstelle, es gebe identische Bilder. 

Tatsächlich ist ein identisches Bild jedoch ein Widerspruch in sich selbst. 
Auch die beste Fotografie und die sprechendste plastische Nachbildung von 
John de Andrea oder Chuck Close sind niemals identisch. Vielmehr ist die 
Verschiedenheit bei jedem Bild größer als eine vorgetäuschte Gleichheit. 

Die Untersuchungen von Rolf Wedewer stoßen auf die gleiche Proble- 
matik. Mensch und Welt klaffen nach Wedewer schluchttief auseinander23. 
•Die sichtbare Welt wird als ungenügend zur Definition der Wirklichkeit 
empfunden" (ebd.). Deshalb setzt in der modernen Kunst ein Prozeß der 
•Verselbständigung der Form" ein. •Das Bild blieb ein gebundenes Sy- 
stem genau aufeinander abgestimmter Formen, mit Schwerpunktbildun- 
gen und akzentuiertem Ausgleich: harmonikale Verfügungen, innerhalb 
deren Rhythmus Dissonanzen nur dann Eingang finden, wenn sie sich als 
im Ganzen aufgehender, als konstruktiver Akzent zu legitimieren ver- 
mochten"24. Das moderne Bild versucht also gleichsam selbständig oder 
autonom zu werden. Es verliert seine Ursprungsbeziehungen und steht für 
sich und in sich. Damit wird das Bild zwar in seinem Wert gesteigert. Es 
wird geradezu absolut; aber zugleich wird es unverbindlich oder, wie Hof- 
mann sagt, •folgenlos"25. Der Künstler und der Bildermacher kann tun, 
was er mag. 

Die Untersuchungen von Bazon Brock und Rolf Wedewer dokumentie- 
ren, daß das Bild heute nicht nur technologisch, kommerziell und politisch 
benutzt wird, sondern daß es sich auch ästhetisch und sozial verselbständigt 

28 Rolf Wedewer, Bildbegriffe. Anmerkungen zur Theorie der neuen Malerei. Stuttgart 
1963, 122. 
24 Ebda 122.        25 Werner Hofmann, Kunst und Politik (Köln 1969), 26. 



Das autonome Bild ^79 

hat. Man erinnert sich dabei an das Wort von Paul Klee: •Uns trägt kein 
Volk"26. Die Bildvorstellung des modernen Künstlers ist ein privates Er- 

eignis. 
Diese Emanzipierung der Kunst und des Bildes hat ihre elementare Ur- 

sache in der Herauslösung des Bildereignisses aus dem Bildgrund. Das 
Bild ist ein Ausschnitt ohne jede Beziehung zu einem Ganzen. Die Fest- 
stellung von Theodor Hetzer: •Die Gestalten Goyas stehen beziehungslos 
vor dem Nichts", wird nicht nur durch den Fragmentcharakter moderner 
Kunst bestätigt. Vielmehr bestätigt eine Technik des Filmschaffens die Ein- 
sicht des Kunsthistorikers. Zum Filmemachen gehört wesentlich das •Cut- 
tern" oder •Schneiden". Der gefilmte Vorgang wird geschnitten und 
artifiziell neu zusammengesetzt. 

Die •Entfremdung" des Bilds ist also nicht nur ein sozialer Vorgang, 
sondern vorrangig eine Emanzipierung der Gebilde der Kunst aus ihrem 
Zusammenhang mit der Welt. Das geschnittene Bild und das Kunstwerk 
sind absolut und autonom. Sie sind weder der Erkenntnis noch der Moral 
verpflichtet. So hatte schon Kant die Kunst von der •reinen Vernunft" und 
von der •praktischen Vernunft" emanzipiert und als autonom der •Kritik 
der Urteilskraft" zugeordnet. Damit ist die Kunst in den Elfenbeinernen 
Turm eines interesselosen Schönen eingeschlossen. Weil das Kunstwerk, 
das nun verfügbar geworden ist, die Gemütskräfte zu beeinflussen vermag, 
wird es ein wesentlicher Teil der Pädagogik. 

Die Theologie folgte dieser Entwicklung und subsumierte das Bild und 
die Kunst in den Bereich der Pastoral. So wurde auch für die Bildmedita- 
tion der Theologen das Bild zum bloßen Mittel der Seelsorge. 

Ehe wir diese Situation der zeitgenössischen Bildmeditation und damit 
auch die Problematik moderner Spiritualität näher betrachten, soll ein 
weiteres Phänomen der Bildvorstellung der Gegenwart Beachtung finden, 
nämlich die Entstehung einer geschlossenen Welt oder eines selbstgeschaf- 
fenen Bewußtseins. 

Das selbstgeschaffene Bewußtsein und das Ende der Freiheit 

Die Ablösung des Bilds vom Weltgrund hat das Bild nicht nur isoliert und 
privatisiert. Auch die Wahrnehmung oder Ästhetik verändert sich. Nach 
der Auffassung der alten Anthropologie war der Mensch das Wesen, das 
aufrecht steht und den Himmel anschaut. Durch das Licht von Sonne, 
Mond und Sternen oder durch die Erkenntnis Gottes wurde der Mensch 
konstituiert, d. h. in seinem Wesen begründet. Diese Prägung des Men- 
schen durch das Licht des Himmels wird hier Primärinformation genannt. 

M Walter Hess, Dokumente zum Verständnis der modernen Malerei. Hamburg 1956, 86. 



Herbert Schade 380 

Nachdem die Welt als Mitteilung oder, wie die Theologie sagen würde, 
als natürliche Offenbarung durch die einseitige Bewertung des Nutz- 
charakters des Vorhandenen liquidiert war, blieb die Gesellschaft als Maß- 
stab und Norm aller Wirklichkeit übrig. Die Nachrichten aus Presse, 
Rundfunk und Fernsehen erhielten eine ungeheure Bedeutung. Diese 
Nachrichten erfolgen durch •Medien", wie der Fachausdruck sagt, d. h. sie 
sind durch technische Apparaturen und durch Bearbeiter vermittelt. Des- 
halb kann man diese Nachrichten Sekundärinformationen nennen. Wäh- 
rend die Primärinformationen den Menschen für das umfassende und 
sinngebende Geheimnis seines Lebens öffnen und darum frei machen, 
verhaften die Sekundärinformationen den Menschen an die Vorgänge in 
der Gesellschaft. 

Die Bindung der großen Epochen der Vergangenheit an die Primärin- 
formationen, d. h. an den •Himmel" (was Zeit, Raum und Licht und letzt- 
lich Gott bedeutete), hat die Mythologie, die Kunst und Religion hervorge- 
bracht. Diesen Bereich des gestalteten Lebens nennen wir Kultur. Die Hin- 
wendung zum Nutzwert und zum nur gesellschaftlichen Denken hat die 
Zivilisation geschaffen. Dabei kommt es - wie Rene Huyghe formuliert - 
auch zu einer •Zivilisation des Bilds"27. Das Bild wird dem Kommerziel- 
len und dem Politischen zugeordnet. •... die Straße ist zur visuellen Ver- 
führung geworden" (ebd.). Unsere Trabantenstädte, in denen man die 
Kreuze, Andachtsbilder und Kapellen - also sinndeutende Bilder - als 
bigott ablehnt, werden von den •schreienden Bildern" der Plakatkunst 
überschwemmt. An jeder Ecke blicken diese grotesken Reklamefetische auf 
uns herab. Zigarettenfabrikate und Kaufhausparolen, Zahnpasta- und 
Büstenhalterplakate markieren die Avenuen unserer Ballungszentren. Mit 
dem Konsum und mit der Rationalisierung aber wächst der Zwang. Und 
der Zwang gebiert die Angst. 

Die Orientierung des Bilds an der Gesellschaft und ihren Bedürfnissen 
verengt das Bewußtsein weiterhin. Gesellschaft meint ja nicht Gesellschaft 
der Vergangenheit, sondern der Jetztzeit. So kommt es zu dem schon er- 
wähnten •Kult der reinen Gegenwart" (J. Starobinski). Die Fülle des Zu- 
fälligen, Politischen und Kommerziellen - eben das, was man •Informa- 
tionsexplosion" nennt - verhindert kraft der Gewalt der technischen Me- 
dien mehr und mehr die Orientierung an den Primärinformationen, die 
die Mythologie, die Bibel und die religiöse Bau- und Bildkunst der Ver- 
gangenheit geprägt und kultiviert hatten. In den technologischen Bildhöh- 
len unserer Lichtspielhäuser und Fernsehräume wird der Mensch in sein 

27 Rene Hughe, Die Antwort der Bilder. Wien und München 1958  (•Dialogue avec le 
Visible", Paris 1955), 41. 



Das autonome Bild 381 

selbstgeschaffenes Bewußtsein eingeschlossen. Damit scheint das Ende der 

Freiheit gekommen. 
Diese Situation hat schon Franz Kafka beschrieben: •Ich gehöre zum 

visuellen Typus. Das Kino stört die Vision. Der überstürzte Bewegungs- 
rhythmus und der schnelle Bildwechsel haben das unvermeidliche Ergeb- 
nis, daß diese Bilder dem Auge entgehen. Nicht der Blick erfaßt die Bilder, 
sondern diese bemächtigen sich des Blicks. Sie überschwemmen das Be- 
wußtsein. Das Kino bedeutet, das bisher nackte Auge mit einer Uniform 
zu bekleiden". Und mit dem Hinweis auf das tschechische Sprichwort •Das 
Auge ist das Fenster der Seele" zieht er den Schluß: •Die Filme sind die 
eisernen Fensterläden vor diesem Fenster". Freiheit: das ist zunächst Wahl 
dessen, was uns geboten wird. Was aber wird ihre Zukunft sein? Die heute 
geübte Sinneswahrnehmung ist gelenkte Sinneswahrnehmung, nicht allein 
durch ihre lästige Werbemethode, sondern auch dadurch, daß sie dem Ur- 
teil keinerlei Spielraum läßt28. Deshalb sagt Jean Cassou zu recht: Die ein- 
seitige Entwicklung der Menschheit in eine Produktions- und Leistungs- 
gesellschaft hat •aus der Welt eine geschlossene Welt gemacht, außerhalb 
derer nichts existiert, eine im wahrsten Sinn des Wortes totalitäre Welt. 
Sie ist sich selbst Endzweck und produziert nur, um das Produzierte zu 
konsumieren"29. Hier beginnt das Problem der Besessenheit in der Mo- 
derne, nicht bei der Erklärung von Epilepsie oder psychiatrischer Phäno- 
mene als dämonisch. 

Die bildenden Künstler der Gegenwart haben diese •geschlossene Welt" 
und ihr selbstgeschaffenes Bewußtsein in vielfacher Weise kritisiert und 
zum Thema ihres Schaffens gemacht. Unmittelbar greifbar wird diese ge- 
schlossene Situation bei den Gestalten von Robert Graham, die sich in 
Glaskästen aufhalten. Graham •verfremdet seine Figuren durch ... ihre 
Abgeschlossenheit in Glaskästen. Doch ... ist eine Doppelwirkung spür- 
bar, die Glaskästen sind gleichsam auch preisgegebene Grenzen, die dem 
Betrachter die Rolle des Voyeurs zuspielen" (U. Kultermann). Intensiver 
arbeitet der Spanier Dario Villalba. Er schließt seine bonbonfarbenen 
Silhouetten menschlicher Figuren, die wie Häftlinge quergestreift erschei- 
nen, in Plexiglasblasen ein. Escobar Marisol •gräbt" wie eine Archäologin 
der Pop-Art ihre nofreteteähnlichen Gestalten aus einer Art Grabkam- 
mern aus. In ihrer •Fiesta" sehen wir die •exhumierte Gesellschaft" der 
Gegenwart unmittelbar vor uns. George Segal, Franz Gallo, Kurt Sten- 
vaert und viele andere entwarfen die Glaskästen und •Grabkammern" 
unseres selbstgeschaffenen Bewußtseins. So verwandelten die Marionetten 

38 Ebda 54. 
29 Jean Cassou, Kunst und Auflehnung, in: Kunst ist Revolution oder Der Künstler in der 
Konsumgenossenschaft. Köln 1969, 7. 



Herbert Schade 382 

und Mumien der zeitgenössischen Künstler die moderne Szene in ein tech- 
nologisches Reliquiar. 

Auch die Objekte der Pop-Art, die eine Identitätskrise der Sachen signa- 
lisieren, die Bildentwürfe eines Magritte und die Bemühungen der Foto- 
realisten haben alle ein vergleichbares Ergebnis: Das Zuhandene, z. B. die 
Coca-Cola-Flasche, ist nicht nur ein Konsumding, eine Sache, die man aus- 
nutzen kann, sondern eine Mitteilung, ein Bild, das auf etwas anderes hin- 
weist. Viele Experimente mit den Video-Geräten, die wir auf der Ausstel- 
lung •Projekt 74 - Aspekte internationaler Kunst am Anfang der 70er 
Jahre" in Köln sehen konnten, mühten sich gleichfalls, die Relativität der 
modernen Wahr-Nehmung aufzuzeigen30. Die moderne Kunst selbst wen- 
det sich gegen die technologische Umklammerung durch das Nutzwert- 
denken und eine totalitäre Rationalisierung und Bürokratisierung. Man 
will mit derartigen Experimenten den Menschen wieder von seinen tech- 
nologischen und kommerziellen Zwangsvorstellungen befreien und das 
selbstgeschaffene Bewußtsein einer autonomen Gesellschaft aufbrechen. 

Eine vergleichbare Problematik bestimmt auch das kirchliche Leben. 

Das gestaltlose Christentum und die •dekorative Kirche" 

Die moderne Kirche charakterisiert ein intensiver Zug ins Allgemeine und 
ins Gemeinsame. Man möchte den Konfessionalismus zugunsten einer 
Ökumene überwinden. Diese sogenannte Ökumene jedoch besitzt oft 
Schreibtischcharakter, d. h. sie ist eine Abstraktion nach Art eines Allge- 
meinchristlichen. Die Schleifung der dogmatischen Bastionen erfolgt mit 
Hilfe der Verflachung der unterschiedlichen Glaubensinhalte, die zu Gun- 
sten personaler Haltungen vernachlässigt werden. Eine derartige Liqui- 
dierung der Inhalte erzeugt, ähnlich wie die abstrakte Kunst, dort, wo sie 
radikalere Formen annimmt, ein namenloses, •anonymes Christentum". 
Die Unterbewertung der Verehrung des Allerheiligsten in der katholi- 
schen Kirche etwa dürfte ein Anzeichen für den Trend ins Abstrakte und 
Intellektuelle sein. Ebenso bemerkt man in allen christlichen Konfessionen, 
wie im Zeichen der sogenannten Entmythologisierung die biblische Bild- 
welt zunächst auf nüchterne rationale Daten reduziert, dann aber mehr 
und mehr ignoriert und schließlich völlig liquidiert wird. Das Christentum 
scheint inhaltslos und droht gegenstandslos zu werden. An Stelle der 
kirchlichen Sakralarchitektur setzt man in zunehmendem Maß Ingenieur- 
bauten mit sogenannten Mehrzweck- oder Neutralräumen. In einer Reihe 
von modernen Kirchenbauten beobachten wir Bildwände mit collagierten 

30 Aspekte internationaler Kunst am Anfang der siebziger Jahre. Projekt '74 Köln (Ka- 
talog). 



Das autonome Bild 383 

Großfotos aus der alltäglichen Gesellschaft. Auch durch diese Fotoikono- 
stasen wird der Gottesdienst zum Inbegriff der •circumstantes" (= •Um- 
stehenden"), d.h. Kirche wird nur mehr als Gesellschaft aufgefaßt. Man 
hat diese Idee der •circumstantes" als •Demokratisierung der Liturgie" 
charakterisiert. Damit wird Gemeinde oder Gesellschaft als solche mit den 
Hegeischen Begriffen des Selbstbewußtseins oder des Selbstverständnisses 
zur Norm erhoben. Das unaufhörliche Fragen nach dem •Selbstverständ- 
nis" der Gemeinde bedenkt nicht, daß sich damit Kirche von ihrer Tradi- 
tion löst und ein •Kult der reinen Gegenwart" zum Gesetz proklamiert 
wird. Kirche aber war immer an ihrem Ursprung, an der Bibel und an der 
Überlieferung, orientiert. Die Nivellierung der Symbolik im Namen der 
Toleranz und das Labilwerden bleibender Elementarvorstellungen des 
Glaubens in Fragen der Christologie, der Kirche, des Priestertums und 
der Sakramente und nicht zuletzt des Lebens nach dem Tode nimmt über- 
hand. Amtliche Vertreter der Kirche und auch Theologen stehen gelegent- 
lich den Säkularisierungstendenzen und dem auflösenden Hinterfragen 
fast aller Glaubensartikel hilflos gegenüber und haben wenig Antworten 
bereit, die eine fragende und zweifelnde Generation überzeugen. Aber 
eine Gesellschaft, die einen Pluralismus proklamiert, der schließlich das 
Eine und sein Gegenteil anerkennt, macht sich überflüssig. Eine Kirche 
ohne Entscheidung, ohne Lehramt und Tradition erhält dekorativen Cha- 
rakter, sie wird zur •ästhetischen Kirche" (Hölderlin). Sie konvergiert zur 
•Idee der Gesellschaft als Kunstwerk" (H. Marcuse). 

Als Pendant zu einer Theologie, die verbindliche Glaubenslehren im 
Fragwürdigen oder Nichtunterscheidbaren beläßt, kultiviert man das 
sogenannte Meditative. Mit dem Meditativen wird oft eine theologische 
Nostalgie zum Inbegriff von Spiritualität, die jede Unterscheidung der 
Geister bagatellisiert oder entnervt. Christentum wird zum Inbegriff der 
•Imagination" (W. Blake) und der Phantasie. Eine •dekorative Kirche" 
hat keine Gegner mehr, weil sie jedermann sein religiöses Aroma beläßt. 
Sie hält kein Gericht mehr über die inhumanen oder a-christlichen An- 
sichten der Staatsmänner oder Theologieprofessoren. So wird die •deko- 
rative Kirche" mit ihrer dogmatischen Entspannungspolitik zum perfekten 
Gegenstück unserer Konsumgesellschaft. Aufgeklärt und tolerant wie das 
•gelungene Fest der Vernunft" am 20. Brumaire des Jahres II in Paris 
setzt sie an Stelle von •toten Bildern" eine sich selbst zelebrierende Gesell- 
schaft. 

Diese bewußt oder unbewußt sich breitmachenden Auffassungen ver- 
gessen jedoch, daß Mensch und Gesellschaft erst durch den Bezug zur 
Sache werden, durch die Bindung an den Mitteilungscharakter der Schöp- 
fung. Selbst Bild und Verweis auf eine größere Wirklichkeit, vermag der 



Im Spiegel der Zeit 384 

Mensch nur durch die •figurierende Treue zum Sein" (Martin Buber), durch 
das Schauen der Gestalten und das Unterscheiden der Bilder zu existieren. 

Die Aufklärung und die ihr folgende Technologisierung hat den Nutz- 
wert der Welt verabsolutiert. Diese einseitige Entwicklung der Industrie 
hat eine Zivilisation geschaffen, die dem Menschen neue Möglichkeiten 
erschlossen hat. Die Zivilisation baute sich auf wie Kasaks •Stadt hinter 
dem Strom"; aber sie gerät auch in Gefahr, sich wie diese Stadt selbst zu 
zerstören. Mehr als je denken wir deshalb heute zurück an die Zeitalter 
vor der Aufklärung, in denen die Menschheit den Deutungswert der Welt, 
das Bild und die religiöse Kunst und Kultur vor jedes kommerzielle Den- 
ken gesetzt hat. Doch nicht Restauration ist unser Ziel, sondern das Erken- 
nen der Proportionen von Nutzwert und Deutungswert, von Zivili- 
sation und Kultur. Denn nur so kann die moderne Gesellschaft die Zwangs- 
vorstellungen von Profit und Konsum aufbrechen und die Realität wieder 
als Bild erfahren, als Verweis auf einen Sinn, der über unser technologi- 
sches Termitendasein hinausreicht. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Christliche Meditation heute 

Ein Tagungsbericht 

Schon im Frühjahr 1973 hatte der Berichterstatter zu einem Austausch über Me- 
ditationstagungen und die damit verbundenen Fragen eingeladen und sich an 
etwa 20 Damen und Herren gewandt, die Einkehrtagungen verantwortlich leiten 
oder sich literarisch mit diesen Fragen beschäftigt haben. Zur großen Überra- 
schung hat niemand der Eingeladenen abgesagt, sondern fast jeder noch weitere 
Teilnehmer benannt. So waren im Nu 87 Namen beieinander, von denen dem 
Berichterstatter selbst kaum die Hälfte bekannt waren. Jedenfalls bestätigte diese 
Tatsache die Berechtigung der Einladung. Nach ausführlicher Korrespondenz über 
den Tagungsablauf fand die Zusammenkunft vom 3. bis 5. Juni 1974 im Betheler 
•Haus der Stille" mit 23 Teilnehmern statt, an einer sehr ruhigen, zur Konzen- 
tration einladenden Stätte, unter der freundlichen Fürsorge von Betheler Diako- 
nissen, eingebunden in die Gebetszeiten des Hauses und von Anfang bis Ende 
vom intensiven Auf einanderhören und Miteinanderspredien der Teilnehmer be- 
gleitet. 




