Das autonome Bild 371

und auch lassen? Ergreifen wir ,das kleine Wirkliche als die Verheiflung
unendlicher Zukunft, nicht als deren Tod“ (K. Rahner)? — Konnen wir die
Landschaft als Symbol des Ganzen und Absoluten sehen?

Der Tod als Besinnung: Frankl sprach einmal in einem Zuchthaus vor
Schwerverbrechern. Sie baten ihn, einem Mitgefangenen, der in wenigen
Tagen hingerichtet wiirde und verzweifelt sei, einige Worte zu sagen.
Frankl: Er kenne die Konfrontation mit einer Gaskammer aus seiner KZ-
Zeit. Aber das Leben habe einen Sinn, ob es nun kurz oder lang sei. ,Denn
entweder das Leben hat einen Sinn — dann muf es ihn behalten, unabhin-
gig davon, ob es lange dauert oder nicht. Oder aber das Leben ist sinnlos —
dann wirde es auch nicht sinnvoll werden, wenn es noch so lang dauerte.”

»Experimentelle Christologie“: Welche Ziige an Jesu Vorbild und Weg
sprechen uns ganz unmittelbar an, iiberzeugen uns ohne Beweise von der
Richtigkeit dieses Weges und bringen uns mit ihm und dem Vater in Ver-
bindung? Kénnen wir diese und alle anderen Anfangserfahrungen verstar-
ken, damit daraus eine bleibende geistliche Fahigkeit und Haltung erwach-
sen kann?

Das autonome Bild in den Zwangsvorstellungen
des gesellschaftlichen BewuBtseins

Zur Bildproblematik der Gegenwart
Herbert Schade SJ, Miinchen

» Wie gelungen war doch das Fest der letzten Dekade. . .“, berichtete Hé-
bert — der Pére Duchesne — vom Fest der Vernunft, das am 20. Brumaire des
Jahres IT (am 10. November 1793) in Notre-Dame in Paris gefeiert wurde.
»Anstelle jenes Altars, nein, jener Bithne von Scharlatanen, hatte man den
Thron der Freiheit errichtet. Nicht eine tote Statue stellte man dorthin,
sondern ein lebendiges Bild dieser Gottheit, ein Meisterwerk der Natur . . .
Eine anmutige Frau, schon wie die Gottheit, die sie darstellte, sal} auf der



Herbert Schade 872

Hohe eines Berges, eine rote Miitze auf dem Kopf und eine Pike in der
Hand; sie war umgeben von all den hiibschen Siinderinnen der Oper, die
nun ihrerseits iber das Pfaffentum den Bannfluch sprachen, indem sie scho-
ner als Engel patriotische Hymnen sangen . . .“%.

Die Beschreibung des Revolutionsfestes zeigt die Problematik des mo-
dernen Bildverstindnisses unmittelbar auf. Nachdem der kosmische und
traditionelle Hintergrund des Bildes zerstort war, sollte die Realitit selbst
zum Inbegriff des Festes werden. Nicht eine Statue, sondern die Natur und
Gesellschaft — vertreten durch eine Frau und die ,hiibschen Siinderinnen
der Oper® — wollte man feiern. Gerade auf dem Hintergrund der letzten
Jahre, in denen man Objekte, Gebrauchsgegenstinde des Alltags, bis zu
Coca-Cola-Flaschen und Konservenbiichsen ausstellte, und Kiinstler sich
personlich auf Postamente stellten oder in den Ausstellungen als ,Kunst“
fungierten, stimmt der Bericht des 18. Jahrhunderts nachdenklich. Die
Frage nach der ,Realitdt” versetzt die Kunstgeschichte bis auf den heutigen
Tag in Aufregung. Fest und Bild werden schon im 18. Jahrhundert auf die
Gesellschaft bezogen. Die Entfremdung des Kunstwerks und seine Emanzi-
pierung aus den Bindungen von Tradition und Kosmos machen seitdem das
Bild zu einem ,Transportmittel der Inhalte” der jeweiligen Gesellschaft
oder zum Inbegriff der Imagination der freien Kiinstlerpersonlichkeit. Man
mag diese Antinomie mit den Begriffen Romantik und Realismus, Irratio-
nalismus und Rationalisierung, oder mit den Vokabeln von Wassily Kan-
dinsky als das ,Grofle Abstrakte“ und das ,Grofle Reale“ bezeichnen, im-
mer befindet sich das Bild in der Dialektik zwischen einer praktikablen
Technologie und dem , Imaginidren Museum*, oder zwischen Privatisierung

und Kollektivierung. Dieser Konflikt prigt den Bilderstreit der gesamten
modernen Kunst.

Zum Ursprung des modernen Bilderstreits

Wir denken wenig daran, dafl die geistige Wende der Aufkliarung und die
Franzosische Revolution (1789-1794) zugleich einen kaum vorstellbaren
Bildersturm ausgel6st haben. Ungefahr ein Drittel der franzésischen Kir-
chen und Kathedralen wurden zerstort. Im Jahr 1798 verkaufte man den
grofiten Sakralbau des Mittelalters, die Klosterkirche von Cluny, als Stein-
bruch. In Deutschland hat die Sdkularisation die Kloster vernichtet und die
Bibliotheken verschleudert oder in Staatsbesitz tberfihrt. Wertvollste
Kunstwerke — wie die alte Abtei Wessobrunn — wurden vernichtet. Das er-
regende Motiv fiir diesen Bilderstreit war die Gesellschaft selbst, die an

1 Jean Starobinski, Die Erfindung der Freiheit 1700-1789 (Kunst — Ideen — Geschichte).
Genf 1964, 102.



Das autonome Bild 373

die Stelle der Bilder trat. Dilthey sagte vom 18. Jahrhundert: ,,. .. der un-
abhingige gebildete Mann begann sich zu fiihlen . . .“2. Roussean hat die-
sem Selbstgefiihl der Gesellschaft in seinem Vorschlag fur die Feier von
Festen Ausdruck verliehen: ,,. . . Moge die Sonne eure unschuldigen Schau-
spiele beleuchten; ihr werdet selber das allerwiirdigste (Schauspiel) bilden,
das sie bescheinen kann . . . In der Freiheit herrscht iiberall dort, wo Men-
schen sich herandridngen, auch das Wohlsein. Pflanzt in der Mitte eines
Platzes einen mit Blumen bekridnzten Pfahl auf, versammelt das Volk, und
ihr werdet ein Fest haben“s. Es ist die sich selbst zelebrierende Gesellschaft,
die hier in der Geschichte zum ersten Mal auftaucht.

»Diese innere Kraft, die ohne Bilder auskommt (weil sie nur ihr eigenes
Bild kennen will), wird bald die Unternehmungen der Bilderstiirmer (sc.
der Revolution und der Sédkularisierung) beseelen® (Jean Starobinski).
»Im Namen der Transparenz der Herzen entleert eine strenge Forderung
den Raum, entfernt sie die Bilder und stiftet einen Kult der reinen Gegen-
wart“ (ebd.). In einer Ansprache an den Konvent erkldrte der Birger
Chaumette, die Bilderstiirmerei gehe gegen die Gotzenbilder vor, um die
Gegenwart in ihre Rechte einzusetzen: ,Unsere Opfer haben wir nicht
eitlen Bildern, nicht leblosen Idolen dargebracht. Nein: Wir haben ein
Meisterwerk der Natur (d. h. eine Schauspielerin als die Gottin Vernunft)
auserwahlt, um sie darzustellen, und dieses heilige Bild hat alle Herzen
entziindet“t.

Diese Gleichsetzung von Frau, Natur und Gesellschaft sollte spater im
Programm-Gemalde ,Das Atelier” (1855) von Gustave Courbet einen be-
sonderen Ausdruck erhalten. Hinter dem Kiinstler, der an seiner Staffelei
das Bild einer Landschaft malt, steht im , Atelier eine nackte Frau. Sie
ist die Realitédt selbst. Maler und Modell werden von Zeitgenossen und
Vertretern des Volks, d. h. von der Gesellschaft, umgeben. Damit war die
Gesellschaft von einem Maler selbst zum Gesetz der Kunst erhoben. Hegel
ideologisiert in seiner Asthetik vielfach die Vorgénge der Franzésischen
Revolution.

Zur theoretischen Grundlegung der Kunst in der Gesellschaft

Das Kunstwerk ist nach Hegel nicht Gedanke und Begriff, ,sondern eine
Entwicklung des Begriffs aus sich selber, eine Entfremdung zum Sinnlichen
hin...“s. Im Lauf der Kunstgeschichte kommt es zu einem Fortschritt des

2 Wilhelm Diltheys Gesammelte Schrifien (Leipzig 1922-1936) VI, 254; dazu Herbert
Schade, Zur Kunsttheorie Wilkelm Diltheys, in: Probleme der Kunstwissenschaft 1. Bd.,
Berlin 1963, 83-132, bes. 99.

% J. Starobinski, a. a. O., 101.

4 Ebda., 102. 5 Vorlesungen iiber Asthetik, ed. Glockner I, 34.



Herbert Schade 374

Prozesses. Gott wird nicht mehr als Bildwerk zum Objekt oder Gegenstand
des Bewufitseins, sondern wir schreiten ,,von Gott als solchem zur Andacht
der Gemeinde fort, als zu Gott, wie er im subjektiven Bewufitsein lebendig
und prisent ist“S. Die Kirche offenbart ,jenes Sichsammelnwollen® auf
kunstgemafle Weise. So wird auch die romantische Kirchenarchitektur’ zum
+Haus der Gemeinde“. ,Gott selber . .. als dieser Wedhsel seiner Einheit
insich...wie der Allgemeinheit und Vereinigung der Vielen, ist so wahr-
haft Geist — der Geist der Gemeinde“. , Wie namlich der christliche Geist
sich in die Innerlichkeit zusammenzieht, so wird das Gebdude (sc. der
christlichen Kirche) der in sich allseitig begrenzte Ort fiir die Versammlung
der christlichen Gemeinde und deren innere Sammlung. Es ist die Samm-
lung des Gemiits in sich, welche sich rdumlich abschliefit . . .“°.

Diese Grundlegung des Kunstwerks in der Gesellschaft und im Gemiit
durchlauft im 19. und 20. Jahrhundert verschiedene Stadien. Mit Dilthey
wird ,das Volk“ als ,,germanische Rasse“ zur Hypostase d. i. Grundlage
der Kunst!. Im Marxismus wird ,die Klasse“ und ,der Arbeiter® zum
Grund des Kunstschaffens gemacht.

Am Ende der Entwicklung wird Herbert Marcuse behaupten: ,Technik
und Kunst, gesellschaftlich notwendige und schopferische Arbeit konver-
gieren die Idee der Gesellschaft als Kunstwerk: Aufhebung der Kunst durch
ihre Verwirklichung in einer ,dsthetischen® Lebenswelt, in der die Befrie-
dung der Existenz nicht mehr ,illusiondr* ist“. Diese ,obszone Verschmel-
zung von Asthetik und Realitdt wird so zur ,therapeutischen Kraft' und
schafft den ,neuen Menschen’, der das Leben wirklich genieflen kann*“!2.
Damit ist der Prozef, den das ,Fest der Vernunft“ eingeleitet hat, abge-
schlossen. Das Bild als religioser Verweis auf ein Geheimnis in und hinter
der Welt ist liquidiert und in seltsamer Konsequenz auch das ,Ende der
Kunst® ratifiziert. Was bleibt, sind die politischen Kulte, die die ,, Artisten
des Politischen“ (W. Haftmann) zelebrieren und die Riidiger Altmann in
makabrer Weise charakterisiert: ,Die Massen bringen in Demutshaltung
bei den politischen Wahlen, in paramilitarischer Disziplin oder in 6ffent-
lich inszenierter Willensbildung der Macht als dem Allerheiligsten der

8 Asthetik 1, 124.

7 Asthetik 11, 334; dazu 335 ,Was der Mensch hier bedarf, ist nicht durch die duflere Na-
tur gegeben, sondern eine durch ihn und fiir ihn allein, fiir seine Andacht und die Be-
schiftigung des Innern gemachte Welt“.

8 Asthetik 1, 127.

® Asthetik 11, 334.

10 'Wilhelm Dilthey a. a. O., Anm. 2, VI, 287; dazu H. Schade 103.

1 W. 1. Lenin, Uber Kunst und Kultur (Berlin 1960); vergl. H. Feist, Prinzipien und Me-
thoden marxistischer Kunstwissenschaft (Leipzig 1966), 9.

12 Herbert Marcuse, Die Gesellschaft als Kunstwerk, in: Neues Forum, H 167/168 Nov./
Dez. Wien 1967, 863-866.



Das autonome Bild 375

Gesellschaft das Opfer ihrer Identitét. Sie danken den Méchtigen fiir ihre
grofle Herrlichkeit. Die Offentlichkeit der totalitiren Machtkulte wirkt wie
eine Tkonostase, hinter der die politico-kriminelle Elite das Verbrechen als
Geheimnis begeht“1?, Diese Ubermacht des Gesellschaftlichen und des Po-
litischen erklart sich weithin aus der Liquidierung des Bildcharakters der
Welt.

Die Liquidierung der Welt als Bild und die Privatisierung der Bildwelt

Gelegentlich wird geltend gemacht, daf sich die Probleme der modernen
Geistesgeschichte aus den Verdnderungen des Weltbilds herleiten. Diese
Fragestellung trifft die Sache, um die es geht, nicht vollstindig. Martin
Buber hat unsere Schwierigkeiten deutlicher formuliert: ,Die Bereiche der
Betrachtungsweisen, in die unser Verhéltnis zar Welt zerfallen ist, geben
eine Einheit dieser Art, zu deren Leben sich unser Leben als Einheit ver-
halten konnte, nicht mehr her. Das neue ,Weltbild® besteht letztlich darin,
daf es kein Bild der Welt mehr gibt“*. ,So kénnen wir auch nicht mehr auf
die Natur vertrauen; denn eine Natur, zu der man sich zu bekennen ver-
mochte, kennen wir nicht mehr® (ebda.). Deshalb tritt der Mensch den
Riickzug aus einer zur mathematischen Formel und zum Kalkiil geworde-
nen Welt an und zieht sich in sich zuriick. Die Natur ist nur mehr Energie-
reservoir, das man ausniitzt. Sie spricht nicht mehr. Also bleibt allein der
Mensch oder die Gesellschaft als Realitét, die man befragen kann, iibrig.

Die Malerei, die das neue Verhaltnis zur Welt zu fassen sucht, befindet
sich seitdem in einer seltsamen Dialektik. Eine Gruppe der Maler bevor-
zugt die Erfassung des dufleren Sinneseindrucks. Die andere Gruppe von
Kiinstlern gibt dem inneren Erleben den Primat. Die Maler, die das dufiere
Erscheinungsbild der Natur allein fiir darstellungswiirdig halten, nennen
wir Realisten. Ihr Protagonist, Gustave Courbet (1819-1877), erklérte:
»Malerei ist zufolge ihres Wesens eine konkrete Kunst und kann nur in der
Wiedergabe wirklich existierender Dinge bestehen. Ein abstraktes, nicht
existierendes Objekt gehort nicht der malerischen Domédne an“s. Diese
Entwicklung zum Konstatierenden und Dokumentarischen, d. h. zum Fest-
stellbaren, fihrt schliefilich zum Fotorealismus und zur Objektkunst. Die
Sache selbst oder die fotomechanisch erfafite Realitdt wird zum Inbegriff
der Kunst.

Die Antipoden dieser Kunst sind die Maler, die sich auf das innere Er-
lebnis zuriickgzogen haben. Wir nennen sie Romantiker. ,Bewahre einen

13 Ridiger Altmann, Der Kult als dufiere Form der Humanitit (FAZ, 11. 5. 1974).
14 Martin Buber, Der Mensch und sein Gebild, in: Die Neue Rundschau 66 (1955), 1-16.
15 Werner Haftmann, Malerei im 20. Jahrhundert. Minchen 1954, 48.



Herbert Schade 876

reinen kindlichen Sinn in dir und folge unbedingt der Stimme deines Inne-
ren; denn sie ist das Gottliche in uns und fithrt uns nicht irre“, sagt Caspar
David Friedrich'®. Und Novalis schrieb: ,Nach innen geht der geheimnis-
volle Weg. In uns, oder nirgends ist die Ewigkeit mit ihren Welten, die
Vergangenheit und die Zukunft. Wir sind mit dem Unsichtbaren niher als
mit dem Sichtbaren verbunden“??.

Die Romantiker entwarfen Bilder mit einem phantastischen Inhalt. Sie
liebten mysteriose Wirklichkeiten, die einem ,ganz anderen“ Bereich an-
gehoren. Gelegentlich tauchen in ihren Tafeln Bildelemente auf, die ge-
fihlvoll oder geisterhaft erscheinen und der religiosen Realitit einen vagen
Charakter verleihen. Die Welt wird fremd in ihren Gemilden. In ihrer
Phantastik bereiten sie den Jugendstil, den Surrealismus und den phanta-
stischen Realismus der Wiener Schule vor. William Blake (1757-1827) hat
das Programm dieser , Welt des Vagen* schon friih formuliert: ,Die Welt
der Imagination ist die Welt der Ewigkeit®. , Ich kenne kein anderes Chri-
stentum als die Freibeit vom materiellen Kérper und den Geist der Ubung
der géttlichen Kunst der Imagination“®. Wenn fiir die alte Theologie
Christus die Ikone, das Bild des Vaters war, so erhilt dieser Heiland bei
Blake einen anderen Charakter: ,Alle Dinge sind begriffen in dem gott-
lichen Korper des Erl6sers, dem wahren Wein der Ewigkeit, der menschli-
chen Imagination“??. Die Phantasie, nicht das Bild ist der Inbegriff und das
Symbol Christi.

Romantik und Realismus, diese beiden Stilarten der modernen Malerei,
sind vergleichbar den beiden entgegengesetzten Denkarten der Philoso-
phie, der Begrifflichkeit des ,Univoken“ (= Gleichsinnigen) und des
»Aquivoken“ (= Schlechthin-Verschiedensinnigen). Tatsichlich kénnte
man Realismus und Romantik als Reprisentanten eines ,Seins als Identi-
tat“ und eines ,Seins als Widerspruch“ verstehen. Das Bewufitsein einer
»Analogie des Seins“ und die Uberzeugung vom Primat des Bilddenkens
waren im 19. Jahrhundert im Schwinden.

Aus der Leugnung des Mitteilungscharakters der Welt entsteht auch die
Kunde vom ,Tode Gottes“. Es gibt keine Analogien, d. h. Ahnlichkeiten
mehr, die einen Schlufl von der Schépfung auf das Urbild des Seins zulas-
sen. Obwohl Wolfgang Schone in seiner Untersuchung zur Geschichte der
christlichen Gottesgestalten sich gegen den , Verlust der Mitte“ von Hans

18 H. Ost, Klassizismus und Romantik im Urteil der Zeit, in: Klassizismus und Romantik
in Deutschland, hrsg. von E. Steingriber und K. Kaiser (Niirnberg 1966), 286; vgl. dazu
H. Bérsch-Supan und K. W. Jihnig, Caspar David Friedrich (Miinchen 1973).

17 H. Ost a. a. O. 286.

18 J. P. R. Wallis, The Cambridge History of English Literature. Cambridge 1914, Vol
X1, 198.

1 Ebda.



Das autonome Bild 377

Sedlmayr absetzt, kommt er im Wesentlichen zur gleichen Einsicht: ,Man
konnte sie (d. h. die Bildgeschichte der christlichen Gottesgestalten) auch
als eine Bildgeschichte des Menschen lesen. Dann wiirde sie sich als eine
Bildgeschichte der Gottebenbildlichkeit des Menschen entziffern lassen. Sie
wiirde zeigen, dafl diese Gottebenbildlichkeit des Menschen... gegen
1800 ihr Ende fand“2. Nahezu gleichlautend erkldrte Hans Sedlmayr: ,Es
fehlt die Vermittlung zwischen Gott und den Menschen (in der modernen
Kunst), die es in irgendeiner Form immer gegeben hat, seit es Menschen
gibt — der Glaube an den Menschen als Ebenbild Gottes, ohne welchen die
Idee des Menschen nicht festgehalten werden kann“%. Ist der Mensch kein
Bild mehr, werden auch das Christusbild und das Gottesbild fragwiirdig.
Selbst das Menschenbild der Kunst gerit in eine Krise.

Das Bild im Konflikt mit den Medien

Auch in der zeitgenodssischen Kunsttheorie schwelt dieser Konflikt weiter.
So stehen in der ,documenta 5“ (Ausstellung in Kassel 1972), die die
Realitit in den ,Bildwelten heute“ befragt, die Auffassungen von einem
,Sein als Identitat* und einem ,Sein als Widerspruch“ unverbunden ne-
beneinander. Bazon Brock ist in seinem Vorwort ,ein neuer Bilderkrieg®
(Katalog der documenta 5) der Uberzeugung, dafl der heutige Bilderstreit
nicht mehr um den Gottesbeweis geht, ,sondern um den Weltbeweis, den
Dato- und Omobeweis, den Kunstbeweis oder den Wissenschaftsbeweis“22.
Nach Meinung von Bazon Brock geht es in allen Bilderkriegen um die
Frage, ,,ob das Bild den gleichen Anspruch auf Wirklichkeit erheben kann
wie das auf thm Abgebildete; oder ob Abbildung und Abgebildetes vom
Wesen her eine Einheit sind“. Die Schwierigkeit des modernen Menschen
besteht, wie der Theoretiker sehr richtig sieht, darin, dafl wir den Reali-
tatscharakter der zahllosen Bilder nicht mehr unterscheiden konnen. Wir
sehen in den gleichen Illustrierten ein dokumentarisches Foto neben dem
Lichtbild eines erfundenen Abenteuerfilms und dem Grofifoto des Schau-
spielers aus diesem Film. ,Bei der Wiedergabe durch die Zeitung werden
diese Bildwelten fiir einen Zeitungsleser ununterscheidbar; er nimmt alle
drei Bildwelten fiir gleichermaflen wirklich. Die Wirklichkeit des Abge-
bildeten, die Wirklichkeit der Abbildung und ihre Identitit miissen ihm
gleich erscheinen, weil er allen drei Geschehnissen nur in Gestalt der Re-

20 Wolfgang Schone, Die Bildgeschichie der christlichen Gottesgestalten in der abendlin-
dischen Kunst, in: Das Gottesbild im Abendland. Witten-Berlin 1957, 54.

2 Hans Sedlmayr, Verlust der Miite. Frankfurt/Main 1955, 190 und 135.

22 Bazon Brodk, Ein neuer Bilderkrieg. Programmiext des audiovisuellen Vorworts der
d 5, in: documenta 5. Befragung der Realitit — Bildwelten heute. Kassel 1972 (Katalog),
2, 3.



Herbert Schade 378

produktion durch die Zeitung gegeniibersteht. So bildet das Medium ,Zei-
tung‘ die Wirklichkeit der Ereignisse® (2/6).

Tatsachlich befindet sich der moderne Mensch durch diese Nichtunter-
scheidbarkeit in der Situation des berithmten ,Ritters von der traurigen
Gestalt”, Don Quichotte. Vom Lesen seiner Abenteuerromane verwirrt,
vermochte der Ritter nicht mehr zwischen Einbildung und Wahrnehmung
zu unterscheiden und kimpfte gegen Windmiihlen, die er als bose Riesen
ansah.

Bazon Brock versucht tiber die ,objektivierende Fotografie“ durch einen
»inszenierenden® Gebrauch des Mediums ,Fotografie“ hinauszukommen.
»Alle hoheren Systeme von Wirklichkeit unserer sozialen Welt kénnen in
Wissenschaft und Kunst nur durch die erzeugte Nichtidentitat erschlossen
werden. Nichtidentitét in der Identitat herzustellen ist ein Erkenntnispro-
zef}® (2/47). So wesentlich diese Feststellung gerade bei der Auseinander-
setzung des Menschen mit den Medien ist, so wird man den Verdacht nicht
los, als ob der Bildtheoretiker unterstelle, es gebe identische Bilder.

Tatséachlich ist ein identisches Bild jedoch ein Widerspruch in sich selbst.
Auch die beste Fotografie und die sprechendste plastische Nachbildung von
John de Andrea oder Chuck Close sind niemals identisch. Vielmehr ist die
Verschiedenheit bei jedem Bild grofier als eine vorgetiuschte Gleichheit.

Die Untersuchungen von Rolf Wedewer stoflen auf die gleiche Proble-
matik. Mensch und Welt klaffen nach Wedewer schluchttief auseinander?.
»Die sichtbare Welt wird als ungeniigend zur Definition der Wirklichkeit
empfunden® (ebd.). Deshalb setzt in der modernen Kunst ein Prozef der
» Verselbstindigung der Form“ ein. ,Das Bild blieb ein gebundenes Sy-
stem genau aufeinander abgestimmter Formen, mit Schwerpunktbildun-
gen und akzentuiertem Ausgleich: harmonikale Verfiigungen, innerhalb
deren Rhythmus Dissonanzen nur dann Eingang finden, wenn sie sich als
im Ganzen aufgehender, als konstruktiver Akzent zu legitimieren ver-
mochten“?, Das moderne Bild versucht also gleichsam selbstdndig oder
autonom zu werden. Es verliert seine Ursprungsbeziehungen und steht fir
sich und in sich. Damit wird das Bild zwar in seinem Wert gesteigert. Es
wird geradezu absolut; aber zugleich wird es unverbindlich oder, wie Hof-
mann sagt, ,folgenlos“?%, Der Kiinstler und der Bildermacher kann tun,
was er mag.

Die Untersuchungen von Bazon Brock und Rolf Wedewer dokumentie-
ren, daf} das Bild heute nicht nur technologisch, kommerziell und politisch
benutzt wird, sondern daf} es sich auch asthetisch und sozial verselbstindigt

B Rolf Wedewer, Bildbegriffe. Anmerkungen zur Theorie der neuen Malerei. Stuttgart
1963, 122.
2 Ebda 122. 25 Werner Hofmann, Kunst und Politik (K6ln 1969), 26.



Das autonome Bild 379

hat. Man erinnert sich dabei an das Wort von Paul Klee: ,Uns tragt kein
Volk“?. Die Bildvorstellung des modernen Kiinstlers ist ein privates Er-
eignis.

Diese Emanzipierung der Kunst und des Bildes hat ihre elementare Ur-
sache in der Herauslosung des Bildereignisses aus dem Bildgrund. Das
Bild ist ein Ausschnitt ohne jede Beziehung zu einem Ganzen. Die Fest-
stellung von Theodor Hetzer: ,Die Gestalten Goyas stehen beziehungslos
vor dem Nichts, wird nicht nur durch den Fragmentcharakter moderner
Kunst bestitigt. Vielmehr bestitigt eine Technik des Filmschaffens die Ein-
sicht des Kunsthistorikers. Zum Filmemachen gehort wesentlich das ,Cut-
tern“ oder ,Schneiden“. Der gefilmte Vorgang wird geschnitten und
artifiziell neu zusammengesetzt.

Die ,Entfremdung® des Bilds ist also nicht nur ein sozialer Vorgang,
sondern vorrangig eine Emanzipierung der Gebilde der Kunst aus ihrem
Zusammenhang mit der Welt. Das geschnittene Bild und das Kunstwerk
sind absolut und autonom. Sie sind weder der Erkenntnis noch der Moral
verpflichtet. So hatte schon Kant die Kunst von der ,reinen Vernunft“ und
von der ,praktischen Vernunft® emanzipiert und als antonom der ,Kritik
der Urteilskraft“ zugeordnet. Damit ist die Kunst in den Elfenbeinernen
Turm eines interesselosen Schonen eingeschlossen. Weil das Kunstwerk,
das nun verfiigbar geworden ist, die Gemiitskréfte zu beeinflussen vermag,
wird es ein wesentlicher Teil der Padagogik.

Die Theologie folgte dieser Entwicklung und subsumierte das Bild und
die Kunst in den Bereich der Pastoral. So wurde auch fiir die Bildmedita-
tion der Theologen das Bild zum bloflen Mittel der Seelsorge.

Ehe wir diese Situation der zeitgendssischen Bildmeditation und damit
auch die Problematik moderner Spiritualitit naher betrachten, soll ein
weiteres Phinomen der Bildvorstellung der Gegenwart Beachtung finden,
nimlich die Entstehung einer geschlossenen Welt oder eines selbstgeschaf-
fenen Bewufitseins.

Das selbstgeschaffene Bewufitsein und das Ende der Freiheit

Die Ablésung des Bilds vom Weltgrund hat das Bild nicht nur isoliert und
privatisiert. Auch die Wahrnehmung oder Asthetik verdndert sich. Nach
der Auffassung der alten Anthropologie war der Mensch das Wesen, das
aufrecht steht und den Himmel anschaut. Durch das Licht von Sonne,
Mond und Sternen oder durch die Erkenntnis Gottes wurde der Mensch
konstituiert, d. h. in seinem Wesen begriindet. Diese Pragung des Men-
schen durch das Licht des Himmels wird hier Primédrinformation genannt.

26 Walter Hess, Dokumente zum Verstindnis der modernen Malerei. Hamburg 1956, 86.



Herbert Schade 380

Nachdem die Welt als Mitteilung oder, wie die Theologie sagen wiirde,
als natiirliche Offenbarung durch die einscitige Bewertung des Nutz-
charakters des Vorhandenen liquidiert war, blieb die Gesellschaft als Maf-
stab und Norm aller Wirklichkeit iibrig. Die Nachrichten aus Presse,
Rundfunk und Fernschen erhielten eine ungeheure Bedeutung. Diese
Nachrichten erfolgen durch ,Medien“, wie der Fachausdruck sagt, d. h. sie
sind durch technische Apparaturen und durch Bearbeiter vermittelt. Des-
halb kann man diese Nachrichten Sekundirinformationen nennen. Wih-
rend die Primérinformationen den Menschen fiir das umfassende und
sinngebende Geheimnis seines Lebens 6ffnen und darum frei machen,
verhaften die Sekundérinformationen den Menschen an die Vorginge in
der Gesellschaft.

Die Bindung der grofien Epochen der Vergangenheit an die Primirin-
formationen, d. h. an den ,Himmel*® (was Zeit, Raum und Licht und letzt-
lich Gott bedeutete), hat die Mythologie, die Kunst und Religion hervorge-
bracht. Diesen Bereich des gestalteten Lebens nennen wir Kultur. Die Hin-
wendung zum Nutzwert und zum nur gesellschaftlichen Denken hat die
Zivilisation geschaffen. Dabei kommt es ~ wie René Huyghe formuliert —
auch zu einer ,Zivilisation des Bilds“??. Das Bild wird dem Kommerziel-
len und dem Politischen zugeordnet. . . . die Strafle ist zur visuellen Ver-
filhrung geworden“ (ebd.). Unsere Trabantenstidte, in denen man die
Kreuze, Andachtsbilder und Kapellen — also sinndeutende Bilder — als
bigott ablehnt, werden von den ,schreienden Bildern® der Plakatkunst
iiberschwemmt. An jeder Ecke blicken diese grotesken Reklamefetische auf
uns herab. Zigarettenfabrikate und Kaufhausparolen, Zahnpasta- und
Biistenhalterplakate markieren die Avenuen unserer Ballungszentren. Mit
dem Konsum und mit der Rationalisierung aber wichst der Zwang. Und
der Zwang gebiert die Angst.

Die Orientierung des Bilds an der Gesellschaft und ihren Bediirfnissen
verengt das Bewufitsein weiterhin. Gesellschaft meint ja nicht Gesellschaft
der Vergangenheit, sondern der Jetztzeit. So kommt es zu dem schon er-
wihnten ,Kult der reinen Gegenwart* (J. Starobinski). Die Fiille des Zu-
falligen, Politischen und Kommerziellen — eben das, was man ,Informa-
tionsexplosion“ nennt — verhindert kraft der Gewalt der technischen Me-
dien mehr und mehr die Orientierung an den Primirinformationen, die
die Mythologie, die Bibel und die religiése Bau- und Bildkunst der Ver-
gangenheit geprigt und kultiviert hatten. In den technologischen Bildhsh-
len unserer Lichtspielhduser und Fernsehriume wird der Mensch in sein

*" René Hughe, Die Antwort der Bilder. Wien und Miinchen 1958 (,Dialogue avec le
Visible“, Paris 1955), 41.



Das autonome Bild 381

selbstgeschaffenes Bewultsein eingeschlossen. Damit scheint das Ende der
Freiheit gekommen.

Diese Situation hat schon Franz Kafka beschrieben: ,Ich gehore zum
visuellen Typus. Das Kino stort die Vision. Der iiberstiirzte Bewegungs-
rhythmus und der schnelle Bildwechsel haben das unvermeidliche Ergeb-
nis, daf diese Bilder dem Auge entgehen. Nicht der Blick erfafit die Bilder,
sondern diese bemichtigen sich des Blicks. Sie iberschwemmen das Be-
wuBtsein. Das Kino bedeutet, das bisher nackte Auge mit einer Uniform
zu bekleiden®. Und mit dem Hinweis auf das tschechische Sprichwort ,Das
Auge ist das Fenster der Seele“ zieht er den Schluf}: ,Die Filme sind die
eisernen Fensterldden vor diesem Fenster®. Freiheit: das ist zundchst Wahl
dessen, was uns geboten wird. Was aber wird ihre Zukunft sein? Die heute
geiibte Sinneswahrnehmung ist gelenkte Sinneswahrnehmung, nicht allein
durch ihre listige Werbemethode, sondern auch dadurch, dafl sie dem Ur-
teil keinerlei Spielraum 138t, Deshalb sagt Jean Cassou zu recht: Die ein-
seitige Entwicklung der Menschheit in eine Produktions- und Leistungs-
gesellschaft hat ,aus der Welt eine geschlossene Welt gemacht, auflerhalb
derer nichts existiert, eine im wahrsten Sinn des Wortes totalitire Welt.
Sie ist sich selbst Endzweck und produziert nur, um das Produzierte zu
konsumieren“®®, Hier beginnt das Problem der Besessenheit in der Mo-
derne, nicht bei der Erklirung von Epilepsie oder psychiatrischer Phéno-
mene als ddmonisch.

Die bildenden Kiinstler der Gegenwart haben diese ,geschlossene Welt®
und ihr selbstgeschaffenes Bewuftsein in vielfacher Weise kritisiert und
zum Thema ihres Schaffens gemacht. Unmittelbar greifbar wird diese ge-
schlossene Situation bei den Gestalten von Robert Graham, die sich in
Glaskisten aufhalten. Graham ,verfremdet seine Figuren durch . .. ihre
Abgeschlossenheit in Glaskisten. Doch . .. ist eine Doppelwirkung spiir-
bar, die Glaskisten sind gleichsam auch preisgegebene Grenzen, die dem
Betrachter die Rolle des Voyeurs zuspielen® (U. Kultermann). Intensiver
arbeitet der Spanier Dario Villalba. Er schliefit seine bonbonfarbenen
Silhouetten menschlicher Figuren, die wie Héftlinge quergestreift erschei-
nen, in Plexiglasblasen ein. Escobar Marisol ,grabt“ wie eine Archdologin
der Pop-Art ihre nofretetedhnlichen Gestalten aus einer Art Grabkam-
mern aus. In ihrer ,Fiesta“ sehen wir die ,exhumierte Gesellschaft* der
Gegenwart unmittelbar vor uns. George Segal, Franz Gallo, Kurt Sten-
vaert und viele andere entwarfen die Glaskisten und ,Grabkammern®
unseres selbstgeschaffenen BewuBltseins. So verwandelten die Marionetten

28 Ebda 54.
2 Jean Cassou, Kunst und Auflehnung, in: Kunst ist Revolution oder Der Kiinstler in der
Konsumgenossenschaft. K6ln 1969, 7.



Herbert Schade 382

und Mumien der zeitgendssischen Kiinstler die moderne Szene in ein tech-
nologisches Reliquiar.

Auch die Objekte der Pop-Art, die eine Identititskrise der Sachen signa-
lisieren, die Bildentwiirfe eines Magritte und die Bemithungen der Foto-
realisten haben alle ein vergleichbares Ergebnis: Das Zuhandene, z. B. die
Coca-Cola-Flasche, ist nicht nur ein Konsumding, eine Sache, die man aus-
nutzen kann, sondern eine Mitteilung, ein Bild, das auf etwas anderes hin-
weist. Viele Experimente mit den Video-Geriten, die wir auf der Ausstel-
lung ,Projekt 74 — Aspekte internationaler Kunst am Anfang der 70er
Jahre® in Kéln sehen konnten, miihten sich gleichfalls, die Relativitit der
modernen Wahr-Nehmung aufzuzeigen®. Die moderne Kunst selbst wen-
det sich gegen die technologische Umklammerung durch das Nutzwert-
denken und eine totalitire Rationalisierung und Biirokratisierung. Man
will mit derartigen Experimenten den Menschen wieder von seinen tech-
nologischen und kommerziellen Zwangsvorstellungen befreien und das
selbstgeschaffene Bewufltsein einer autonomen Gesellschaft aufbrechen.

Eine vergleichbare Problematik bestimmt auch das kirchliche Leben.

Das gestaltlose Christentum und die , dekorative Kirche®

Die moderne Kirche charakterisiert ein intensiver Zug ins Allgemeine und
ins Gemeinsame. Man méchte den Konfessionalismus zugunsten einer
Okumene iberwinden. Diese sogenannte Ukumene jedoch besitzt oft
Schreibtischcharakter, d. h. sie ist eine Abstraktion nach Art eines Allge-
meinchristlichen. Die Schleifung der dogmatischen Bastionen erfolgt mit
Hilfe der Verflachung der unterschiedlichen Glaubensinhalte, die zu Gun-
sten personaler Haltungen vernachléssigt werden. Eine derartige Liqui-
dierung der Inhalte erzeugt, dhnlich wie die abstrakte Kunst, dort, wo sie
radikalere Formen annimmt, ein namenloses, ,anonymes Christentum®.
Die Unterbewertung der Verehrung des Allerheiligsten in der katholi-
schen Kirche etwa diirfte ein Anzeichen fiir den Trend ins Abstrakte und
Intellektuelle sein. Ebenso bemerkt man in allen christlichen Konfessionen,
wie im Zeichen der sogenannten Entmythologisierung die biblische Bild-
welt zunichst auf niichterne rationale Daten reduziert, dann aber mehr
und mehr ignoriert und schlieflich véllig liquidiert wird. Das Christentum
scheint inhaltslos und droht gegenstandslos zu werden. An Stelle der
kirchlichen Sakralarchitektur setzt man in zunehmendem MaR Ingenieur-
bauten mit sogenannten Mehrzweck- oder Neutralrdumen. In einer Reihe
von modernen Kirchenbauten beobachten wir Bildwinde mit collagierten

% Aspekte internationaler Kunst am Anfang der siebziger Jahre. Projekt 74 Koln (Ka-
talog).



Das autonome Bild . 343

Grofifotos aus der alltiaglichen Gesellschaft. Auch durch diese Fotoikono-
stasen wird der Gottesdienst zum Inbegriff der ,circumstantes” (= ,Um-
stehenden“), d. h. Kirche wird nur mehr als Gesellschaft aufgefafit. Man
hat diese Idee der ,circumstantes als ,Demokratisierung der Liturgie®
charakterisiert. Damit wird Gemeinde oder Gesellschaft als solche mit den
Hegelschen Begriffen des Selbstbewufitseins oder des Selbstverstandnisses
zur Norm erhoben. Das unaufhorliche Fragen nach dem ,Selbstverstind-
nis® der Gemeinde bedenkt nicht, dafl sich damit Kirche von ihrer Tradi-
tion 16st und ein ,Kult der reinen Gegenwart® zum Gesetz proklamiert
wird. Kirche aber war immer an ihrem Ursprung, an der Bibel und an der
Uberlieferung, orientiert. Die Nivellierung der Symbolik im Namen der
Toleranz und das Labilwerden bleibender Elementarvorstellungen des
Glaubens in Fragen der Christologie, der Kirche, des Priestertums und
der Sakramente und nicht zuletzt des Lebens nach dem Tode nimmt iiber-
hand. Amtliche Vertreter der Kirche und auch Theologen stehen gelegent-
lich den Sikularisierungstendenzen und dem auflosenden Hinterfragen
fast aller Glaubensartikel hilflos gegeniiber und haben wenig Antworten
bereit, die ecine fragende und zweifelnde Generation iiberzeugen. Aber
eine Gesellschaft, die einen Pluralismus proklamiert, der schliefllich das
Eine und sein Gegenteil anerkennt, macht sich tberfliissig. Eine Kirche
ohne Entscheidung, ohne Lehramt und Tradition erhalt dekorativen Cha-
rakter, sie wird zur ,asthetischen Kirche“ (Holderlin). Sie konvergiert zur
,Idee der Gesellschaft als Kunstwerk® (H. Marcuse).

Als Pendant zu einer Theologie, die verbindliche Glaubenslehren im
Fragwiirdigen oder Nichtunterscheidbaren beldfit, kultiviert man das
sogenannte Meditative. Mit dem Meditativen wird oft eine theologische
Nostalgie zum Inbegriff von Spiritualitit, die jede Unterscheidung der
Geister bagatellisiert oder entnervt. Christentum wird zum Inbegriff der
,Imagination“ (W. Blake) und der Phantasie. Eine ,dekorative Kirche®
hat keine Gegner mehr, weil sie jedermann sein religioses Aroma belafit.
Sie hilt kein Gericht mehr iiber die inhumanen oder a-christlichen An-
sichten der Staatsmanner oder Theologieprofessoren. So wird die ,deko-
rative Kirche mit ihrer dogmatischen Entspannungspolitik zum perfekten
Gegenstiick unserer Konsumgesellschaft. Aufgeklart und tolerant wie das
»gelungene Fest der Vernunft“ am 20. Brumaire des Jahres II in Paris
setzt sie an Stelle von , toten Bildern“ eine sich selbst zelebrierende Gesell-
schaft.

Diese bewufit oder unbewuft sich breitmachenden Auffassungen ver-
gessen jedoch, daff Mensch und Gesellschaft erst durch den Bezug zur
Sache werden, durch die Bindung an den Mitteilungscharakter der Schop-
fung. Selbst Bild und Verweis auf eine grofiere Wirklichkeit, vermag der



Im Spiegel der Zeit 384

Mensch nur durch die ,figurierende Treue zum Sein“ (Martin Buber), durch
das Schauen der Gestalten und das Unterscheiden der Bilder zu existieren.

Die Aufklirung und die ihr folgende Technologisierung hat den Nutz-
wert der Welt verabsolutiert. Diese einseitige Entwicklung der Industrie
hat eine Zivilisation geschaffen, die dem Menschen neue Maglichkeiten
erschlossen hat. Die Zivilisation baute sich auf wie Kasaks ,Stadt hinter
dem Strom*; aber sie gerat auch in Gefahr, sich wie diese Stadt selbst zu
zerstoren. Mehr als je denken wir deshalb heute zuriick an die Zeitalter
vor der Aufkldrung, in denen die Menschheit den Deutungswert der Wellt,
das Bild und die religigse Kunst und Kultur vor jedes kommerzielle Den-
ken gesetzt hat. Doch nicht Restauration ist unser Ziel, sondern das Erken-
nen der Proportionen von Nutzwert und Deutungswert, von Zivili-
sation und Kultur. Denn nur so kann die moderne Gesellschaft die Zwangs-
vorstellungen von Profit und Konsum aufbrechen und die Realitit wieder
als Bild erfahren, als Verweis auf einen Sinn, der iiber unser technologi-
sches Termitendasein hinausreicht.

IMSPIEGEL DER ZEIT

Christliche Meditation heute
Ein Tagungsbericht

Schon im Frithjahr 1973 hatte der Berichterstatter zu einem Austausch iiber Me-
ditationstagungen und die damit verbundenen Fragen eingeladen und sich an
etwa 20 Damen und Herren gewandt, die Einkehrtagungen verantwortlich leiten
oder sich literarisch mit diesen Fragen beschaftigt haben. Zur grofien Uberra-
schung hat niemand der Eingeladenen abgesagt, sondern fast jeder noch weitere
Teilnehmer benannt. So waren im Nu 87 Namen beieinander, von denen dem
Berichterstatter selbst kaum die Halfte bekannt waren. Jedenfalls bestatigte diese
Tatsache die Berechtigung der Einladung. Nach ausfiihrlicher Korrespondenz tiber
den Tagungsablauf fand die Zusammenkunft vom 3. bis 5. Juni 1974 im Betheler
»Haus der Stille“ mit 23 Teilnechmern statt, an einer sehr ruhigen, zur Konzen-
tration einladenden Stitte, unter der freundlichen Fiirsorge von Betheler Diako-
nissen, eingebunden in die Gebetszeiten des Hauses und von Anfang bis Ende
vom intensiven Aufeinanderhéren und Miteinandersprechen der Teilnehmer be-
gleitet.





