Im Spiegel der Zeit 384

Mensch nur durch die ,figurierende Treue zum Sein“ (Martin Buber), durch
das Schauen der Gestalten und das Unterscheiden der Bilder zu existieren.

Die Aufklirung und die ihr folgende Technologisierung hat den Nutz-
wert der Welt verabsolutiert. Diese einseitige Entwicklung der Industrie
hat eine Zivilisation geschaffen, die dem Menschen neue Maglichkeiten
erschlossen hat. Die Zivilisation baute sich auf wie Kasaks ,Stadt hinter
dem Strom*; aber sie gerat auch in Gefahr, sich wie diese Stadt selbst zu
zerstoren. Mehr als je denken wir deshalb heute zuriick an die Zeitalter
vor der Aufkldrung, in denen die Menschheit den Deutungswert der Wellt,
das Bild und die religigse Kunst und Kultur vor jedes kommerzielle Den-
ken gesetzt hat. Doch nicht Restauration ist unser Ziel, sondern das Erken-
nen der Proportionen von Nutzwert und Deutungswert, von Zivili-
sation und Kultur. Denn nur so kann die moderne Gesellschaft die Zwangs-
vorstellungen von Profit und Konsum aufbrechen und die Realitit wieder
als Bild erfahren, als Verweis auf einen Sinn, der iiber unser technologi-
sches Termitendasein hinausreicht.

IMSPIEGEL DER ZEIT

Christliche Meditation heute
Ein Tagungsbericht

Schon im Frithjahr 1973 hatte der Berichterstatter zu einem Austausch iiber Me-
ditationstagungen und die damit verbundenen Fragen eingeladen und sich an
etwa 20 Damen und Herren gewandt, die Einkehrtagungen verantwortlich leiten
oder sich literarisch mit diesen Fragen beschaftigt haben. Zur grofien Uberra-
schung hat niemand der Eingeladenen abgesagt, sondern fast jeder noch weitere
Teilnehmer benannt. So waren im Nu 87 Namen beieinander, von denen dem
Berichterstatter selbst kaum die Halfte bekannt waren. Jedenfalls bestatigte diese
Tatsache die Berechtigung der Einladung. Nach ausfiihrlicher Korrespondenz tiber
den Tagungsablauf fand die Zusammenkunft vom 3. bis 5. Juni 1974 im Betheler
»Haus der Stille“ mit 23 Teilnechmern statt, an einer sehr ruhigen, zur Konzen-
tration einladenden Stitte, unter der freundlichen Fiirsorge von Betheler Diako-
nissen, eingebunden in die Gebetszeiten des Hauses und von Anfang bis Ende
vom intensiven Aufeinanderhéren und Miteinandersprechen der Teilnehmer be-
gleitet.



Im Spiegel der Zeit 385

Der Berichterstatter erlduterte bei seiner Begrifung, was ihn zu seiner Einla-
dung bewogen hatte.

1. In der Regel werden Meditationstagungen heute von einem Tagungsleiter
allein durchgefiihrt oder bestenfalls zusammen mit Kollegen, die nach den glei-
chen Methoden arbeiten.

2. Ein Gesprich iiber die Zielvorstellungen, die Methoden und Erfahrungen bei
Einkehrtagungen kommt jedoch nur selten zustande; Kontakte, die sich irgend-
wann ergeben, finden in der Regel keine Fortsetzung und Vertiefung.

3. Dabei ist angesichts des in allen Konfessionen erwachten Verlangens nach Be-
sinnung und vertiefter Begriindung der eigenen Existenz im Raum von Kirche
und Welt nicht nur ein verstdrktes, sondern auch ein gemeinsam iiberlegtes und
verantwortetes Angebot der Anleitenden vonnoten. Uberall sind _falsche Pro-
pheten® und Scharlatane am Werk, die die vorhandene ,Marktliicke“ ausnutzen.
Eine Unterscheidung der Geister ist auch hinsichtlich der Meditation unabweis-
bar geworden. Sind die verantwortlichen Tagungsleiter jedoch bereit, von be-
stimmten Angeboten deutlich abzuraten und wenn ja, nach welchen Kriterien?

4, Angesichts der Nachfrage nach Meditationskursen stellen sich im kirchlichen
Raum zunehmend mehr Menschen fiir die Leitung von solchen Veranstaltungen
zur Verfiigung, die nach einer bestimmten ,Technik“ verfahren, die Hinter-
griinde der Meditation aber weder geistig noch erlebnismifig verarbeiten und
daher anderen auch nicht vermitteln konnen. Jedenfalls bleibt unsicher, ob solche
Meditationspragmatiker wirklich vertiefter Frommigkeit, Christuserfahrung und
christlicher Verantwortung in der Welt den Weg bahnen oder nicht viel mehr
seelische Vorginge in Gang setzen, die sie nicht zu iiberblicken und zu steuern
vermégen. Deshalb erscheinen Tagungsangebote an Meditationsleiter als drin-
gend erforderlich, die die notwendige Einiibung wie die kirchliche Dimension
der Meditation deutlich machen.

5. Meditation ist keine konfessionsgebundene Thematik, auch wenn in der evan-
gelischen Kirche Spiritualitdt und Aszetik dber lange Zeit hin verkiimmert sind.
Die Berneuchener Bewegung und der Aufschwung evangelischer Kommunititen
hat zu einem Aufbruch in den vergangenen Jahrzehnten gefithrt, der auch litera-
risch seinen Niederschlag fand. Gleichwohl ist der Kontakt mit der katholischen
Spiritualitat dringend erforderlich, damit die evangelischen Versuche, ihre immer
noch vorhandene leichte Unsicherheit und daraus resultierte Gespreiztheit ver-
lieren und groflere Selbstverstiandlichkeit gewinnen. Auch hinsichtlich der inhalt-
lichen Fragen der Meditation erscheint eine stirkere interkonfessionelle Zusam-
menarbeit geboten.

6. SchlieBlich empfiehlt sich eine stdrkere Koordination der Meditationsangebote
und der wissenschaftlichen Aufarbeitung bestimmter Einzelfragen, damit nicht,
wie es weithin geschieht, bestimmte Aspekte der Meditation stindig, andere je-
doch iiberhaupt nicht behandelt werden.

Samtliche der hier angeschnittenen Gesichtspunkte wurden wahrend der Ta-
gung mehrfach und in der Schluflbesprechung ausfiihrlich aufgegriffen. Uberein-
stimmung der Teilnehmer bestand darin, daff die vorbereiteten Referate még-
lichst kurz sein und fiir das Gesprach viel Zeit bleiben sollte. Diese Absprache



Im Spiegel der Zeit 386

wurde durchweg eingehalten, so dafl ein iiberaus fruchtbarer Austausch in einer
bei allen vorhandenen Meinungsunterschieden entspannten Atmosphire méglich
wurde. In absehbarer Zeit sollen die gehaltenen Vortriage im Druck erscheinen.

Der erste Vormittag war der Begriffserkldrung gewidmet. Willi Massa (St.
Augustin) begann mit einer Uberlegung zu den Begriffen ,Betrachtung — Medi-
tation — Kontemplation“ und zeigte aus der Tradition der Kirche, dafl Medi-
tation und Kontemplation Vertiefungen und Entfaltungen der Betrachtung dar-
stellen. Da die Ubergénge in der Wortgeschichte weithin flielend sind, bezog sich
Massa vornehmlich auf die Beschreibung des seelischen Prozesses, den die drei
Termini andeuten: In der Betrachtung ist der Mensch aktiv mit Hilfe des Ver-
standes und des Willens auf einen Gegenstand oder ein Gegeniiber ausgerichtet;
in der Meditation tritt die Empfangshaltung, die passive Einstellung in den Vor-
dergrund, wobei sich das innere Bildbewufltsein stirker Ausdruck verschafft. Die
Kontemplation schliefilich ist durch totale Passivitit des Menschen einerseits und
durch totales Eingelassensein in den Daseinsgrund andererseits gekennzeichnet.
Massa vertrat die Ansicht, dafl die so betriebene psychologische Begriffsabklirung
eine gute Diskussionsgrundlage auch zum Gespriach mit Vertretern asiatischer
Meditationsformen abgibt.

Klaus Thomas (Berlin) beschaftigte sich mit der ,,Abgrenzung der Meditation
zur medizinisch-psychologischen Entspannung®. Er unterschied deutlich zwischen
anthropozentrischen Entspannungs- und theozentrischen Glaubensiibungen, wo-
bei er fir den ersten Bereich arztliche Begleitung fiir unerlifilich hielt. Die Un-
terscheidung zwischen medizinisch-psychologischen und geistlichen Ubungen, die
auf das Erleben der Geborgenheit bei Gott hinzielen, sei gerade fiir christliche
Meditation ungemein wichtig. Dafl sich an diese Darlegungen manche Fragen
orientierender und kritischer Art anschlossen, liegt auf der Hand.

Johannes Lotz (Miinchen) ging fiir seine Uberlegungen zur ,gegenstindlichen
und nicht-gegenstindlichen Meditation“ von der Unterscheidung zwischen Ge-
genstand und Gehalt aus. Auch wenn der Christ an der gegenstindlichen Medi-
tation festhalten wird, entfaltet sich diese erst eigentlich in der Dimension des
Ubergegenstandlichen. Die Christusmeditation hat an beiden Dimensionen, dem
irdischen wie dem verklirten Leben Christi, teil, wobei alles Gegenstindliche auf
seine iibergegenstindliche Tiefe zu durchdringen ist. So bietet christliche Medi-
tation — wichtig genug fiir das Gesprach mit der Philosophie einerseits und der
asiatischen Spiritualitdt andererseits — die einzigartige Moglichkeit, den Zusam-
menhang von Gegenstindlichem mit dem Ubergegenstindlichen zu begreifen, das
Lotz ausdriicklich vom Nicht-Gegenstindlichen abgrenzte. In dhnlicher Weise
beschrieb Klemens Tilmann (Miinchen) das Verhiltnis von ,naturaler Medita-
tion zur christlichen Glaubensmeditation“. Die naturale Meditation, gleich ob
gegenstindlich oder nicht-gegenstindlich orientiert, weckt die Tiefenschichten des
Menschen, bereitet auf Glaubenserfahrungen vor und triagt auf diese Weise dazu
bei, Glauben zu verleiblichen und von dogmatischen Formeln weg zu gelebtem
Leben zu fithren. Gleichwohl aber diirfen naturale Meditation und christliche
Glaubensmeditation nicht miteinander vermengt werden, auch wenn eine Tren-
nung zwischen beiden Meditationsformen ebenso verkehrt wire.



Im Spiegel der Zeit 387

Willi Massa fihrte dann in die ,Spiritualitit der Zen-Meditation“ ein, die er
in zwei Schritten darstellte: Finden der Lebenswirklichkeit (Erkennen der Ab-
héingigkeit, Gewinnen des Gleichgewichts, Leben aus der Wirklichkeit des Selbsts
heraus, bis man schlieflich zum Selbst erwacht) und Gestaltung der Lebenswirk-
lichkeit (Glauben als Hingabe an die Lebenswirklichkeit, Fihrung durch die
Lehriberlieferung und den Meister, Gehen des Lebensweges in der Gewinnung
der Grofimut, der Erbarmung und der Lebensfreude). Diese Spiritualitit er-
scheint deshalb auch fiir andere Meditationsformen als fruchtbar, weil sie keine
Dogmatik impliziert, sondern lediglich die Tiefe des Menschseins zur Entfal-
tung bringen maéchte. .

Josef Sudbrack (Miinchen) und Friso Melzer (Kénigsfeld) nahmen als erste zum
»Wert 6stlicher Meditationsmethoden im Christentum® Stellung. Wihrend Sud-
brack zundchst den Wert 6stlicher Meditationsmethoden unterstrich (das Reli-
giose gewinnt Bedeutung; Erfahrung und Einiibung des Glaubens wird mog-
lich) und die Gefahr der 8stlichen Spiritualitét lediglich darin sah, dafl das christ-
liche Ziel, die Begegnung mit Christus in Wort und Sakrament, zu einem Ein-
heitserlebnis verfilscht wird, fand Melzer ein deutliches Nein zu den ostasiati-
schen Methoden, da diese sich nicht von ihrem Ziel 16sen lassen. Zwar sah auch
er formale Gemeinsamkeiten, etwa in der Entspannung, der Abwehr des Ma-
terialismus und in der religiésen Erfahrung iiberhaupt, gegeben, aber ebenso tief-
greifende Unterschiede, vor allem in der Entleerung und Uberwindung der Per-
sonalitit im Ostlichen Raum. Da sich Melzer vor allem von der ,Transzenden-
talen Meditation® abgrenzte, entstand allerdings der Eindruck einer zwar durch-
aus berechtigten Polemik, die aber dem von Massa eigentlich Gemeinten nicht
vollig gerecht wurde. Die sich anschlielende lebhafte Diskussion ergab, dafl bei
aller Klarheit iiber den Zusammenhang zwischen Methode und Ziel doch bei
zahlreichen Teilnehmern eine deutliche Bereitschaft bestand, Anregungen aus
dem 6stlichen Raum fiir die christliche Meditation als wertvoll anzusehen. Immer
wieder riickte dabei das Phinomen der religisen Mystik ins Blickfeld, ebenso
freilich auch die Gefahr eines religiésen Synkretismus, dem gegeniiber die christ-
liche Meditation noch nicht geniigend eigene Kriterien zur Abgrenzung entwickelt
habe. Allgemein wurde bejaht, dafl eine ,autochthone Meditationserfahrong®
(Alfons Rosenberg), die die Kirche weithin verloren habe, mit Hilfe von dufleren
Anstoflen avs der eigenen Tradition wiedergewonnen werden mifite.

Dem galt schlieflich der letzte Themenkreis, die Besinnung auf das Proprium
christlicher Meditation, von Emmanuel von Severus (Maria Laach) unter dem
Thema ,Wort und Meditation“ und von Gerd-Heinz Mohr (Rhaunen) unter den
Aspekten ,Meditation von Bildern® und ,Meditation der Heiligen Schrift* ein-
geleitet. Ohne hier ins einzelne gehen zu konnen, zeigte sich in iiberraschender
Weise, iiber welch reiche spirituelle Traditionen die Kirche verfiigt und wie sie
sich, bleibt sie bei ihrem Auftrag, nicht zu scheuen braucht, fiir ihren Umgang
mit Christus in Gebet und Wort, Schrift und Sakrament Hilfen aus fremder Medi-
tationserfahrung kennen zu lernen, zu iiberpriifen und kritisch zu rezipieren.

Immer wieder aber zeigte sich nicht nur der Wert, sondern auch die Notwen-
digkeit einer solchen Zusammenkunft darin, dafl nicht nur Einsichten mitgeteilt



Im Spiegel der Zeit 388

und erértert wurden, sondern daff Erfahrungen einzelner zu Erfahrungen ande-
rer wurden und sich so das Grundthema jeder Meditation, ndmlich vertiefte Er-
fahrung des Glaubens zu gewinnen, unitberhérbar Raum verschaffte. Dafl es zu
keinen neuen Resultaten kam, daf Unterschiede, auch Gegensitze im Raum
stehenblieben, verhinderte nicht die Erfahrung grofler Gemeinsamkeit auf einem
Weg, den nicht Menschen allein gehen und der deshalb frei bleiben muff und
offen fiir den Gott, der mitgeht und dem einen dies und dem anderen jenes Be-
gegnungserlebnis vermittelt, alle aber als Volk Gottes unterwegs bei sich behilt,
auch wenn noch manche Wege seiner Junger nicht miteinander, sondern neben-
einander verlaufen. So wurde der unterschiedliche Ansatz zwischen evangelischer
und katholischer Theologie, der in der Vermittlung oder Nichtvermittlung von
Natur und Gnade nach wie vor besteht, zwar nicht explizit angesprochen, gleich-
wohl aber immer wieder deutlich. Uber die Art und den Stellenwert dieses Un-
terschiedes in der Gegenwart zu reden, diirfte gerade hinsichtlich der gemeinsam
bejahten Aufgabe ciner christlichen Meditation von Bedeutung fiir die Zukunft
sein.

Am Ende der Tagung wurde verabredet, alle Meditationsveranstaltungen (mit
Thema und Termin) zunichst dem ,Haus der Stille® (4813 Bethel bei Bielefeld)
mitzuteilen und Verdffentlichungen, die das Gebiet der Meditation im weitesten
Sinn berithren, Herrn Melzer bekanntzugeben, der sich freundlicherweise bereit-
erklart hat, diese zu sammeln und Interessenten auf Wunsch Auskunft zu geben
(Dr. Dr. Friso Melzer, 7744 Konigsfeld-Burgherg, Waldstrale 16). Weitere Ko-
ordinierungsmdglichkeiten sind im Gesprich. Die Leser dieser Zeitschrift sind
freundlich gebeten, Tagungsangebote und Literaturhinweise (wenn moglich in
Sonderdrucken) an die genannten Adressen weiterzugeben. Gerhard Ruhbach

Zu wenig Platz fiir die Orden in Ménchen-Gladbach?
Beobachtungen vom Katholikentag

Von den etwa 60 offiziellen Gruppen und Arbeitskreisen des 84. Deutschen Ka-
tholikentages hatte Gruppe 18 fiber das Zeugnis der geistlichen Gemeinschaften
den weitaus grofiten Zulauf. Es kamen rund 1000, darunter viel Jugend. Der
Platz reichte bei weitem nicht, man mufite die Veranstaltung am gleichen Nach-
mittag wiederholen, um allen Interessenten die Teilnahme zu erméglichen.

Was war es, das so vicle angelockt hat? Das starke geistliche Bediirfnis, das
ganz allgemein zu registrieren war? — Gottesdienste, Meditationen, geistliche
Konzerte gehorten zu den besuchtesten Veranstaltungen. Oder war es, von sei-
ten der Ordensleute, ein Verlangen nach Selbstbestitigung in aller Verunsiche-
rung? Oder, von seiten der Laien, speziell der Jugend: Suchte man, hoffte man





