
Im Spiegel der Zeit 384 

Mensch nur durch die •figurierende Treue zum Sein" (Martin Buber), durch 
das Schauen der Gestalten und das Unterscheiden der Bilder zu existieren. 

Die Aufklärung und die ihr folgende Technologisierung hat den Nutz- 
wert der Welt verabsolutiert. Diese einseitige Entwicklung der Industrie 
hat eine Zivilisation geschaffen, die dem Menschen neue Möglichkeiten 
erschlossen hat. Die Zivilisation baute sich auf wie Kasaks •Stadt hinter 
dem Strom"; aber sie gerät auch in Gefahr, sich wie diese Stadt selbst zu 
zerstören. Mehr als je denken wir deshalb heute zurück an die Zeitalter 
vor der Aufklärung, in denen die Menschheit den Deutungswert der Welt, 
das Bild und die religiöse Kunst und Kultur vor jedes kommerzielle Den- 
ken gesetzt hat. Doch nicht Restauration ist unser Ziel, sondern das Erken- 
nen der Proportionen von Nutzwert und Deutungswert, von Zivili- 
sation und Kultur. Denn nur so kann die moderne Gesellschaft die Zwangs- 
vorstellungen von Profit und Konsum aufbrechen und die Realität wieder 
als Bild erfahren, als Verweis auf einen Sinn, der über unser technologi- 
sches Termitendasein hinausreicht. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Christliche Meditation heute 

Ein Tagungsbericht 

Schon im Frühjahr 1973 hatte der Berichterstatter zu einem Austausch über Me- 
ditationstagungen und die damit verbundenen Fragen eingeladen und sich an 
etwa 20 Damen und Herren gewandt, die Einkehrtagungen verantwortlich leiten 
oder sich literarisch mit diesen Fragen beschäftigt haben. Zur großen Überra- 
schung hat niemand der Eingeladenen abgesagt, sondern fast jeder noch weitere 
Teilnehmer benannt. So waren im Nu 87 Namen beieinander, von denen dem 
Berichterstatter selbst kaum die Hälfte bekannt waren. Jedenfalls bestätigte diese 
Tatsache die Berechtigung der Einladung. Nach ausführlicher Korrespondenz über 
den Tagungsablauf fand die Zusammenkunft vom 3. bis 5. Juni 1974 im Betheler 
•Haus der Stille" mit 23 Teilnehmern statt, an einer sehr ruhigen, zur Konzen- 
tration einladenden Stätte, unter der freundlichen Fürsorge von Betheler Diako- 
nissen, eingebunden in die Gebetszeiten des Hauses und von Anfang bis Ende 
vom intensiven Auf einanderhören und Miteinanderspredien der Teilnehmer be- 
gleitet. 



Im Spiegel der Zeit 385 

Der Berichterstatter erläuterte bei seiner Begrüßung, was ihn zu seiner Einla- 
dung bewogen hatte. 
1. In der Regel werden Meditationstagungen heute von einem Tagungsleiter 
allein durchgeführt oder bestenfalls zusammen mit Kollegen, die nach den glei- 
chen Methoden arbeiten. 
2. Ein Gespräch über die Zielvorstellungen, die Methoden und Erfahrungen bei 
Einkehrtagungen kommt jedoch nur selten zustande; Kontakte, die sich irgend- 
wann ergeben, finden in der Regel keine Fortsetzung und Vertiefung. 
3. Dabei ist angesichts des in allen Konfessionen erwachten Verlangens nach Be- 
sinnung und vertiefter Begründung der eigenen Existenz im Raum von Kirche 
und Welt nicht nur ein verstärktes, sondern auch ein gemeinsam überlegtes und 
verantwortetes Angebot der Anleitenden vonnöten. Überall sind •falsche Pro- 
pheten" und Scharlatane am Werk, die die vorhandene •Marktlücke" ausnutzen. 
Eine Unterscheidung der Geister ist auch hinsichtlich der Meditation unabweis- 
bar geworden. Sind die verantwortlichen Tagungsleiter jedoch bereit, von be- 
stimmten Angeboten deutlich abzuraten und wenn ja, nach welchen Kriterien? 
4. Angesichts der Nachfrage nach Meditationskursen stellen sich im kirchlichen 
Raum zunehmend mehr Menschen für die Leitung von solchen Veranstaltungen 
zur Verfügung, die nach einer bestimmten •Technik" verfahren, die Hinter- 
gründe der Meditation aber weder geistig noch erlebnismäßig verarbeiten und 
daher anderen auch nicht vermitteln können. Jedenfalls bleibt unsicher, ob solche 
Meditationspragmatiker wirklich vertiefter Frömmigkeit, Christuserfahrung und 
christlicher Verantwortung in der Welt den Weg bahnen oder nicht viel mehr 
seelische Vorgänge in Gang setzen, die sie nicht zu überblicken und zu steuern 
vermögen. Deshalb erscheinen Tagungsangebote an Meditationsleiter als drin- 
gend erforderlich, die die notwendige Einübung wie die kirchliche Dimension 
der Meditation deutlich machen. 
5. Meditation ist keine konfessionsgebundene Thematik, auch wenn in der evan- 
gelischen Kirche Spiritualität und Aszetik über lange Zeit hin verkümmert sind. 
Die Berneuchener Bewegung und der Aufschwung evangelischer Kommunitäten 
hat zu einem Aufbruch in den vergangenen Jahrzehnten geführt, der auch litera- 
risch seinen Niederschlag fand. Gleichwohl ist der Kontakt mit der katholischen 
Spiritualität dringend erforderlich, damit die evangelischen Versuche, ihre immer 
noch vorhandene leichte Unsicherheit und daraus resultierte Gespreiztheit ver- 
lieren und größere Selbstverständlichkeit gewinnen. Auch hinsichtlich der inhalt- 
lichen Fragen der Meditation erscheint eine stärkere interkonfessionelle Zusam- 
menarbeit geboten. 
6. Schließlich empfiehlt sich eine stärkere Koordination der Meditationsangebote 
und der wissenschaftlichen Aufarbeitung bestimmter Einzelfragen, damit nicht, 
wie es weithin geschieht, bestimmte Aspekte der Meditation ständig, andere je- 
doch überhaupt nicht behandelt werden. 

Sämtliche der hier angeschnittenen Gesichtspunkte wurden während der Ta- 
gung mehrfach und in der Schlußbesprechung ausführlich aufgegriffen. Überein- 
stimmung der Teilnehmer bestand darin, daß die vorbereiteten Referate mög- 
lichst kurz sein und für das Gespräch viel Zeit bleiben sollte. Diese Absprache 



Im Spiegel der Zeit 386 

wurde durchweg eingehalten, so daß ein überaus fruchtbarer Austausch in einer 
bei allen vorhandenen Meinungsunterschieden entspannten Atmosphäre möglich 
wurde. In absehbarer Zeit sollen die gehaltenen Vorträge im Druck erscheinen. 

Der erste Vormittag war der Begriffserklärung gewidmet. Willi Massa (St. 
Augustin) begann mit einer Überlegung zu den Begriffen •Betrachtung - Medi- 
tation - Kontemplation" und zeigte aus der Tradition der Kirche, daß Medi- 
tation und Kontemplation Vertiefungen und Entfaltungen der Betrachtung dar- 
stellen. Da die Übergänge in der Wortgeschichte weithin fließend sind, bezog sich 
Massa vornehmlich auf die Beschreibung des seelischen Prozesses, den die drei 
Termini andeuten: In der Betrachtung ist der Mensch aktiv mit Hilfe des Ver- 
standes und des Willens auf einen Gegenstand oder ein Gegenüber ausgerichtet; 
in der Meditation tritt die Empfangshaltung, die passive Einstellung in den Vor- 
dergrund, wobei sich das innere Bildbewußtsein stärker Ausdruck verschafft. Die 
Kontemplation schließlich ist durch totale Passivität des Menschen einerseits und 
durch totales Eingelassensein in den Daseinsgrund andererseits gekennzeichnet. 
Massa vertrat die Ansicht, daß die so betriebene psychologische Begriffsabklärung 
eine gute Diskussionsgrundlage auch zum Gespräch mit Vertretern asiatischer 
Meditationsformen abgibt. 

Klaus Thomas (Berlin) beschäftigte sich mit der •Abgrenzung der Meditation 
zur medizinisch-psychologischen Entspannung". Er unterschied deutlich zwischen 
anthropozentrischen Entspannungs- und theozentrischen Glaubensübungen, wo- 
bei er für den ersten Bereich ärztliche Begleitung für unerläßlich hielt. Die Un- 
terscheidung zwischen medizinisch-psychologischen und geistlichen Übungen, die 
auf das Erleben der Geborgenheit bei Gott hinzielen, sei gerade für christliche 
Meditation ungemein wichtig. Daß sich an diese Darlegungen manche Fragen 
orientierender und kritischer Art anschlössen, liegt auf der Hand. 

Johannes Lotz (München) ging für seine Überlegungen zur •gegenständlichen 
und nicht-gegenständlichen Meditation" von der Unterscheidung zwischen Ge- 
genstand und Gehalt aus. Auch wenn der Christ an der gegenständlichen Medi- 
tation festhalten wird, entfaltet sich diese erst eigentlich in der Dimension des 
Ubergegenständlichen. Die Christusmeditation hat an beiden Dimensionen, dem 
irdischen wie dem verklärten Leben Christi, teil, wobei alles Gegenständliche auf 
seine übergegenständliche Tiefe zu durchdringen ist. So bietet christliche Medi- 
tation - wichtig genug für das Gespräch mit der Philosophie einerseits und der 
asiatischen Spiritualität andererseits - die einzigartige Möglichkeit, den Zusam- 
menhang von Gegenständlichem mit dem Übergegenständlichen zu begreifen, das 
Lotz ausdrücklich vom Nicht-Gegenständlichen abgrenzte. In ähnlicher Weise 
beschrieb Klemens Tilmann (München) das Verhältnis von •naturaler Medita- 
tion zur christlichen Glaubensmeditation". Die naturale Meditation, gleich ob 
gegenständlich oder nicht-gegenständlich orientiert, weckt die Tiefenschichten des 
Menschen, bereitet auf Glaubenserfahrungen vor und trägt auf diese Weise dazu 
bei, Glauben zu verleiblichen und von dogmatischen Formeln weg zu gelebtem 
Leben zu führen. Gleichwohl aber dürfen naturale Meditation und christliche 
Glaubensmeditation nicht miteinander vermengt werden, auch wenn eine Tren- 
nung zwischen beiden Meditationsformen ebenso verkehrt wäre. 



Im Spiegel der Zeit 387 

Willi Massa führte dann in die •Spiritualität der Zen-Meditation" ein, die er 
in zwei Schritten darstellte: Finden der Lebenswirklichkeit (Erkennen der Ab- 
hängigkeit, Gewinnen des Gleichgewichts, Leben aus der Wirklichkeit des Selbsts 
heraus, bis man schließlich zum Selbst erwacht) und Gestaltung der Lebenswirk- 
lichkeit (Glauben als Hingabe an die Lebenswirklichkeit, Führung durch die 
Lehrüberlieferung und den Meister, Gehen des Lebensweges in der Gewinnung 
der Großmut, der Erbarmung und der Lebensfreude). Diese Spiritualität er- 
scheint deshalb auch für andere Meditationsformen als fruchtbar, weil sie keine 
Dogmatik impliziert, sondern lediglich die Tiefe des Menschseins zur Entfal- 
tung bringen möchte. 

Josef Sudbrack (München) und Friso Melzer (Königsfeld) nahmen als erste zum 
•Wert östlicher Meditationsmethoden im Christentum" Stellung. Während Sud- 
brack zunächst den Wert östlicher Meditationsmethoden unterstrich (das Reli- 
giöse gewinnt Bedeutung; Erfahrung und Einübung des Glaubens wird mög- 
lich) und die Gefahr der östlichen Spiritualität lediglich darin sah, daß das christ- 
liche Ziel, die Begegnung mit Christus in Wort und Sakrament, zu einem Ein- 
heitserlebnis verfälscht wird, fand Melzer ein deutliches Nein zu den ostasiati- 
schen Methoden, da diese sich nicht von ihrem Ziel lösen lassen. Zwar sah auch 
er formale Gemeinsamkeiten, etwa in der Entspannung, der Abwehr des Ma- 
terialismus und in der religiösen Erfahrung überhaupt, gegeben, aber ebenso tief- 
greifende Unterschiede, vor allem in der Entleerung und Überwindung der Per- 
sonalität im östlichen Raum. Da sich Melzer vor allem von der •Transzenden- 
talen Meditation" abgrenzte, entstand allerdings der Eindruck einer zwar durch- 
aus berechtigten Polemik, die aber dem von Massa eigentlich Gemeinten nicht 
völlig gerecht wurde. Die sich anschließende lebhafte Diskussion ergab, daß bei 
aller Klarheit über den Zusammenhang zwischen Methode und Ziel doch bei 
zahlreichen Teilnehmern eine deutliche Bereitschaft bestand, Anregungen aus 
dem östlichen Raum für die christliche Meditation als wertvoll anzusehen. Immer 
wieder rückte dabei das Phänomen der religiösen Mystik ins Blickfeld, ebenso 
freilich auch die Gefahr eines religiösen Synkretismus, dem gegenüber die christ- 
liche Meditation noch nicht genügend eigene Kriterien zur Abgrenzung entwickelt 
habe. Allgemein wurde bejaht, daß eine •autochthone Meditationserfahrung" 
(Alfons Rosenberg), die die Kirche weithin verloren habe, mit Hilfe von äußeren 
Anstößen aus der eigenen Tradition wiedergewonnen werden müßte. 

Dem galt schließlich der letzte Themenkreis, die Besinnung auf das Proprium 
christlicher Meditation, von Emmanuel von Severus (Maria Laach) unter dem 
Thema •Wort und Meditation" und von Gerd-Heinz Mohr (Rhaunen) unter den 
Aspekten •Meditation von Bildern" und •Meditation der Heiligen Schrift" ein- 
geleitet. Ohne hier ins einzelne gehen zu können, zeigte sich in überraschender 
Weise, über welch reiche spirituelle Traditionen die Kirche verfügt und wie sie 
sich, bleibt sie bei ihrem Auftrag, nicht zu scheuen braucht, für ihren Umgang 
mit Christus in Gebet und Wort, Schrift und Sakrament Hilfen aus fremder Medi- 
tationserfahrung kennen zu lernen, zu überprüfen und kritisch zu rezipieren. 

Immer wieder aber zeigte sich nicht nur der Wert, sondern auch die Notwen- 
digkeit einer solchen Zusammenkunft darin, daß nicht nur Einsichten mitgeteilt 



Im Spiegel der Zeit 388 

und erörtert wurden, sondern daß Erfahrungen einzelner zu Erfahrungen ande- 
rer wurden und sich so das Grundthema jeder Meditation, nämlich vertiefte Er- 
fahrung des Glaubens zu gewinnen, unüberhörbar Raum verschaffte. Daß es zu 
keinen neuen Resultaten kam, daß Unterschiede, auch Gegensätze im Raum 
stehenblieben, verhinderte nicht die Erfahrung großer Gemeinsamkeit auf einem 
Weg, den nicht Menschen allein gehen und der deshalb frei bleiben muß und 
offen für den Gott, der mitgeht und dem einen dies und dem anderen jenes Be- 
gegnungserlebnis vermittelt, alle aber als Volk Gottes unterwegs bei sich behält, 
auch wenn noch manche Wege seiner Jünger nicht miteinander, sondern neben- 
einander verlaufen. So wurde der unterschiedliche Ansatz zwischen evangelischer 
und katholischer Theologie, der in der Vermittlung oder NichtVermittlung von 
Natur und Gnade nach wie vor besteht, zwar nicht explizit angesprochen, gleich- 
wohl aber immer wieder deutlich. Über die Art und den Stellenwert dieses Un- 
terschiedes in der Gegenwart zu reden, dürfte gerade hinsichtlich der gemeinsam 
bejahten Aufgabe einer christlichen Meditation von Bedeutung für die Zukunft 
sein. 

Am Ende der Tagung wurde verabredet, alle Meditationsveranstaltungen (mit 
Thema und Termin) zunächst dem •Haus der Stille" (4813 Bethel bei Bielefeld) 
mitzuteilen und Veröffentlichungen, die das Gebiet der Meditation im weitesten 
Sinn berühren, Herrn Melzer bekanntzugeben, der sich freundlicherweise bereit- 
erklärt hat, diese zu sammeln und Interessenten auf Wunsch Auskunft zu geben 
(Dr. Dr. Friso Melzer, 7744 Königsfeld-Burgberg, Waldstraße 16). Weitere Ko- 
ordinierungsmöglichkeiten sind im Gespräch. Die Leser dieser Zeitschrift sind 
freundlich gebeten, Tagungsangebote und Literaturhinweise (wenn möglich in 
Sonderdrucken) an die genannten Adressen weiterzugeben.        Gerhard Ruhbach 

Zu wenig Platz für die Orden in Mönchen-Gladbach? 

Beobachtungen vom Katholikentag 

Von den etwa 60 offiziellen Gruppen und Arbeitskreisen des 84. Deutschen Ka- 
tholikentages hatte Gruppe 18 über das Zeugnis der geistlichen Gemeinschaften 
den weitaus größten Zulauf. Es kamen rund 1000, darunter viel Jugend. Der 
Platz reichte bei weitem nicht, man mußte die Veranstaltung am gleichen Nach- 
mittag wiederholen, um allen Interessenten die Teilnahme zu ermöglichen. 

Was war es, das so viele angelockt hat? Das starke geistliche Bedürfnis, das 
ganz allgemein zu registrieren war? - Gottesdienste, Meditationen, geistliche 
Konzerte gehörten zu den besuchtesten Veranstaltungen. Oder war es, von Sei- 
ten der Ordensleute, ein Verlangen nach Selbstbestätigung in aller Verunsiche- 
rung? Oder, von Seiten der Laien, speziell der Jugend: Suchte man, hoffte man 




