Wenn Gott Mensch wiirde . . .
Karl-Heinz Crumbach SJ, Miinchen

»Wenn ein Gott fiir mich Mensch wiirde, fiir mich, liebte ich ihn, ihn ganz
allein. Es wiren Bande des Blutes zwischen ihm und mir, und fiir das Dan-
ken reichten alle Wege meines Lebens nicht . . . Ein Gott-Mensch, aus un-
serem gedemiitigten Fleisch gebildet. Ein Gott, der erfahren wollte, wie
der Salzgeschmack auf unserer Zunge schmeckt, wenn uns alles verlassen
hat, ein Gott, der all das Leid im voraus auf sich nihme, das ich heute
leide . .. Nein, ein Unsinn.“

Waire Gott Mensch: eine Hoffnung, die ungeheuerlich ist, weil durch sie
alles verwandelt wiirde. In aller Einsamkeit und Verzweiflung des Men-
schen wiirde ein Licht aufstrahlen, das durch nichts mehr verdunkelt
werden kann. Es wére wie eine neue Schépfung, und die Nacht, in der sie
geschdhe, wire jung wie die erste Nacht der Welt: , Was kann ein Men-
schenherz denn tiefer rithren als der Anbruch einer neuen Welt? Als die
Jugend, Jugend voll Erwartung? Als der Beginn einer Liebe, wo noch
alles méglich ist? ... Ich gabe meine rechte Hand hin, wenn ich daran
glauben koénnte, glauben nur fiir einen Augenblick!

Bariona, der ,Donnersohn“, Vorsteher eines winzigen und verlassenen
Fleckens in den Bergen unweit von Bethlehem, kann es einfach nicht glau-
ben, als die Hirten die Nachricht bringen, Christus sei geboren. Der Ge-
danke ist grofartig, doch geniigt ein einziger Blick in die Welt, um zu
sehen, daf da nach wie vor nichts ist als Kalte und tiefste Finsternis. An
der ausweglosen Situation seines Dorfes erkennt Bariona mit scharfem
Blick in klaren Konturen die wahre Lage der Welt und des Menschen:
»Die Welt ist nichts als ein miider Absturz chne Ende. Die Welt ist nur ein
Klumpen Erde, der nicht aufhért zu fallen. Menschen und Dinge erscheinen
in einem Punkt des Absturzes, und, kaum aufgeschienen, reifit sie das
allgemeine Fallen mit sich. Sie fangen an zu stiirzen, sie zersetzen sich,
sie zerfallen.“ Im Grunde ist es die Welt selber: das Dorf Bethsur, das nur
noch Greise bewohnen, das Dorf, das im Sterben liegt — wie ein leeres
Theater, in dem der Vorhang gefallen und die Zuschauer lingst gegangen
sind, und ringsum, wie eine undurchdringliche Mauer, Dunkel und Schwei-
gen. Es ist sinnlos zu zeugen, Leben weiterzugeben, denn das wiirde die
endlose Agonie der Welt nur hinausziehen: ,Alle sind Besiegte . .. und
der grofite Wahnsinn auf Erden ist die Hoffnung.*

Und auch als alle Bewohner des Dorfes zum Stall nach Bethlehem ren-
nen: Bariona bleibt dabei, in letzter Einsamkeit, will Zeuge und Waage



Karl-Heinz Crumbach 402

sein fiir das Leid aller Menschen und es in sich hineinschlie8en. Denn die
Wiirde des Menschen liegt in der Verzweiflung, in der urspriinglichen
Emporung der Freiheit, in der der Mensch sich als Sdule des Unrechts zum
Himmel erhebt.

Es ist Balthasar, einer der Weisen aus dem Morgenland, der es vermag,
Bariona nachdenklich zu machen, indem er ihm zeigt, was die Geburt des
Kindes im Stall bedeutet: , Hor zu! Christus wird in seinem Fleische leiden,
weil er Mensch ist. Aber er ist auch Gott. Und mit seiner ganzen Gottheit
steht er jenseits dieses Leidens. Und wir Menschen, die wir nach Gottes
Bild geschaffen sind, wir stehen jenseits unserer Leiden in dem Mafle, als
wir Gott ahnlich sind.“ Deshalb darf der Mensch nicht wie Bariona endlos
um sein Leid kreisen und sein Leben in der Betrachtung des Ubels, der
Ungerechtigkeit und des Leides verschwenden. Das Leid bleibt. Aber
Christus 148t den Menschen die Wahrheit entdecken, dafl der Mensch nicht
beim Leid ist, sondern es ubertrifft. Der Mensch selber kann dem Leid
Sinn verleihen, darf es nach seinem Willen gestalten, denn alles, die ganze
Welt, auch das Leid, gehért ihm. Im Menschen kann die Liebe Gottes
begegnen, die allem Sinn verleiht. So kann sein Leben jenseits der Ver-
zweiflung neu beginnen. ,Und jedesmal, wenn ein Kind geboren wird,
wird Christus in ihm und durch es geboren, um ewig verhéhnt zu werden
mit ihm in allem Leid und um in ihm und durch es einmal fiir immer allem
Leid zu entkommen.“ In allem Leid des Menschen und der Welt zeigt
Christus die Moglichkeit unerschiitterlicher Freude.

Bariona ist bereit, tiber diese gute Nachricht nachzusinnen, und beginnt
zu glauben. Am Ende macht er sich auf, fiir das neugeborene Kind, das
verfolgt wird, sein Leben zu geben.

J. P. Sartre’s Stiick ,Bariona oder der Donnersohn“! wurde am 24. De-
zember 1940 in einem Gefangenenlager bei Trier uraufgefiihrt. Viele
Gespriche mit einem jungen Priester, den Sartre gut leiden mochte, waren
voraufgegangen. Der Gedanke: Was wire, wenn Gott Mensch wiirde? hat
ihn in dieser Zeit intensiv beschiftigt. Es ist nicht schwer, sich vorzustellen,
welch tiefen Eindruck das Stiick bei den Gefangenen hinterlie. Sartre
selber spielte bei der Auffithrung den Balthasar, der sagt: ,So kommt er
(Christus) zu den Blinden und den Heimatlosen, den Kriippeln und den
Kriegsgefangenen mit der Botschaft: Gebt euer Leben dennoch weiter!
Denn auch fiir Blinde und fir Heimatlose, firr Kriippel und Kriegsgefan-
gene gibt es noch Freude!“

Sartre 148t allerdings keinen Augenblick einen Zweifel daran, dafl er
selber an die Wirklichkeit der Menschwerdung Gottes weder glaubte noch

1 Erstmalig in deutscher Ubersetzung verdffentlicht in: G. Hasenhiittl, Gott ohne Gott.
Ein Dialog mit Jean-Paul Sartre. Styria, Graz 1972, 263-336.



Wenn Gott Mensch wiirde . . . 403

glaubt: ,Wenn ich mein Thema aus der Mythologie des Christentums
nahm, so heiflt das nicht, daf sich die Richtung meines Denkens in der Zeit
der Gefangenschaft geindert hitte. Es handelte sich einfach darum, in
Ubereinstimmung mit den gefangenen Priestern, einen Gegenstand zu
finden, der an diesem Heiligen Abend die weiteste Einheit zwischen
Christen und Unglaubigen verwirklichen konnte.“

» . ..ecinen Gegenstand zu finden, der an diesem Heiligen Abend die
weiteste Einheit zwischen Christen und Unglaubigen verwirklichen
konnte.“

Was bedeutet diese Einheit, von der die Rede ist? Zielt sie etwa nur die
rihrselige Gemeinsamkeit einer Weihnachtsromantik an, die vielleicht an
einem Heiligen Abend, zumal in der traurigen Abgeschlossenheit und
unter den Entbehrungen eines Gefangenenlagers, Menschen fiir eine Zeit
zu verbinden vermag? Dann wire sie triigerisch, denn der niichterne Blick
und die Helligkeit des anbrechenden Tages wiirde sie als Schein entlarven.

Was wire, wenn Gott Mensch wiirde? Das Weihnachtsspiel ,spielt®
diesen Gedanken durch — angesichts einer gottverlassenen Welt. Kann er
als eine Frage aufgefafit werden, die Christen und Unglaubige in gleicher
Weise radikal betrifft, die sie gemeinsam vor die Entscheidung stellt und
in der sie so wirklich sich finden? Dann aber ware eine Einheit gemeint,
die Christen und Unglaubige nicht nur an diesem oder jenem Heiligen
Abend verbindet, sondern an allen Abenden der Welt.

Was wire, wenn Gott Mensch wiirde? Diese Frage rithrt an das alte und
vielleicht bei manchen langst vergessene Leid der Frage nach Gott. Dieser
Moglichkeit — schon als blofer Méglichkeit — im Denken und Fragen Raum
geben oder ihr nachsinnen wird nur ein Mensch, der auch jenes Leid neu
vorkommen lassen will. Die bestimmte Frageweise 148t jenes Leid jedoch
nicht 1anger aufkommen als blofl vage Sehnsucht nach einem ,hdchsten
Wesen®, sondern bringt es mitten im Raum ciristlichen Redens von Gott
zur Sprache: Nur wenn Gott wirklich Mensch wiirde, nur wenn er im
Menschen gesucht und gefunden werden kénnte, wire seine Wirklichkeit
erwiesen. Die Frage nach der Menschwerdung Gottes bringt diese Wirk-
lichkeit als Moglichkeit in den Blick.

Alles hingt ja — auch fir den Christen — davon ab, ob die Mensch-
werdung Gottes heute zur Sprache gebracht werden kann — Sprache hier
aufgefafit als jene Einheit von Wort und Tat, die zur Aussage wird — und
so heute Gott sich zeigt als Mensch, heute im Leben und Sterben des Men-
schen erfahrbar ist. Die Annahme einer vergangenen Menschwerdung —
als einmaliges Faktum — bleibt dahinter weit zuriick. Vielleicht kann ge-
rade die hypothetische Redeweise ,, Was wire, wenn Gott Mensch wiirde?*
auch der Forderung, heute den Glauben zu verantworten, einen radikalen



Karl-Heinz Crumbach 404

Sinn verleihen, der nicht ausgeht von einer fertigen Antwort, die nur auf-
gedeckt werden miifdte, sondern weifl, dafl die Wahrheit einer Antwort,
wie immer sie auch ausfallt, immer neu erst auf dem Spiele steht.

Nun kann aber gerade das Leben Jesu selbst als der geschichtliche Aus-
gangspunkt einer solchen Redeweise von Gott aufgefafit werden. Jesus
erhebt ja den Anspruch, dafl in seinen Worten und Taten, in seinem Leben
und Sterben Gott selber sich aussagt, Gott selber zur Sprache kommt. In
seinem bedingungslosen Einsatz fiir den bedrohten Menschen, in seinem
Kampf auf Leben und Tod kann dieses Leben selber — fiir Christen und
Ungléubige - als Versuch einer Antwort auf die Frage gelten: Was wire,
wenn Gott Mensch wiirde? Ist so diese Frage im Ursprung des Christen-
tums selber beheimatet, kann die Einheit von Christen und Unglaubigen
allererst radikal gedacht werden. Durch sein eigenes Leben und Sterben
gibt Jesus dem Wort ,Gott“ einen neuen Sinn und stellt ihn zur Diskus-
sion: Er gibt menschliches Leben als den ,Ort“ an, an dem allein das Wort
~Gott® einen verstindlichen und angebbaren Sinn erhalten kann. Das
Leben Jesu ist so fiir alle Zeit eine ,Sprachanweisung® fiir den Versuch,
von Gott zu reden.

Glaube ist der Entschlufi, der Einladung, die Jesu Leben ausspricht, zu
folgen und die neue Sprachanweisung fiir die Rede von Gott fiir sein eige-
nes Leben zu iibernehmen. Dieser Glaube setzt voraus die uneingeschrinkte
Wahrnehmung von Erfabrung, die Bereitschaft, sein Herz nicht vor dem
Leiden an der Wirklichkeit abzudichten, sondern es — wie Bariona — in sich
einzulassen: allen Schmerz und alle Freude, alle Angst und alle Hoffnung,
alle Fragen und Zweifel, das eigene und das fremde Leid.

Das Wort ,Gott“ ist — nach einem Gedanken von Karl Rahner — wahr-
haft ,fatum®: ,Schicksal“ und ,gesagtes Wort* in einem. Denn die Frage,
ob es gelingt, in menschlichem Leben und Sterben den Sinn des Wortes
»Gott* zur Sprache zu bringen, Gottes Liebe auf dem Antlitz des Menschen
ansichtig zu machen, ist in der Tat eine Schicksalsfrage.

Man kann diesen Gedanken noch weiterfithren: Der Mensch, der sich
diesem ,fatum® stellt und es in der Tat seines Lebens auf sich nimmt, steht
in seinem ganzen Leben und in jeder neuen Situation immer wieder in der
Spannung von in-fans und Pro-phet: in der Spannung eines hilflosen
Kindes, das nicht reden kann von diesem Wort und dem in der eigenen
Enge und Angst jeder Versuch nur zum Stammeln gerit — und des Pro-
pheten, der es doch immer wieder muff, an den immer wieder neu die For-
derung ergeht, mit diesem Wort Zukunft anzusagen und offenzuhalten in
einer Welt, die zum Sterben verurteilt scheint, der so immer wieder neu
beginnt, dieses Wort in die liebende Tat seines Lebens umzusetzen, damit
die Ankunft Gottes beim Menschen als Friede und Freude sichtbar wird.





