
Meditation • Selbstfindung durch Begegnung 

Klaus Rohr, Luzern 

Der Begriff Meditation, so vieldeutig er heute verwendet wird, enthält 
immer eine mehr oder weniger entschiedene Abkehr von dem, was ich 
•Leistungs-Leben" nennen möchte. Dieses ist charakterisiert durch eine 
auf der Subjekt-Objekt-Spaltung basierende naturwissenschaftliche 
Denkweise und Welt-Erfassung, deren Prinzip das Wägen und Messen 
ist und die in letzter Konsequenz nur noch Wäg- und Meßbares als Wirk- 
liches betrachtet und zum Glauben führt, alles sei machbar. Dieses Den- 
ken hat uns ungeheure Mittel in die Hand gegeben, und unser Leben 
wäre ohne seine Errungenschaften unvorstellbar. Zu ihren Spitzenleistun- 
gen gehören Überschallflug, Atombombe, Weltraumreisen. Kontrolle der 
genetischen Steuerung, zentrale Lenkung der psychischen Vorgänge, Ver- 
fügung über •nützliches" und •unnützes" Leben werden über kurz oder 
lang reale Möglichkeiten. 

Und doch sind wir ratlos. Denn am Ende dieser Entwicklungslinien 
steht ein Termitenstaat, dessen Grundlage reine Rationalität ist. Der 
Mensch in einer solchen Welt zählt nur, insofern er wäg- und meßbare 
Leistungen erbringt. Die Luft, die wir so atmen, prägt unser Inneres. Die 
Leistung wird zur Münze, mit der wir Daseinsberechtigung erkaufen. 
Die einseitige Förderung und Forderung der Verstandeskräfte, der 
Druck, homo faber, möglichst homo faber semetipsius (Werkmeister sei- 
ner selbst) zu sein, läßt das Gestaltganze des Lebens, die Einheit von 
Denken, Fühlen und Empfinden, von Tun und Sinn, auseinanderbrechen. 
Die emotionalen Kräfte liegen brach und können sich nur noch als Stör- 
faktoren bemerkbar machen. So sind viele psychische Krankheiten durch 
diese erzwungene Kopflastigkeit geprägt. An Stelle des Vernehmen- 
Könnens steht das Begreifen-Müssen. Das gilt einerseits für die Beziehun- 
gen des Menschen zum Leben, zur Natur: er ist nicht mehr getragen und 
geborgen im Fluß des Seins, sondern er muß es in den Griff bekommen, es 
beherrschen und sich unterwerfen. Das gilt aber andererseits noch viel mehr 
für den Bereich der Menschlichkeit. Der andere ist nicht ein Du, sondern er 
wird jedem zum Objekt. Das Endergebnis ist dann Isolation. An die Stelle 
des homo natura (des Menschen als Naturwesen), der Anteil hat am Ge- 
heimnis des Lebens, tritt der Vereinzelte, der seine Lebensberechtigung 
unaufhörlich durch Leistungen beweisen muß. Der Mensch als ens sociale 
(als Gemeinschaftswesen), der von der Transzendenz der Liebe und Mit- 
menschlichkeit lebt, wird ersetzt durch den Organisator des Nebeneinander. 



Klaus Rohr 406 

Das Erwachen des Bedürfnisses nach Meditation zeigt viele Merkmale 
einer Reaktion auf diese Entwicklung. Es wäre reizvoll, die Gemeinsam- 
keit mit anderen geistigen Strömungen ähnlicher Stoßrichtung herauszu- 
arbeiten. In der Heilkunde war es das Versagen des natur-wissenschaft- 
lichen rationalen Instrumentariums bei der Behandlung vieler psychischer 
Krankheiten, das zur Entwicklung eines sozusagen meditativen Zuganges 
zum Gestaltganzen des Menschen führte, wie ihn die Psychoanalyse 
und ihre Tochterschulen erarbeiteten. In der Philosophie sei erinnert an 
Henri Bergson, den Philosophen des Elan vital, an Max Scheler, der 
vom •intensiven und unmittelbaren Erlebnisverkehr mit der Welt selbst" 
spricht, an Martin Heidegger, der die Frage nach dem Sein stellt, oder 
an Martin Buber, für den die Ich-Du-Beziehung im Zentrum des Mensch- 
lichen steht. Im Bereich des Religiösen sind es die Jesus-People und die 
Pfingstbewegungen, die einen Ausweg aus dem rational-technischen Un- 
behagen suchen. Und schließlich beziehen viele politische Gruppierungen, 
vor allem marxistischer Prägung, ihre Dynamik aus dem Bestreben, die 
Werte des Menschlichen gegenüber einer einseitigen Technisierung zu 
bewahren. 

Doch zurück zur Frage, was Meditation meint. Indem der Meditierende 
im Akt des Meditierens Stille sucht und auf Tätigkeit verzichtet, stellt er 
sich auf Hören und Vernehmen ein. In diesem Hören und Vernehmen 
liegt eine Beziehungsstruktur, die das Meditieren als eine Bewegung 
zeigt, deren Richtung wegweist von der Vereinzelung, der Isolation, der 
Versachlichung, dem Nebeneinander, dem Zwang zur dauernden Selbst- 
betätigung und Selbstbehauptung. Es gründet in einem existentiellen Wis- 
sen, daß der Einzelne aufgehoben und geborgen ist in einem gemeinsamen 
Sinn und Sein. Das Sein ist nicht ein Zufall, sondern tragender Grund. 

Isolation, Versachlichung, Nebeneinander, Zwang zur dauernden 
Selbstbestätigung sind für die Gesellschaft wie für den Einzelnen Sym- 
ptome einer krankhaften Fehlentwicklung. Diese wurzelt in der Be- 
einträchtigung des sogenannten Urvertrauens. Urvertrauen heißt jene 
Gewißheit, die das Kind von Geburt an spürt, wenn es um seiner selbst 
willen geliebt und angenommen ist. Das Kind lebt in seinen ersten Erden- 
tagen in einer objektlosen Verschmolzenheit mit seiner Umwelt. Die 
Liebe und Fürsorge seiner Mutter eröffnet ihm schrittweise den Zugang 
zur Welt, in der Geborgenheit und Geliebtwerden um seiner selbst willen 
die grundlegenden Erfahrungen sind. Daraus erwächst das Urvertrauen 
als das, was Leben, Entwicklung, Auseinandersetzung, aber auch Geben- 
Können überhaupt erst ermöglicht. 

Sinn und Ziel des Menschseins ist das Lieben-Können, wie Ursprung 
des Lebens als Mensch im eigentlichen Sinne Geliebtwerden ist. Darin 



Meditation - Selbstfindung durch Begegnung 407 

unterscheidet sich die menschliche Sozialisation vom Termitenstaat. Der 
Mensch als Individuum verwirklicht sich nicht in der Ich-Es-Beziehung 
des Nebeneinander, deren Band die Leistung ist, und die gleichzeitig 
Isolation bedeutet, sondern in der Ich-Du-Beziehung, dem Miteinander. 
Dadurch erst wird er Individuum. Individuation und menschliche Soziali- 
sation bedingen und fordern einander gegenseitig. Eine Entwicklung, 
die auf das Wäg- und Meßbare, die Leistung, einseitige Rationalität, 
Be-greifen und Er-fassen auch im zwischenmenschlichen Bereich ausge- 
richtet ist, wirkt krankmachend, weil sie nicht den Menschen in seiner 
Ganzheit sieht und so Individuation und Sozialisation behindert. Denn 
die Anstrengung des Be-greifen- und Er-fassen-Müssens, des sich Be- 
haupten, führt zu seelischer Einseitigkeit, zur Aufrichtung von inneren 
Mauern gegen das Erfühlen der zwischenmenschlichen Emotionalität, das 
Erleben der eigenen Grenzen, die zugleich Tore und Brücken zum ande- 
ren sind. Hören und Vernehmen heißt sich selbst und den anderen ernst 
nehmen, Freiheit und Begrenzung in einem umfassenden Ganzen einge- 

borgen wissen. 
So ist Meditieren eine Weise, Transzendenz zu erfahren, Transzendenz 

als das, was über den Einzelnen hinausgeht, seine Isolation im Verneh- 
men und Antworten-können auf das Vernommene aufbricht. Psycholo- 
gisch ausgedrückt heißt das: der Meditierende strebt danach, in der Stille 
und im Verzicht auf Tätigkeit, äußerlich wie innerlich, seine gewohnten 
Abwehrhaltungen zeitweise aufzuheben. In dieser aktiven Leere wird er 
seiner Begrenzungen inne, seiner abgewehrten Seiten, aber auch seines 
Getragen- und Geborgenseins im Fluß des Lebens, des Lebens und des 
Sterbens. 

Ursprung jeglicher menschlicher Geborgenheit, Grundlage jeder Indi- 
viduation und Sozialisation, jeder menschlichen Entwicklung und Ver- 
wirklichung ist aber die mitmenschliche Beziehung, deren Urtyp die 
Mutter-Kind-Beziehung ist. Daher kann auch die Meditation als Weg 
der Selbstfindung und Selbstverwirklichung nicht ohne diese Dimension 
auskommen. 

Der Rückzug in die Stille, die Einsamkeit, ist ein Schritt, um sich aus 
dem Getriebe, dem Leistungsdrang und -zwang zu lösen, um erst frei zu 
werden für das Hören. Was aber dann aus den Tiefen der Seele auf- 
taucht, alles Abgewehrte, Bedrohliche, das Erlebnis des Ausgeliefertseins, 
die Begegnung mit dem, was in der Psychologie der Schatten genannt 
wird, kann nur in der Geborgenheit der mitmenschlichen Vertrautheit 
bestanden werden. Wenn diese nicht in den Akt des Meditierens in 
irgend einer Weise einbezogen ist, droht erneute und gefährlichere Ver- 
einzelung, Erstarrung oder gar Selbstverlust. Denn die Meditation hat 



Josef Neuner 408 

eine doppelte Richtung. Sie ist Abwendung vom äußeren Betrieb, der 
psychologisch gesehen oft eine Abwehrfunktion gegen die Stille und die 
Begegnung mit sich selbst ist. Im äußeren Betrieb ist der Mensch nur 
einer, der funktioniert, nicht einer, der lebt. Erst wo er diese Abwehr 
mindestens zeitweise aufheben kann, wird er sich selbst, damit aber auch 
dem andern als andern begegnen. Dann wird er offen für sich selbst und 
den andern, er lernt zu sehen und zu hören, oft ohne zu begreifen oder 
ohne begreifen zu müssen. 

So geht die Richtung der Meditation nach außen wie nach innen, zum 
andern wie zu sich selbst. Mit andern Worten: Meditieren heißt, sich von 
der verkrampften Ich-Anklammerung lösen, um die Wurzeln des Lebens 
zu erspüren, aus denen die Fähigkeit des Liebens wächst. 

Östliche und Christliche Meditation 
Josef Neuner SJ, Poona (Indien) 

In wachsendem Ausmaß ist das Thema östlicher Meditation aktuell ge- 
worden. Man kann es längst nicht mehr als eine zeitweilige Modeerschei- 
nung abtun; man kann es auch nicht mehr allein durch die romantische 
Anziehung des Ostens erklären. Es wird immer klarer, daß die Bewegung 
östlicher Meditation einem echten Bedürfnis des modernen Menschen 
entgegenkommt. 

Für den Christen bedeutet dieses Phänomen eine gewisse Beunruhi- 
gung. Er wird zunächst alles begrüßen, was Menschen wirklich hilft, und 
deshalb sich freuen über die beruhigenden und heilenden Einflüsse sol- 
cher Übungen. - Er wird auch, wo religiöse Auffassungen mit ins Spiel 
kommen, gern mit dem Vatikanischen Konzil alles begrüßen, was in 
anderen Religionen wahr und heilig ist (vgl. die •Erklärung über das 
Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen", Art. 2). Er 
wird aber auch betroffen sein von der Tatsache, daß solche Hilfe außer- 
halb der Kirche gesucht wird. Gewiß gibt es unter den Anhängern öst- 
licher Meditationsformen solche, die von der Kirche wenig wissen und 
deshalb keinen Maßstab für Vergleiche haben; aber es gibt auch ernste 
Christen unter ihnen, die offensichtlich in den traditionellen Formen 
kirchlichen Lebens die Hilfe, die sie brauchen, nicht finden. So kann es 




