Josef Neuner 408

eine doppelte Richtung. Sie ist Abwendung vom #uferen Betrieb, der
psychologisch gesehen oft eine Abwehrfunktion gegen die Stille und die
Begegnung mit sich selbst ist. Im dufleren Betrieb ist der Mensch nur
einer, der funktioniert, nicht einer, der lebt. Erst wo er diese Abwehr
mindestens zeitweise aufheben kann, wird er sich selbst, damit aber auch
dem andern als andern begegnen. Dann wird er offen fiir sich selbst und
den andern, er lernt zu sehen und zu héren, oft ohne zu begreifen oder
ohne begreifen zu miissen.

So geht die Richtung der Meditation nach aufien wie nach innen, zum
andern wie zu sich selbst. Mit andern Worten: Meditieren heifit, sich von
der verkrampften Ich-Anklammerung 16sen, um die Wurzeln des Lebens
zu erspliren, aus denen die Fihigkeit des Liebens wichst.

Ostliche und Christliche Meditation

Josef Neuner SJ, Poona (Indien)

In wachsendem Ausmaf ist das Thema §stlicher Meditation aktuell ge-
worden. Man kann es lingst nicht mehr als eine zeitweilige Modeerschei-
nung abtun; man kann es auch nicht mehr allein durch die romantische
Anziehung des Ostens erkliren. Es wird immer klarer, daf} die Bewegung
ostlicher Meditation einem echten Bedirfnis des modernen Menschen
entgegenkommt.

Fir den Christen bedeutet dieses Phinomen eine gewisse Beunruhi-
gung. Er wird zunichst alles begriifien, was Menschen wirklich hilft, und
deshalb sich freuen iiber die beruhigenden und heilenden Einfliisse sol-
cher Ubungen. — Er wird auch, wo religiése Auffassungen mit ins Spiel
kommen, gern mit dem Vatikanischen Konzil alles begriifen, was in
anderen Religionen wahr und heilig ist (vgl. die ,Erklirung iiber das
Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen®, Art.2). Er
wird aber auch betroffen sein von der Tatsache, dafl solche Hilfe aufler-
halb der Kirche gesucht wird. Gewif} gibt es unter den Anhingern ést-
licher Meditationsformen solche, die von der Kirche wenig wissen und
deshalb keinen Mafistab fiir Vergleiche haben; aber es gibt auch ernste
Christen unter ihnen, die offensichtlich in den traditionellen Formen
kirchlichen Lebens die Hilfe, die sie brauchen, nicht finden. So kann es



UOstliche und Christliche Meditation 409

wohl kommen, dafl die Begegnung mit 6stlicher Meditation zu einer Ent-
fremdung von der Kirche wird und zu einer inneren, vielleicht sogar auch
dufleren Auswanderung aus der christlichen Gemeinschaft fihrt. Es kann
aber auch sein — und gerade sehr tiefen und ernsten Menschen ist es be-
gegnet —, daf} die Bekanntschaft mit dem Osten sie neu zur Kirche und zu
einem vertieften Verstindnis ihres Glaubens gefiihrt hat. Wie soll er das
alles erkldren?

Es ist also wohl notwendig, aus einer umfassenderen Sicht einen Zu-
gang zum Verstindnis 6stlicher Meditationsformen zu suchen und sie mit
dem Wesen christlicher Meditation zu vergleichen.

I. Was ist Meditation?

Wir beginnen mit unseren traditionellen Vorstellungen. Die Meditation,
wie sie von Christen noch heute geiibt wird, wendet sich nach einleiten-
dem Gebet einem bestimmten Gegenstand zu: einem Schrifttext, einem
Festgeheimnis, usf. Man 1488t es auf sich wirken und sich durch die Kraft
des Gotteswortes erneuern und umformen. Es gibt verschiedene Metho-
den, angefangen von der ,lectio sacra’, der besinnlichen Lesung, wie sie
von mittelalterlichen Ménchen schon geiibt wurde, bis zur schweigenden
Offenheit dem Wort Gottes gegeniber. Kennzeichnend bleibt die Aus-
richtung auf das Gotteswort, die personliche Hingabe an Gott.— Die Ge-
fahr dieser Meditation liegt in einseitiger Geistigkeit, oft in iibersteiger-
tem Intellektualismus, wobei die Ganzheit des Menschen, die psycho-
somatischen Bedingungen der Meditation vernachlassigt werden.
Demgegeniiber ist Meditation im heutigen Verstindnis auf den Men-
schen bezogen. Zunidhst ist sie eine Ubung der Entspannung, innerer
Befreiung, der Losung aus der zweckhaften Tatigkeit, die den Menschen
an ein System von Produktion und Wettbewerb bindet und ihn seinem
eigenen Leben entfremdet. Auch diese Meditation kennt viele Methoden,
ostlichen Ursprungs oder von moderner psychologischer Priagung. Sie ist
charakterisiert durch die Einbeziehung des ganzen Menschen: Korper-
haltung, Atmung, Kontrolle psychischer Vorgénge, und durch die Objekt-
losigkeit. Denn selbst wenn solche Meditationsformen die Konzentration
auf einen Gegenstand verlangen, so geschieht es nicht, um diesen Gegen-
stand zu erfassen, oder sich von ihm erfassen zu lassen, sondern um an
ihm den Bewufltseinsstrom zum Stehen zu bringen, sich in dieser Fixie-
rung aus der rastlosen Bewegung der psychischen Vorgénge zu befreien.
Solche Meditationsmethoden konnen einfach innere Ruhe und Ent-
spannung beabsichtigen, eine seelische Hygiene fir den modernen Men-
schen. Sie sind dann weltanschaulich neutral und kénnen ohne Beziehung



Josef Neuner 410

zu Religion oder im Zusammenhang mit verschiedenen Religionen geiibt
werden. Es liegt aber in der Natur solcher Ubungen, dal sie tiefere
Schichten der menschlichen Existenz erschliefen und zu Aussagen iiber
den letzten Grund des Seins fihren. Indische Heilslehren sehen als
letzten Sinn solcher Meditations ,sva-bhava‘, Selbst-realisierung, wobei
,selbst’ nicht das individuell begrenzte Ich, sondern den letzten Seins-
grund meint, und ,Realisierung’ nicht Verwirklichung bedeutet, sondern
Erfahrung dessen, was der Mensch im innersten Wesen immer schon ist.

Wo solche Meditation also mehr ist als seelische Hilfe, wo sie unser
Menschsein in seinem letzten Grund erfahren will, kommt ihr auch reli-
giose Bedeutung zu. Oft wird sie einem bestimmten Weltbild zugeordnet,
einem unmittelbar erfahrenen Verhiltnis zum Absoluten, das mehr ist
als eine ,Lehre’, weil es eben nicht aus begrifflichen Kategorien aufgebaut
ist, sondern sich selbst in einer Wesenserschliefung offenbart. Wie soll
man sich [ein Christ, der doch sein Leben auf den Glauben an das Gottes-
wort baut], zu solcher Erfahrung stellen?

Zunichst scheint es unmoglich, eine solche Erfahrung tiberhaupt zu dis-
kutieren. Man kann eine unmittelbare Erfahrung nicht hinterfragen, weil
es ja gar keine Instanz gibt, die hinter ihr lige. Erfahrung ist immer ihr
eigenes letztes Kriterium. (Wenn ich z. B. ein Angstgefiihl erfahre, kann
man mir wohl mit guten Griinden darlegen, dafl ich gar keinen Grund
zur Angst habe — das dndert aber gar nichts an der Erfahrung meiner
Angst.) Ist es also ganz unméglich, in ein wirkliches Gesprach iiber innere
Erfahrung mit Frage, Antwort, Mitteilung einzutreten? Bleibt jeder in
seinem eigenen Erfahrungsbereich allein?

Zundachst kann man doch nach den Bedingungen fragen, unter denen
diese Erfahrung zustande gekommen ist. Jede Erfahrung ist selektiv.
Das gilt schon im physischen Bereich: das Auge reagiert auf einen be-
grenzten Ausschnitt aus den Wellen, die es treffen, nicht auf ultraviolett
oder ultrarot; wir bauen sogar unsere Apparate so, daf} siec unerwiinschte
Stérungen ausschlieflen. So ist also der Inhalt einer Erfahrung auch mit-
bestimmt und begrenzt durch das Medium. Auch Meditationsmethoden
sind nicht schlechthin neutral. Eine Erfahrung mag echt sein und doch
selektiv, weil eben die Methode auf bestimmte Dimensionen nicht einge-
stimmt ist.

Auch die Interpretation einer Erfahrung kann durch ein schon vor-
gegebenes Weltbild mitbestimmt werden. Wir bringen doch immer schon
bestimmte Begriffsschemata und Ordnungsprinzipien an jede neue Er-
fahrung heran. Von den ignatianischen Exerzitien her sollte man die
Vorsicht bei der Interpretation innerer Erfahrungen, die von Gott her
kommen, lernen. Wéhrend die Erfahrung selbst nicht bezweifelt werden



Ostliche und Christliche Meditation 411

kann, ist doch die nachfolgende Deutung, ja schon die Formulierung,
Werk des Menschen selbst, der sie notwendig mit dem Handwerkszeug
seiner Kategorien ausdriicken muf}. Ob diese Kategorien nun mehr oder
weniger geeignet sind, addquat sind sie nie. Das ist von grofier Bedeu-
tung, wo es sich um &stliche Meditation handelt, wo doch sicher die Mog-
lichkeit besteht, dafl sowohl in der Methode wie in der Auslegung ein
vorgegebenes Welthild seinen Einfluff ausiibt. Dieselbe Vorsicht muf}
natiirlich auch christlicher Mystik gegeniiber angewandt werden.

Daraus ergibt sich, daf es nicht geniigt, einfach verschiedene Medita-
tionsformen und die ihnen zugeordneten Erfahrungen nebeneinander zu
reihen und in ihrer Verschiedenheit stehen zu lassen. Man kann und soll
sie im groferen Zusammenhang des ihnen zugeordneten Weltbildes dar-
stellen. Man wird sich dabei hiiten miissen, sie nicht nach schon fertigen
Modellen umzudeuten. Aber das Verstindnis des zugehorigen Weltbildes
offnet doch Mdglichkeiten, die entsprechenden Meditationserfahrungen
zu verstehen.

I1. Ostliche Meditation

Was also ist 6stliche Meditation? — Es soll uns bei diesem Versuch einer
Charakterisierung nicht um die Beschreibung bestimmter Methoden
gehen, sondern um das Erfassen der Intention, des eigentlichen Anlie-
gens, das den verschiedenen Methoden zugrunde liegt. Dieses Anliegen,
das allen gemeinsam ist, heifit Befreiung — Moksha. Es ist allgemein an-
erkannt, dafl 6stliche Philosophien nicht in erster Linie theoretische Sy-
steme sein wollen, sondern immer philosophische Reflexion in den Dienst
des Lebens gestellt haben, dafl sie letztlich ,Sadhana“ sind, Wege und
Methoden der Realisierung menschlicher Existenz. So verschieden die
Wege im einzelnen sind, sie haben einen gemeinsamen Ausgangspunkt
in der Erfahrung der Unzulidnglichkeit, Vergdnglichkeit, Unfreiheit der
erfahrbaren Welt. Was wir mit den Sinnen wahrnehmen und mit unse-
rem Verstand erkennen, was wir erstreben, was wir fiirchten, all das ist
nicht das Eigentliche: Es ist die Welt des Leides, es ist Gefangenschaft.
Man muB sich freilich hiiten, all die Reden vom Leid, die wir bei Buddha
und im allgemeinen in ostlichen Religionen finden, als sentimentalen
Weltschmerz oder als Lebensuntiichtigkeit zu interpretieren. Es kann
iiberhaupt nur verstanden werden aus der Erfahrung des ganz Anderen
oder wenigstens aus dem unstillbaren Verlangen nach jenem Anderen,
das nirgendwo in der Welt gesehen und ergriffen werden kann. Damit
auch die immer neuen Wege, die praktisch so verschiedenen und doch
letztlich gleichgerichteten Methoden in vielen Schulen und Systemen.



Josef Neuner 412

Was damit gemeint ist, soll an drei klassischen Wegen (;marga‘) gezeigt
werden, die fiir den Hinduismus charakteristisch sind: karma-marga, der
Weg des Werkes, der ethische Weg, jnana-marga, der Weg des Wissens,
der Erkenntnis, und bhakti-marga, der Weg der Liebe und Hingabe.

Der Karma-marga ist in dem meist gelesenen und meditierten Buch der
hinduistischen Literatur, in der Bhagavadgita dargestellt, im Zusammen-
hang des grofien Epos Mahabharata. Arjuna, der Held, steht auf dem
Schlachtfeld, zwischen den feindlichen Heeren, die den tragischen Bruder-
krieg auskdmpfen sollen: Hat es Sinn zu kidmpfen? Soll er seine Ver-
wandten, seine Lehrer toten? Die ganze Wucht des Unsinns dieses Krie-
ges, des Unsinns aller Geschichte iiberféllt ihn: Ich will nicht kimpfen.
Aber Krsna, der als sein Wagenlenker bei ihm ist, belehrt ihn: Werk ist
notwendig; die Welt mufl weitergehen; mit all seinem Tun ist der Mensch
in das Weltgeschehen hineinverwoben. Die Welt ist auch gottgewollt,
stammt aus ihm; der Mensch kann sich nicht seiner gottgegebenen Be-
stimmung entziehen; es wire ja auch sinnlos, auszusteigen aus dem Welt-
geschehen, denn die Begierden des Herzens wiirden ja doch bleiben und
den Menschen weiter fesseln. — Zweitens: Es ist aber ebenso wahr, daft
Werk bindet, daf sich der Mensch durch sein Wirken in den Kreis von
Geburt und Tod hineinfesseln 148t, in Blindheit und Begierde. — Wie
kann es dann aber Befreiung geben (moksha)? Die Antwort enthilt das
Grundprinzip hinduistischer Ethik: Der Mensch muf handeln ohne Be-
gierde (nishkama karma) in innerer Freiheit: Der Weltprozef liuft wei-
ter, ohne je zu einem Ziel zu fithren, der Mensch wickelt sein cigenes
Karma ab; die in ihm angespeicherten Wirkstoffe verbrauchen sich, und
kein neues Karma wird angereichert, der Mensch wird frei. — Konkret
bedeutet es fiir den Helden des Epos, Arjuna, dafl er nun doch zu den
Waffen greifen muf}, dafl er schuldig werden mufi am Kampf gegen seine
Briider, dafl er aber auch durch sein Tun das Rad der Geschichte und des
Weltprozesses weiterdreht, selber ein Werkzeug des die Welt hervor-
bringenden, ewig bewegenden und endlich wieder auflésenden Gottes ist —
daf er durch dieses Tun aber nicht mehr gebunden wird. Er wird befreit
aus der Welt — die Welt selber aber wird nicht befreit, sondern geht ihren
ewigen Kreis weiter.

Diese Ethik scheint zundchst mit Meditation nichts zu tun zu haben.
Trotzdem darf man sagen, dafl sie die Grundhaltung darstellt, gleichsam
das Klima, in dem sich die ostliche Meditation entwickelt. Das wird deut-
licher auf dem zweiten Weg des Hinduismus: dem Weg der Erkenntnis
(jnana marga).

Man wird sich davor hiiten miissen, Erkenntnis als kategorialen Denk-
prozef} zu verstehen. Seit dem upanishadischen Durchbruch unterscheidet



Ustliche und Christliche Meditation 418

indische Philosophie zwischen dem niederen und hoheren Erkennen, also
zwischen kategorialem Denken und unmittelbarer innerer Wahrneh-
mung, das sich begrifflicher Mitteilung entzieht. Nur vom letzteren ist die
Rede. Das Bewufitsein ist befreit von seiner Gebrochenheit in physischen
Bewegungen jeder Art, es ist reines Bewufltsein seiner selbst, ohne Ob-
jekt, Selbstrealisierung (svabhava). Es ist freilich zu beachten, dafl auch
in indischer Tradition selbst die konkrete Bedeutung dieser Realisierung
nicht einheitlich ist. Die meistverbreitete Deutung ist die des ,advaita‘:
der Mensch findet sein innerstes Selbst, wenn er alle Zweiheit iibersteigt
(eben a-dvaita), also eins mit dem Einen Bewufltsein, das sich in den
vielen gebrochenen und individualisierten Bewufltheiten spiegelt. Die
Upanishaden gebrauchen den Vergleich vom tonernen Wasserbehalter,
der ein begrenztes Mafl Wasser enthilt. Wenn sich nun im Meer der Ton
aufldst, die trennende Hiille verschwindet, dann geschieht cigentlich gar
nichts Neues, nur ist dann eben die Trennung, die individuelle Abgren-
zung ausgeldscht: das Wasser ist Welle im Ozean geworden. Es gibt aber
auch andere Systeme, namentlich das Samkhya-System und ebenso den
klassischen Yoga, bei denen Selbstrealisierung sich auf die unbewegte
individuelle geistige Seele bezieht gegeniiber der empirischen Welt und
den wechselnden Bewufltseinszustinden. Befreiung im jnana-marga be-
steht also in der rein geistigen Selbstrealisierung, unter Ausschaltung
aller empirischen Inhalte und aller seelischen Bewegungen.

Was also karma-marga auf ethischer Ebene anstrebt als innere Losung
vom Weltprozef}, in den der Mensch verflochten ist, das gewinnt jnina-
marga auf dem Erkenntnisweg — und es sei gleich hinzugefiigt: das er-
reicht Yoga auf dem Weg praktischer Ubung. In sehr konkret ausgear-
beiteten Methoden werden alle empirischen Bewufitseinselemente ausge-
schaltet. Patanjali definiert in der unnachahmlichen Kiirze der Siitras das
Ziel des Yoga als ,Citta-vrtti-nirodhah’, d.h. Seelen-Bewegung-unter-
driicken. Es ist klar, daf hinter dieser negativen Definition, die ja nur
von Ausschaltung spricht, die Sicherheit steht, dafl eben in dieser Unter-
driickung das wahre Bewufitsein gefunden wird, freilich nicht als etwas
Neues, das man erwerben konnte, sondern als das reine Licht, das, von
aller Verdunkelung, Verfilschung, Vermittlung befreit, sich selber Licht ist.

Meditation ist die Ubung, durch die dieses Ziel erstrebt wird. Sie be-
steht nicht in der Betrachtung eines Gegenstandes, sondern im Gegenteil
in der Losung von jedem Gegenstand. Da, wo Meditationsmethoden doch
die Betrachtung cines Gegenstandes empfehlen, handelt es sich lediglich
um ein Mittel der Konzentration. Es kann der Nabel, die Nasenspitze,
der Lotos des Herzens sein. — Selbst wo Patanjali die Betrachtung Gottes
empfiehlt, handelt es sich nicht um einen eigentlich religiosen Akt: Gott



Josef Neuner 414

wird als Gegenstand der Meditation empfohlen lediglich als Verkorpe-
rung des Ideals der Entsagung, des reinen Yogin, der unbewegt von den
Kreisen der Welt bei sich selber ist.

Aber es wire doch falsch, wenn man 6stliche Meditation allein als auf
den Menschen beschrinkt darstellen wollte. Immer wieder erfdhrt der
ostliche Mensch, daf er iiber sich hinauswachsen mufl, dafy sein wirkliches
Sein ihm gegeben ist, dafl er es nur finden kann, wenn er es als Geschenk
annimmt. Diese Erfahrung ist in vielen Systemen ausgedriickt — sie findet
sich selbst in Richtungen des Buddhismus —; ihren klassischen Ausdruck
aber fand sie im Bhakti-marga, dem Weg der Hingabe und Liebe. Bis in
die Zeit der Upanishaden 1afit sich die Bhakti-Frommigkeit zuriickver-
folgen. Die Katha-Upanishade lehrt: ,Dieser Atman kann nicht durch
Studium, durch Scharfsinn, durch vieles Lernen erworben werden; nur
der, der erwahlt wird, wird ihn erlangen; ihm allein wird der Atman
seine wahre Natur offenbaren” (Kath. 2.23). Also wird Befreiung nicht
vom Menschen her erwartet, aus eigener Bemithung, sondern als Gnade.
— Die Meditation des Bhakta besteht deshalb wohl auch in der Lésung
von der Welt und allen Begierden, aber nicht in Selbstgeniigen, sondern
in der Hingabe an den Gott, der sein Heil ist. Letztes Ziel ist dann auch
die Vereinigung mit dem persénlichen Gott: ,Wer mich in Liebe verehrt,
der kommt zu mir®.

Es gibt nun viele Stufen der Bhakti: von der populdren Gottesver-
ehrung, die von Gottes Macht irdische Giiter erwartet, bis zur reinen
Liebe, die nur auf den liebenden Gott hinschaut. Es gibt auch verschie-
dene Theologien der Bhakti: Solche, die die Gottesliebe nur als Weg auf-
fassen, als das wirksamste Mittel, die Bindung an die Welt zu iiber-
winden, weil ja eine Liebe nur durch eine stdrkere Liebe tiberwunden
werden kann; in dieser Auffassung wiirde aber in der Vollendung die
Liebe sich auflosen und der Mensch eben doch sein letztes Einssein mit
dem Absoluten erfahren. Oder die Bhakti-Theologie, wie sie im Vaish-
navismus entwickelt wurde, die die liebende Beziehung zwischen Gott
und Mensch als innerstes Konstitutiv unseres Seins-betrachtet, das nie
iiberholt werden kann, so dafl Gottesliebe zugleich Weg und Ziel ist.
Wichtig fiir uns ist hier nur, zu wissen, daf} dstliche Meditation nicht nur
Versenkung in das eigene Selbst ist, sondern auch die Offenheit zu Gott
hin kennt und in ihm Vollendung sucht.

Wir kénnen also sagen: Ustliche Meditation gehort in den Zusammen-
hang 6stlicher Religion und Philosophie, die nach Befreiung suchen. Zu-
grunde liegt die Erfahrung der Bindung, des Leides, der Sinnlosigkeit,
der der Mensch entrinnen mufl. — Der Wege gibt es viele, aber fast immer
sind sie zuerst mit dem Menschen befafit: sie wissen, dal der ganze



Ostliche und Christliche Meditation 415

Mensch erneuert werden muf}, und sie entwickeln Wege der Befreiung,
die alle Bezirke menschlichen Lebens umfassen: Leib und Seele, die kor-
perlichen Bedingungen der Haltung, des Atmens, des Ortes der Medita-
tion, der Umgebung; die seelischen Bedingungen der Ruhe, Uberwindung
der Ich-Bezogenheit (Asmita), Neigung und Abneigung, die ein total
verkehrtes Verstindnis der Welt enthalten. Der Mensch muf8 also sein
wahres Selbst entdecken, den innersten Grund seines Daseins finden. —
Dieses Suchen wird in vielen Schulen und Methoden durchgefiihrt, mit
Akzenten auf der ethischen oder intellektuellen Seite, auf der physischen
oder seelischen, der psychologischen oder religiésen Sphire menschlicher
Erfahrung. Sie entfalten in vielen Sprachen das eine Thema: das Suchen
des Menschen nach dem Absoluten.

I11. Christliche Meditation

Wenn wir uns nun christlicher Meditation zuwenden, mag es gut sein,
zuerst in einer Vorbemerkung ihre zentrale Bedeutung fiir christliches
Leben zu betonen. Diese Bedeutung wird vielfach {ibersehen, und der
faktische Ausfall des kontemplativen Elements in der Kirche weithin ist
doch wohl ein entscheidender Grund fiir das spirituelle Vakuum, in dem
wir leben, und das nun so hiufig durch das Angebot ostlicher Meditation
oder auch 6stlicher Religionen gefiillt wird. Der Mensch, und gerade der
heutige Mensch, braucht die Kontemplation, das Leben aus der Tiefe.
Wir sind schlecht beraten, wenn wir uns mit Zeitmangel oder mit der
Unrast des modernen Lebens entschuldigen; noch schlechter, wenn wir
etwa glauben, dafl in unserer Zeit Kontemplation durch Aktion ersetzt
werden miisse. Wer solches sagt, hat im Grunde schon die Substanz seines
christlichen Glaubens preisgegeben, denn dieser Glaube ruht auf dem
Wort Gottes, das immer Wort bleibt, auch wenn es Fleisch wird. Gewif}
ist in dem ewigen Wort die Welt geschaffen worden, aber es hat sich nicht
in der Welt verloren, ist nicht reine Weltlichkeit geworden, ist immer
mehr als der blof} immanente Sinn von Welt und Geschichte. So gilt also
fiir den Christen immer neu das Augustinuswort, dafl ,es nicht geniigt,
die Einsicht erhalten zu haben, und die Zeugnisse Gottes zu wissen, wenn .
nicht immerdar empfangen und getrunken wird aus dem Brunnen des
ewigen Lichts“ (Enarr in Ps. 118 XXVI, 6; nach H. U. von Balthasar,
Das betrachtende Gebet, S. 20).

Was also ist christliche Meditation? Auch sie ist ein Suchen nach dem
Absoluten. Sie ist viel mehr als ein Spiel mit der Einbildungskraft oder
als ein intellektueller Prozefl, der sich um ein volleres Verstehen der
Glaubensgeheimnisse bemiiht, mehr auch als eine Willensbewegung, die



Josef Neuner 416

sich auf Gott hin richtet, obwohl diese praktischen Aspekte in der kon-
kreten Darstellung christlicher Meditation oft im Vordergrund stehen.
Christliche Meditation beginnt nicht mit dem Menschen, sondern mit Got-
tes Wort. Ihre Grundlage ist der Glaube, dafl Gott durch sein Wort die
Welt geschaffen hat und alles Dasein durchwebt; dafl Gott durch sein
Wort gesprochen hat und immer spricht, zu allen Menschen aller Zeiten
und auch zu mir; dafl Gottes Wort erschienen ist, Fleisch wurde in Jesus
Christus, sich hineingegeben hat in unsere Geschichte und so den Sinn
unseres Daseins gedeutet hat und unsere Geschichte ihrem Ziel zufihrt,
geeint zu sein in Gott; dafl dieses Wort in uns wirksam ist durch den
Geist, in jedem Einzelnen, in der Gemeinschaft der Glaubigen und in
dem gesamten Geschehen und den Bewegungen unserer Geschichte.

Christliches Leben bedeutet also leben aus dem Wort Gottes, das uns
gegeben ist, das die Kirche beseelt. Hier aber stoflen wir auf ein Mifiver-
standnis, das den Zugang zur Kontemplation oft verbaut hat; man kann
es das typisch katholische Miflverstdndnis nennen: Wir haben die Wahr-
heit, die Garantie, dafl Gottes Wort bei der Kirche bleiben wird bis ans
Ende der Zeiten. Wir lernen wohl die Lehrsatze unseres Glaubens, wir
wissen auch wohl um die Verpflichtungen, die sich aus dem Glauben er-
geben; wir haben also ein Lehrsystem und eine christliche Moral, und wir
wissen wohl, wie wichtig dies ist. — Aber ist nicht das Wort mehr als jedes
Lehrsystem? Und bedeutet nicht der Anruf Gottes an den Menschen im-
mer etwas Besonderes, das sich nicht in allgemein giiltige Formeln zwan-
gen 1af8t? Muf nicht der Christ tiber Lehrformeln und Gebote hinaus aus
dem Wort Gottes leben, das ihn in jeder seiner Situationen konkret an-
spricht. Was wir mit dem Ohr horen, ist immer nur die Stimme, was wir
mit dem Verstand begreifen, ist immer nur der Begriff. Beide sind nur
das Medium, durch das das Wort selbst zu uns kommt, jenseits der Laute
und Begriffe. Die Stimme dringt zu uns nur, um das Wort in unserem
Herzen zu wedken, und ,wenn das Wort wadchst, dann schwindet die
Stimme“ (Augustinus). Dies ist christliche Kontemplation.

So ist es auch mit den Sakramenten: Sie sind die Zeichen der gnaden-
haften Gegenwart Jesu Christi in der Kirche, die sichtbare Garantie, daf}
wir nicht allein gelassen sind, daf} Jesus Christus bei uns ist mit seiner
lebenspendenden Gnade, mit seiner heilenden Kraft, in wirkender Ge-
genwart, als Zusicherung unserer Vollendung. Aber sind wir nicht immer
in Versuchung, die Zeichen von seiner Gegenwart zu trennen, sie in bei-
nahe materiellem Sinn als Mittel zum Heil zu betrachten, so wie man eine
Medizin gegen eine Erkaltung nimmt? Ware es nicht entscheidend fiir
ein christliches Leben, in den Zeichen der Sakramente dem schopferi-
schen und erleuchtenden Wort Gottes zu begegnen? Aus der sakramen-



Ostliche und Christliche Meditation 417

talen Gegenwart muf} die personliche Begegnung entspringen, das Zei-
chen mufl die Wahrheit enthiillen, in der flichtigen Geste rithrt uns die
ewige Liebe an. Das ist christliche Kontemplation.

So ist es nochmals mit der christlichen Zuversicht. Wir haben doch die
Zusicherung, daf der Herr bei uns sein wird bis ans Ende der Zeit, dafl
die Méchte des Todes und der Hélle die Kirche nie besiegen werden. Es
kommt wohl vor, dafl wir uns durch diese Zusicherung von unserer eige-
nen Verantwortung fir entbunden halten und uns damit zufrieden ge-
ben, tiber die Probleme unseres Lebens und der Welt, in der wir leben,
wegzukommen. — Aber die Zukunft ist doch nicht dem blinden Spiel me-
chanischer Krafte Gberlassen. Gott bleibt Herr aller Geschichte, und er
wirkt sie durch uns Menschen. So ist die Zukunft in unsere Hénde gelegt.
Der Christ muf das Geschehen unserer Zeit deuten, er muff ihbm Sinn und
Richtung geben. Er mufl diese Aufgabe erfillen, ohne daf} er fertige Bau-
plane in Handen hétte; er muf sich fithren lassen durch Gottes Wort. Das
ist nochmals christliche Kontemplation.

Sobald also ein Christ sein Leben und seine Sendung richtig verstehen
will, von der bloflen Annahme tradierter Lehre zur Wahrheit zu kom-
men sucht, von blof} praktischer Erfiillung seiner Pflichten zum Hinhor-
chen auf Gottes Ruf; wenn er aus seinem Ursprung, aus Gottes Wort,
leben und dieses Leben in seiner Bedeutung ergreifen und erfillen will,
muf er sich zur Kontemplation 6ffnen.

Man kann den Sinn dieser Kontemplation genauer erfassen, wenn man
ihn mit dem dreifachen Weg indischer Erlosungslehre vergleicht, als
karma-marga, als jnana-marga, als bhakti-marga.

Auch fir den kontemplativen Christen ist das Verhaltnis zur Welt von
entscheidender Bedeutung. Er weifl schon aus dem biblischen Schopfungs-
bericht, dafl der Mensch wirken mufi: , Wachset, mehret euch, macht euch
die Erde untertan!“ Er kann seinen Glauben an Gott den Vater nicht be-
kennen, ohne gleich hinzuzufiigen: Schipfer des Himmels und der Erde.
Auch der Christ ist versucht worden, sich von der Mithe und Enge der
Welt abzusetzen, die Zerstreuung an die Materie und seine Verpflichtung
tiir die Welt und seinen Mitmenschen zu meiden und sich in die Sphire
des Geistes zuriickzuziehen. Wir wissen, wie sehr christliche Mystik durch
Jahrhunderte unter dem vorwiegenden Einfluf} des griechischen Dualis-
mus stand und in Gefahr war, einem einseitigen und einsamen Spiri-
tualismus zu huldigen. Jeder Seelsorger weil} auch, wie schwer es oft ist,
echte Kontemplation von einer Flucht vor Verantwortung zu unterschei-
den. Der Christ gehdrt in die Welt. Das weif} er nicht nur, weil er den
Schopfungsbericht kennt, sondern auch, und noch endgiiltiger und reali-
stischer, von Jesus Christus: aus dem Geheimnis der Menschwerdung, des



Josef Neuner 418

Leidens, des Todes des Herrn, der selber die Stinde der ganzen Welt auf
sich genommen hat. Der Christ kann nicht der Verantwortung fir die
Welt ausweichen und die Last des irdischen Lebens abschiitteln.

Ebenso weifl aber auch der Christ, dal Werk bindet, dafl es den Men-
schen sich selbst entfremdet, daff es ihn zum Sklaven des Produktionspro-
zesses macht, dafl es ihn zu Tode hetzt im Wettrennen um Selbsterhal-
tung und um Machtpositionen. Wir brauchen fiir diese Tatsachen der tag-
lichen Erfahrung keine theologischen Argumente. Soweit also scheint uns
die Parallele zum indischen Karma-marga zu fithren: Werk ist notwen-
dig — Werk bindet. Und noch einen Schritt konnen wir weiter gehen:
Also mufl der Mensch in innerer Freiheit handeln. Er muf} gelassen sein:
Nishkima karma, wirken ohne Leidenschaft, ohne ,ingstliche Sorge’ —
hat das nicht auch Jesus gesagt, dafl das Leben mehr wert ist als alle Mit-
tel, mit denen wir es unterhalten?

Aber nun kann der Christ nicht mehr mitgehen und sagen, dafl die
Welt immer weiter gehen muf}, in niemals endenden Kreisen, dafl wir
Menschen uns aus der Welt heraus retten miissen, wahrend die Geschich-
te weiterrollt, in den Zyklen des Yugas und Kalpas. Jesus spricht von der
Gottesherrschaft, die am Kommen ist. Sie umfafit nicht nur den Menschen,
sondern die ganze Schopfung. Die Schluflkapitel der Geheimen Offen-
barung enthalten die Vision eines neuen Himmels und einer neuen Erde.
,Siehe, ich mache alles neu“. Diese Neuheit besteht in der Zusammenfas-
sung aller geschaffenen Dinge unter Jesus Christus als Haupt. Der Christ
weif also, daBl Geschichte, dafl auch sein eigenes Werk einen Sinn hat, daf}
er an dem neuen und ewigen Jerusalem mitbaut: er weifl aber ebenso, dafl
diese neue Welt nicht einfach das Endprodukt unserer irdischen Geschichte
ist: alles Leben und Wirken des Menschen muff durch den Tod hindurch-
gehen, und nur im Sterben kann er ewiges Leben finden. All das sind fiir
den Christen nicht blof} theologische Erwigungen, sondern die Welt sei-
ner Kontemplation: es ist das Geheimnis Gottes und der Welt, der Ge-
schichte und Vollendung — es ist das Ostergeheimnis, es ist die Mitte der
Welt, in der wir leben, die wir mit unseren Hinden bauen, die wir aber
auch betend erfahren miissen.

Eben dieses betende Erfahren nun ist die christliche Kontemplation.
Auch nach der Bibel ist Erkenntnis echter Heilsweg — es gibt auch einen
christlichen jnana-marga, Weg des Erkennens. ,Das ist ewiges Leben,
daf sie dich erkennen, den einen wahren Gott, und den du gesandt hast,
Jesus Christus“ (Joh 17, 8). Natiirlich geht es auch hier genausowenig
wie im jnana-marga des Hinduismus um blof8 begriffliche Erkenntnis —
den Klugen und Weisen ist Gottes Geheimnis ja verborgen —, sondern um
ein Einssein mit Gott, dem Grund allen Seins und Lebens, und damit



Ostliche und Christliche Meditation 419

kommt christliche Meditation ganz nahe an die 6stliche. Aber das zitierte
Johanneswort enthilt auch die spezifisch christliche Form dieser Erkennt-
nis: Es gibt keine Erkenntnis Gottes ohne die Erkenntnis Jesu Christi,
der von Gott gesandt ist. Es gibt also nur den Gott, der die Welt liebt,
der sich mit der Welt einlidflt, der Leid und Siinde der Welt auf sich
nimmt, der in unldslicher Solidaritit mit unserem Geschlecht verbunden
ist. Diesen Gott also, der in Jesus Christus uns gegeben ist, mufl der
Christ kennen, in ihm soll er ewiges Leben finden. Was bedeutet das fiir
die christliche Kontemplation?

Sie ist zuerst wirkliches Kommen in Gottes Gegenwart. Also sicher
nicht eine Weltlichkeit, die in den dufleren Dingen erstickt und sich im
innergeschichtlichen Weltproze erschopft. Ein Christentum, das nicht
mehr weif als die Welt, hat seine Substanz verloren, denn um die Welt
zu kennen, brauchen wir nicht das Wort Gottes, das doch immer mehr
ist als wir selber, das die Welt enthilt, aber nie von der Welt umfangen
wird. So wird also christliche Kontemplation immer eine Welt des
Schweigens sein, des Wartens, des Horens, der Bereitschaft, der Offenheit.

Sie bedeutet aber auch die Begegnung des konkreten Menschen mit
Gott. Sie ist nicht eine Flucht aus der Realitéit des Lebens, nicht eine aus-
geklammerte Sphire mit Isolierwéinden. Echte Kontemplation fiihrt zum
Grund unseres Seins und Lebens, und damit auch zur Kraftquelle, die es
méglich macht, dieses Leben zu tragen mit Frieden.

Sie bedeutet auch Solidaritit mit den anderen Menschen, nicht nur mit
der Menschheit im allgemeinen, sondern gerade mit denen, die in unse-
rem Leben stehen, deren Gemeinschaft uns bereichert oder vielleicht auch
bedroht, mit Menschen, fiir die wir Verantwortung tragen oder mit deren
Lebensschicksal wir verbunden sind. Denn wenn wir den wahren Gott
kennen, dann nehmen wir teil an dem Erlosungswerk Jesu Christi, an
der Verantwortung, die er seinen Jiingern fiir die ganze Welt auferlegt
hat. Das will freilich nicht heiflen, dafl christliche Meditation eine Zeit
der Planung fiir die Arbeit an anderen sein soll — solche Pline missen zu
gegebener Zeit erarbeitet werden —, wohl aber, dafl sich in der Medita-
tion das Verhiltnis zum Mitmenschen neu begriindet, in Verséhnung, in
Verstehen, in Geduld, in Verantwortung; daf} ich die Fragen, Kdmpfe,
Dunkelheiten und auch die Sternstunden meines Mitmenschen mitleben
kann; und wenn wir Menschen im Gebet verbunden waren, kénnen wir
ihnen doch ganz neu auch im téglichen Leben wieder begegnen.

Kontemplation bedeutet auch Bereitschaft fiir das Neue, Unerwartete.
Denn Gott ist doch grofler als unser Herz, und immer wieder fihrt er uns
an den Rand unseres Verstehens. Er allein kennt die Zukunft, ist die Zu-
kunft; in ihm allein kénnen wir auch die Krifte deuten, die in unserem



Josef Neuner 420

eigenen Leben und in unserer Welt wirksam sind. Es wire falsch, wenn
Kontemplation zu einem beruhigten Bei-uns-selber-sein absinken wiirde.
Kontemplation ist nicht — wenn man in einem Vergleich reden darf —~ das
Hineintauchen in ein stilles Wasser, sondern in den gewaltigen Strom des
Weltgeschehens, in Jesus Christus. In und mit ihm soll der Christ immer
neu das Morgengebet der Erlésung sprechen: ,Siehe, ich komme“ (vgl.
Hebr 10, 7). In ihm gehort er dem Vater, in ihm gehort er der Welt, in
ihm hat er Frieden.

So wird christliche Kontemplation zugleich zum Weg der Liebe, zum
bhakti-marga. Aber es handelt sich da nicht mehr nur um einen Weg,
sondern um das Wesen des Christseins — des Menschseins selber, denn
Gott ist Liebe. Wenn der Mensch zu sich selber kommen soll, aus Zer-
streuung und Verfremdung, dann kann er es nicht durch Isolierung, son-
dern nur durch das freie und ganze Schenken seiner selbst.

Ich mdchte diese Erwigungen tiber 6stliche und christliche Meditation
nochmals kurz zusammenfassen an Hand des Gebetes aus dem Exerzi-
tienbuch des hl. Ignatius, das allgemein bekannte: ,,Nimm hin, und nimm
an, Herr, meine ganze Freiheit!* Denn wenn wir uns selber finden wol-
len, miissen wir zu Gott kommen, zum innersten Grund unseres Seins.
Ohne ibn kénnen wir nicht wir selbst sein. Wir miissen aber zu ihm kom-
men in unserer Ganzheit und Konkretheit, mit all dem, was wir sind und
was wir werden, mit unserer ganzen Freiheit. Aber sobald wir dieses
Wort von unserer ganzen Freiheit ausgesprochen haben, tberfallt uns
das Bewufltsein unserer Unzuldnglichkeit: Meine Freiheit bedeutet doch
mein innerstes Wesen. Kenne ich es denn, dieses innerste Wesen? Hier
erfahren doch so viele die Unzulinglichkeit ihrer Bemithungen in der
Meditation. Sie kennen weder Gott noch sich selbst. Wir sprechen so
leichthin zu Gott, wie zu einem guten Nachbarn, und bleiben ganz an der
Oberfliche. Was bedeutet es schon, wenn ich meine ganze Freiheit Gott
hingebe und gar nicht weifl, was ich eigentlich bin, und gar nichts ahne
von dem unendlichen Geheimnis, vor dem ich stehe? — Deshalb aber fahrt
das Gebet fort: ,Nimm hin mein Gedachtnis, meinen Verstand, meinen
Willen! Das ist die Trias, die seit Augustinus das Wesen des Menschen
ausdrickt, Abbild des dreieinigen Gottes. Denn mein Gedichtnis ist doch
mehr als die kédrgliche Erinnerung an einige Ereignisse in meinem Leben:
es bedeutet alles, was ich wirklich bin, was in mein menschliches Sein
hineingeflossen ist: es umschlieft mein physisches Sein seit meinem Ur-
sprung, dem Schépfungsmorgen, das Universum, in das mein Leben hin-
eingewoben ist; es umschlieft das Leben, das aus unserer Erde wuchs, es
enthélt auch den Ursprung des Menschen und die Geschichte der Vélker,



Ostliche und Christliche Meditation 421

es enthilt das Wissen, die Kultur, die Kunst, die Triumphe und Zusam-
menbriiche der Jahrtausende, es schliefit die Schicksale meiner eigenen
Ahnen ein. Auch die Umwelt ist da, in der sich mein Leben entfaltete, die
Menschen und Ereignisse, selbst wenn ich sie ldngst vergessen habe, Ein-
fliisse, von denen ich nichts weifl und die doch wirksam sind. All das ist
meine ,Memoria‘. Aber diese ,Memoria‘ soll nicht im Dunkel liegen
bleiben. Sie soll bewufit werden, durchleuchtet werden. Das eben be-
deutet das Zweite ,Nimm hin meinen Verstand“. Der Mensch ist nicht
ein dunkles Museum, in dem die Schitze der Vergangenheit vermodern,
sondern ,Erbe‘ Gottes, Miterbe Christi. Es soll in ihm die Schopfung er-
wachen und ins Licht gefiihrt werden. Das aber mufl letztlich geschehen
durch die freie Antwort auf den Anruf Gottes, und deshalb das Dritte:
,Nimm hin meinen Willen!“ Denn es ist gerade durch den Menschen,
durch seine freie Antwort, mit der er sich in Gottes Weltenplan hinein-
gibt, dafl die Welt ihrem letzten Sinn zustrebt.

Meditation kann also doch nichts anderes sein als das bewufite Sich-
Hineingeben in das umfassende Heilsgeschehen — aber freilich nicht in
allgemeinen theoretischen Erwdgungen, sondern in der Konkretheit des
personlichen Lebens und Wirkens. Soll man da noch von einer Alterna-
tive ostlicher und christlicher Meditation sprechen? Was immer die Me-
thoden im einzelnen anstreben und welche Akzente sie setzen, irgendwie
miissen immer beide Seiten unseres menschlichen Seins einbewogen wer-
den, Gott und Mensch: Der Mensch muf sich in Gott finden. Lafl mich
Dich erkennen, lal mich mich erkennen — das ist ewiges Leben. Ustliche
Meditation wird vom Menschen her ausgehen, christliche Meditation wird
mit dem Gotteswort anfangen. Wenn Meditation ihren Sinn erfiillen soll,
muf} sie immer beides umschlieffen. Der Mensch muf! sich selber finden,
aber nicht um sich in die Tiefe seiner eigenen Welt zu versenken, sondern
um sein ganzes Sein zur Weihegabe an Gott den Herrn zu machen.





