
Josef Neuner 408 

eine doppelte Richtung. Sie ist Abwendung vom äußeren Betrieb, der 
psychologisch gesehen oft eine Abwehrfunktion gegen die Stille und die 
Begegnung mit sich selbst ist. Im äußeren Betrieb ist der Mensch nur 
einer, der funktioniert, nicht einer, der lebt. Erst wo er diese Abwehr 
mindestens zeitweise aufheben kann, wird er sich selbst, damit aber auch 
dem andern als andern begegnen. Dann wird er offen für sich selbst und 
den andern, er lernt zu sehen und zu hören, oft ohne zu begreifen oder 
ohne begreifen zu müssen. 

So geht die Richtung der Meditation nach außen wie nach innen, zum 
andern wie zu sich selbst. Mit andern Worten: Meditieren heißt, sich von 
der verkrampften Ich-Anklammerung lösen, um die Wurzeln des Lebens 
zu erspüren, aus denen die Fähigkeit des Liebens wächst. 

Östliche und Christliche Meditation 
Josef Neuner SJ, Poona (Indien) 

In wachsendem Ausmaß ist das Thema östlicher Meditation aktuell ge- 
worden. Man kann es längst nicht mehr als eine zeitweilige Modeerschei- 
nung abtun; man kann es auch nicht mehr allein durch die romantische 
Anziehung des Ostens erklären. Es wird immer klarer, daß die Bewegung 
östlicher Meditation einem echten Bedürfnis des modernen Menschen 
entgegenkommt. 

Für den Christen bedeutet dieses Phänomen eine gewisse Beunruhi- 
gung. Er wird zunächst alles begrüßen, was Menschen wirklich hilft, und 
deshalb sich freuen über die beruhigenden und heilenden Einflüsse sol- 
cher Übungen. - Er wird auch, wo religiöse Auffassungen mit ins Spiel 
kommen, gern mit dem Vatikanischen Konzil alles begrüßen, was in 
anderen Religionen wahr und heilig ist (vgl. die •Erklärung über das 
Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen", Art. 2). Er 
wird aber auch betroffen sein von der Tatsache, daß solche Hilfe außer- 
halb der Kirche gesucht wird. Gewiß gibt es unter den Anhängern öst- 
licher Meditationsformen solche, die von der Kirche wenig wissen und 
deshalb keinen Maßstab für Vergleiche haben; aber es gibt auch ernste 
Christen unter ihnen, die offensichtlich in den traditionellen Formen 
kirchlichen Lebens die Hilfe, die sie brauchen, nicht finden. So kann es 



östliche und Christliche Meditation 409 

wohl kommen, daß die Begegnung mit östlicher Meditation zu einer Ent- 
fremdung von der Kirche wird und zu einer inneren, vielleicht sogar auch 
äußeren Auswanderung aus der christlichen Gemeinschaft führt. Es kann 
aber auch sein - und gerade sehr tiefen und ernsten Menschen ist es be- 
gegnet -, daß die Bekanntschaft mit dem Osten sie neu zur Kirche und zu 
einem vertieften Verständnis ihres Glaubens geführt hat. Wie soll er das 
alles erklären? 

Es ist also wohl notwendig, aus einer umfassenderen Sicht einen Zu- 
gang zum Verständnis östlicher Meditationsformen zu suchen und sie mit 
dem Wesen christlicher Meditation zu vergleichen. 

I. Was ist Meditation? 

Wir beginnen mit unseren traditionellen Vorstellungen. Die Meditation, 
wie sie von Christen noch heute geübt wird, wendet sich nach einleiten- 
dem Gebet einem bestimmten Gegenstand zu: einem Schrifttext, einem 
Festgeheimnis, usf. Man läßt es auf sich wirken und sich durch die Kraft 
des Gotteswortes erneuern und umformen. Es gibt verschiedene Metho- 
den, angefangen von der ,lectio sacra', der besinnlichen Lesung, wie sie 
von mittelalterlichen Mönchen schon geübt wurde, bis zur schweigenden 
Offenheit dem Wort Gottes gegenüber. Kennzeichnend bleibt die Aus- 
richtung auf das Gotteswort, die persönliche Hingabe an Gott- Die Ge- 
fahr dieser Meditation liegt in einseitiger Geistigkeit, oft in übersteiger- 
tem Intellektualismus, wobei die Ganzheit des Menschen, die psycho- 
somatischen Bedingungen der Meditation vernachlässigt werden. 

Demgegenüber ist Meditation im heutigen Verständnis auf den Men- 
schen bezogen. Zunächst ist sie eine Übung der Entspannung, innerer 
Befreiung, der Lösung aus der zweckhaften Tätigkeit, die den Menschen 
an ein System von Produktion und Wettbewerb bindet und ihn seinem 
eigenen Leben entfremdet. Auch diese Meditation kennt viele Methoden, 
östlichen Ursprungs oder von moderner psychologischer Prägung. Sie ist 
charakterisiert durch die Einbeziehung des ganzen Menschen: Körper- 
haltung, Atmung, Kontrolle psychischer Vorgänge, und durch die Objekt- 
losigkeit. Denn selbst wenn solche Meditationsformen die Konzentration 
auf einen Gegenstand verlangen, so geschieht es nicht, um diesen Gegen- 
stand zu erfassen, oder sich von ihm erfassen zu lassen, sondern um an 
ihm den Bewußtseinsstrom zum Stehen zu bringen, sich in dieser Fixie- 
rung aus der rastlosen Bewegung der psychischen Vorgänge zu befreien. 

Solche Meditationsmethoden können einfach innere Ruhe und Ent- 
spannung beabsichtigen, eine seelische Hygiene für den modernen Men- 
schen. Sie sind dann weltanschaulich neutral und können ohne Beziehung 



Josef Neuner 410 

zu Religion oder im Zusammenhang mit verschiedenen Religionen geübt 
werden. Es liegt aber in der Natur solcher Übungen, daß sie tiefere 
Schichten der menschlichen Existenz erschließen und zu Aussagen über 
den letzten Grund des Seins führen. Indische Heilslehren sehen als 
letzten Sinn solcher Meditations ,sva-bhäva', Selbst-realisierung, wobei 
,selbst' nicht das individuell begrenzte Ich, sondern den letzten Seins- 
grund meint, und Realisierung' nicht Verwirklichung bedeutet, sondern 
Erfahrung dessen, was der Mensch im innersten Wesen immer schon ist. 

Wo solche Meditation also mehr ist als seelische Hilfe, wo sie unser 
Menschsein in seinem letzten Grund erfahren will, kommt ihr auch reli- 
giöse Bedeutung zu. Oft wird sie einem bestimmten Weltbild zugeordnet, 
einem unmittelbar erfahrenen Verhältnis zum Absoluten, das mehr ist 
als eine ,Lehre', weil es eben nicht aus begrifflichen Kategorien aufgebaut 
ist, sondern sich selbst in einer Wesenserschließung offenbart. Wie soll 
man sich [ein Christ, der doch sein Leben auf den Glauben an das Gottes- 
wort baut], zu solcher Erfahrung stellen? 

Zunächst scheint es unmöglich, eine solche Erfahrung überhaupt zu dis- 
kutieren. Man kann eine unmittelbare Erfahrung nicht hinterfragen, weil 
es ja gar keine Instanz gibt, die hinter ihr läge. Erfahrung ist immer ihr 
eigenes letztes Kriterium. (Wenn ich z. B. ein Angstgefühl erfahre, kann 
man mir wohl mit guten Gründen darlegen, daß ich gar keinen Grund 
zur Angst habe - das ändert aber gar nichts an der Erfahrung meiner 
Angst.) Ist es also ganz unmöglich, in ein wirkliches Gespräch über innere 
Erfahrung mit Frage, Antwort, Mitteilung einzutreten? Bleibt jeder in 
seinem eigenen Erfahrungsbereich allein? 

Zunächst kann man doch nach den Bedingungen fragen, unter denen 
diese Erfahrung zustande gekommen ist. Jede Erfahrung ist selektiv. 
Das gilt schon im physischen Bereich: das Auge reagiert auf einen be- 
grenzten Ausschnitt aus den Wellen, die es treffen, nicht auf ultraviolett 
oder ultrarot; wir bauen sogar unsere Apparate so, daß sie unerwünschte 
Störungen ausschließen. So ist also der Inhalt einer Erfahrung auch mit- 
bestimmt und begrenzt durch das Medium. Auch Meditationsmethoden 
sind nicht schlechthin neutral. Eine Erfahrung mag echt sein und doch 
selektiv, weil eben die Methode auf bestimmte Dimensionen nicht einge- 
stimmt ist. 

Auch die Interpretation einer Erfahrung kann durch ein schon vor- 
gegebenes Weltbild mitbestimmt werden. Wir bringen doch immer schon 
bestimmte Begriffsschemata und Ordnungsprinzipien an jede neue Er- 
fahrung heran. Von den ignatianischen Exerzitien her sollte man die 
Vorsicht bei der Interpretation innerer Erfahrungen, die von Gott her 
kommen, lernen. Während die Erfahrung selbst nicht bezweifelt werden 



Ostliche und Christliche Meditation 411 

kann, ist doch die nachfolgende Deutung, ja schon die Formulierung, 
Werk des Menschen selbst, der sie notwendig mit dem Handwerkszeug 
seiner Kategorien ausdrücken muß. Ob diese Kategorien nun mehr oder 
weniger geeignet sind, adäquat sind sie nie. Das ist von großer Bedeu- 
tung, wo es sich um östliche Meditation handelt, wo doch sicher die Mög- 
lichkeit besteht, daß sowohl in der Methode wie in der Auslegung ein 
vorgegebenes Weltbild seinen Einfluß ausübt. Dieselbe Vorsicht muß 
natürlich auch christlicher Mystik gegenüber angewandt werden. 

Daraus ergibt sich, daß es nicht genügt, einfach verschiedene Medita- 
tionsformen und die ihnen zugeordneten Erfahrungen nebeneinander zu 
reihen und in ihrer Verschiedenheit stehen zu lassen. Man kann und soll 
sie im größeren Zusammenhang des ihnen zugeordneten Weltbildes dar- 
stellen. Man wird sich dabei hüten müssen, sie nicht nach schon fertigen 
Modellen umzudeuten. Aber das Verständnis des zugehörigen Weltbildes 
öffnet doch Möglichkeiten, die entsprechenden Meditationserfahrungen 
zu verstehen. 

II. östliche Meditation 

Was also ist östliche Meditation? - Es soll uns bei diesem Versuch einer 
Charakterisierung nicht um die Beschreibung bestimmter Methoden 
gehen, sondern um das Erfassen der Intention, des eigentlichen Anlie- 
gens, das den verschiedenen Methoden zugrunde liegt. Dieses Anliegen, 
das allen gemeinsam ist, heißt Befreiung - Moksha. Es ist allgemein an- 
erkannt, daß östliche Philosophien nicht in erster Linie theoretische Sy- 
steme sein wollen, sondern immer philosophische Reflexion in den Dienst 
des Lebens gestellt haben, daß sie letztlich •Sädhana" sind, Wege und 
Methoden der Realisierung menschlicher Existenz. So verschieden die 
Wege im einzelnen sind, sie haben einen gemeinsamen Ausgangspunkt 
in der Erfahrung der Unzulänglichkeit, Vergänglichkeit, Unfreiheit der 
erfahrbaren Welt. Was wir mit den Sinnen wahrnehmen und mit unse- 
rem Verstand erkennen, was wir erstreben, was wir fürchten, all das ist 
nicht das Eigentliche: Es ist die Welt des Leides, es ist Gefangenschaft. 
Man muß sich freilich hüten, all die Reden vom Leid, die wir bei Buddha 
und im allgemeinen in östlichen Religionen finden, als sentimentalen 
Weltschmerz oder als Lebensuntüchtigkeit zu interpretieren. Es kann 
überhaupt nur verstanden werden aus der Erfahrung des ganz Anderen 
oder wenigstens aus dem unstillbaren Verlangen nach jenem Anderen, 
das nirgendwo in der Welt gesehen und ergriffen werden kann. Damit 
auch die immer neuen Wege, die praktisch so verschiedenen und doch 
letztlich gleichgerichteten Methoden in vielen Schulen und Systemen. 



Josef Neuner 412 

Was damit gemeint ist, soll an drei klassischen Wegen (,märga') gezeigt 
werden, die für den Hinduismus charakteristisch sind: karma-märga, der 
Weg des Werkes, der ethische Weg, jnäna-märga, der Weg des Wissens, 
der Erkenntnis, und bhakti-märga, der Weg der Liebe und Hingabe. 

Der Karma-märga ist in dem meist gelesenen und meditierten Buch der 
hinduistischen Literatur, in der Bhagavadgltä dargestellt, im Zusammen- 
hang des großen Epos Mahabhärata. Arjuna, der Held, steht auf dem 
Schlachtfeld, zwischen den feindlichen Heeren, die den tragischen Bruder- 
krieg auskämpfen sollen: Hat es Sinn zu kämpfen? Soll er seine Ver- 
wandten, seine Lehrer töten? Die ganze Wucht des Unsinns dieses Krie- 
ges, des Unsinns aller Geschichte überfällt ihn: Ich will nicht kämpfen. 
Aber Krsna, der als sein Wagenlenker bei ihm ist, belehrt ihn: Werk ist 
notwendig; die Welt muß weitergehen; mit all seinem Tun ist der Mensch 
in das Weltgeschehen hineinverwoben. Die Welt ist auch gottgewollt, 
stammt aus ihm; der Mensch kann sich nicht seiner gottgegebenen Be- 
stimmung entziehen; es wäre ja auch sinnlos, auszusteigen aus dem Welt- 
geschehen, denn die Begierden des Herzens würden ja doch bleiben und 
den Menschen weiter fesseln. - Zweitens: Es ist aber ebenso wahr, daß 
Werk bindet, daß sich der Mensch durch sein Wirken in den Kreis von 
Geburt und Tod hineinfesseln läßt, in Blindheit und Begierde. - Wie 
kann es dann aber Befreiung geben (moksha)? Die Antwort enthält das 
Grundprinzip hinduistischer Ethik: Der Mensch muß handeln ohne Be- 
gierde (nishkäma karma) in innerer Freiheit: Der Weltprozeß läuft wei- 
ter, ohne je zu einem Ziel zu führen, der Mensch wickelt sein eigenes 
Karma ab; die in ihm angespeicherten Wirkstoffe verbrauchen sich, und 
kein neues Karma wird angereichert, der Mensch wird frei. - Konkret 
bedeutet es für den Helden des Epos, Arjuna, daß er nun doch zu den 
Waffen greifen muß, daß er schuldig werden muß am Kampf gegen seine 
Brüder, daß er aber auch durch sein Tun das Rad der Geschichte und des 
Weltprozesses weiterdreht, selber ein Werkzeug des die Welt hervor- 
bringenden, ewig bewegenden und endlich wieder auflösenden Gottes ist - 
daß er durch dieses Tun aber nicht mehr gebunden wird. Er wird befreit 
aus der Welt - die Welt selber aber wird nicht befreit, sondern geht ihren 
ewigen Kreis weiter. 

Diese Ethik scheint zunächst mit Meditation nichts zu tun zu haben. 
Trotzdem darf man sagen, daß sie die Grundhaltung darstellt, gleichsam 
das Klima, in dem sich die östliche Meditation entwickelt. Das wird deut- 
licher auf dem zweiten Weg des Hinduismus: dem Weg der Erkenntnis 
(jnänamärga). 

Man wird sich davor hüten müssen, Erkenntnis als kategorialen Denk- 
prozeß zu verstehen. Seit dem upanishadischen Durchbruch unterscheidet 



östliche und Christliche Meditation 413 

indische Philosophie zwischen dem niederen und höheren Erkennen, also 
zwischen kategorialem Denken und unmittelbarer innerer Wahrneh- 
mung, das sich begrifflicher Mitteilung entzieht. Nur vom letzteren ist die 
Rede. Das Bewußtsein ist befreit von seiner Gebrochenheit in physischen 
Bewegungen jeder Art, es ist reines Bewußtsein seiner selbst, ohne Ob- 
jekt, Selbstrealisierung (svabhäva). Es ist freilich zu beachten, daß auch 
in indischer Tradition selbst die konkrete Bedeutung dieser Realisierung 
nicht einheitlich ist. Die meistverbreitete Deutung ist die des ,advaita': 
der Mensch findet sein innerstes Selbst, wenn er alle Zweiheit übersteigt 
(eben a-dvaita), also eins mit dem Einen Bewußtsein, das sich in den 
vielen gebrochenen und individualisierten Bewußtheiten spiegelt. Die 
Upanishaden gebrauchen den Vergleich vom tönernen Wasserbehälter, 
der ein begrenztes Maß Wasser enthält. Wenn sich nun im Meer der Ton 
auflöst, die trennende Hülle verschwindet, dann geschieht eigentlich gar 
nichts Neues, nur ist dann eben die Trennung, die individuelle Abgren- 
zung ausgelöscht: das Wasser ist Welle im Ozean geworden. Es gibt aber 
auch andere Systeme, namentlich das Samkhya-System und ebenso den 
klassischen Yoga, bei denen Selbstrealisierung sich auf die unbewegte 
individuelle geistige Seele bezieht gegenüber der empirischen Welt und 
den wechselnden Bewußtseinszuständen. Befreiung im jnäna-märga be- 
steht also in der rein geistigen Selbstrealisierung, unter Ausschaltung 
aller empirischen Inhalte und aller seelischen Bewegungen. 

Was also karma-märga auf ethischer Ebene anstrebt als innere Lösung 
vom Weltprozeß, in den der Mensch verflochten ist, das gewinnt jnäna- 
märga auf dem Erkenntnisweg - und es sei gleich hinzugefügt: das er- 
reicht Yoga auf dem Weg praktischer Übung. In sehr konkret ausgear- 
beiteten Methoden werden alle empirischen Bewußtseinselemente ausge- 
schaltet. Patanjali definiert in der unnachahmlichen Kürze der Sütras das 
Ziel des Yoga als ,Citta-vrtti-nirodhah', d. h. Seelen-Bewegung-unter- 
drücken. Es ist klar, daß hinter dieser negativen Definition, die ja nur 
von Ausschaltung spricht, die Sicherheit steht, daß eben in dieser Unter- 
drückung das wahre Bewußtsein gefunden wird, freilich nicht als etwas 
Neues, das man erwerben könnte, sondern als das reine Licht, das, von 
aller Verdunkelung, Verfälschung, Vermittlung befreit, sich selber Licht ist. 

Meditation ist die Übung, durch die dieses Ziel erstrebt wird. Sie be- 
steht nicht in der Betrachtung eines Gegenstandes, sondern im Gegenteil 
in der Lösung von jedem Gegenstand. Da, wo Meditationsmethoden doch 
die Betrachtung eines Gegenstandes empfehlen, handelt es sich lediglich 
um ein Mittel der Konzentration. Es kann der Nabel, die Nasenspitze, 
der Lotos des Herzens sein. - Selbst wo Patanjali die Betrachtung Gottes 
empfiehlt, handelt es sich nicht um einen eigentlich religiösen Akt: Gott 



Josef Neuner 414 

wird als Gegenstand der Meditation empfohlen lediglich als Verkörpe- 
rung des Ideals der Entsagung, des reinen Yogin, der unbewegt von den 
Kreisen der Welt bei sich selber ist. 

Aber es wäre doch falsch, wenn man östliche Meditation allein als auf 
den Menschen beschränkt darstellen wollte. Immer wieder erfährt der 
östliche Mensch, daß er über sich hinauswachsen muß, daß sein wirkliches 
Sein ihm gegeben ist, daß er es nur finden kann, wenn er es als Geschenk 
annimmt. Diese Erfahrung ist in vielen Systemen ausgedrückt - sie findet 
sich selbst in Richtungen des Buddhismus -; ihren klassischen Ausdruck 
aber fand sie im Bhakti-märga, dem Weg der Hingabe und Liebe. Bis in 
die Zeit der Upanishaden läßt sich die Bhakti-Frömmigkeit zurückver- 
folgen. Die Katha-Upanishade lehrt: •Dieser Ätman kann nicht durch 
Studium, durch Scharfsinn, durch vieles Lernen erworben werden; nur 
der, der erwählt wird, wird ihn erlangen; ihm allein wird der Ätman 
seine wahre Natur offenbaren" (Kath. 2.23). Also wird Befreiung nicht 
vom Menschen her erwartet, aus eigener Bemühung, sondern als Gnade. 
- Die Meditation des Bhakta besteht deshalb wohl auch in der Lösung 
von der Welt und allen Begierden, aber nicht in Selbstgenügen, sondern 
in der Hingabe an den Gott, der sein Heil ist. Letztes Ziel ist dann auch 
die Vereinigung mit dem persönlichen Gott: •Wer mich in Liebe verehrt, 
der kommt zu mir". 

Es gibt nun viele Stufen der Bhakti: von der populären Gottesver- 
ehrung, die von Gottes Macht irdische Güter erwartet, bis zur reinen 
Liebe, die nur auf den liebenden Gott hinschaut. Es gibt auch verschie- 
dene Theologien der Bhakti: Solche, die die Gottesliebe nur als Weg auf- 
fassen, als das wirksamste Mittel, die Bindung an die Welt zu über- 
winden, weil ja eine Liebe nur durch eine stärkere Liebe überwunden 
werden kann; in dieser Auffassung würde aber in der Vollendung die 
Liebe sich auflösen und der Mensch eben doch sein letztes Einssein mit 
dem Absoluten erfahren. Oder die Bhakti-Theologie, wie sie im Vaish- 
navismus entwickelt wurde, die die liebende Beziehung zwischen Gott 
und Mensch als innerstes Konstitutiv unseres Sein#-betrachtet, das nie 
überholt werden kann, so daß Gottesliebe zugleich Weg und Ziel ist. 
Wichtig für uns ist hier nur, zu wissen, daß östliche Meditation nicht nur 
Versenkung in das eigene Selbst ist, sondern auch die Offenheit zu Gott 
hin kennt und in ihm Vollendung sucht. 

Wir können also sagen: östliche Meditation gehört in den Zusammen- 
hang östlicher Religion und Philosophie, die nach Befreiung suchen. Zu- 
grunde liegt die Erfahrung der Bindung, des Leides, der Sinnlosigkeit, 
der der Mensch entrinnen muß. - Der Wege gibt es viele, aber fast immer 
sind sie zuerst mit dem Menschen befaßt: sie wissen, daß der ganze 



östliche und Christliche Meditation 415 

Mensch erneuert werden muß, und sie entwickeln Wege der Befreiung, 
die alle Bezirke menschlichen Lebens umfassen: Leib und Seele, die kör- 
perlichen Bedingungen der Haltung, des Atmens, des Ortes der Medita- 
tion, der Umgebung; die seelischen Bedingungen der Ruhe, Überwindung 
der Ich-Bezogenheit (Asmitä), Neigung und Abneigung, die ein total 
verkehrtes Verständnis der Welt enthalten. Der Mensch muß also sein 
wahres Selbst entdecken, den innersten Grund seines Daseins finden. - 
Dieses Suchen wird in vielen Schulen und Methoden durchgeführt, mit 
Akzenten auf der ethischen oder intellektuellen Seite, auf der physischen 
oder seelischen, der psychologischen oder religiösen Sphäre menschlicher 
Erfahrung. Sie entfalten in vielen Sprachen das eine Thema: das Suchen 
des Menschen nach dem Absoluten. 

III. Christliche Meditation 

Wenn wir uns nun christlicher Meditation zuwenden, mag es gut sein, 
zuerst in einer Vorbemerkung ihre zentrale Bedeutung für christliches 
Leben zu betonen. Diese Bedeutung wird vielfach übersehen, und der 
faktische Ausfall des kontemplativen Elements in der Kirche weithin ist 
doch wohl ein entscheidender Grund für das spirituelle Vakuum, in dem 
wir leben, und das nun so häufig durch das Angebot östlicher Meditation 
oder auch östlicher Religionen gefüllt wird. Der Mensch, und gerade der 
heutige Mensch, braucht die Kontemplation, das Leben aus der Tiefe. 
Wir sind schlecht beraten, wenn wir uns mit Zeitmangel oder mit der 
Unrast des modernen Lebens entschuldigen; noch schlechter, wenn wir 
etwa glauben, daß in unserer Zeit Kontemplation durch Aktion ersetzt 
werden müsse. Wer solches sagt, hat im Grunde schon die Substanz seines 
christlichen Glaubens preisgegeben, denn dieser Glaube ruht auf dem 
Wort Gottes, das immer Wort bleibt, auch wenn es Fleisch wird. Gewiß 
ist in dem ewigen Wort die Welt geschaffen worden, aber es hat sich nicht 
in der Welt verloren, ist nicht reine Weltlichkeit geworden, ist immer 
mehr als der bloß immanente Sinn von Welt und Geschichte. So gilt also 
für den Christen immer neu das Augustinuswort, daß •es nicht genügt, 
die Einsicht erhalten zu haben, und die Zeugnisse Gottes zu wissen, wenn 
nicht immerdar empfangen und getrunken wird aus dem Brunnen des 
ewigen Lichts" (Enarr in Ps. 118 XXVI, 6; nach H. U. von Balthasar, 
Das betrachtende Gebet, S. 20). 

Was also ist christliche Meditation? Auch sie ist ein Suchen nach dem 
Absoluten. Sie ist viel mehr als ein Spiel mit der Einbildungskraft oder 
als ein intellektueller Prozeß, der sich um ein volleres Verstehen der 
Glaubensgeheimnisse bemüht, mehr auch als eine Willensbewegung, die 



Josef Neuner 416 

sich auf Gott hin richtet, obwohl diese praktischen Aspekte in der kon- 
kreten Darstellung christlicher Meditation oft im Vordergrund stehen. 
Christliche Meditation beginnt nicht mit dem Menschen, sondern mit Got- 
tes Wort. Ihre Grundlage ist der Glaube, daß Gott durch sein Wort die 
Welt geschaffen hat und alles Dasein durchwebt; daß Gott durch sein 
Wort gesprochen hat und immer spricht, zu allen Menschen aller Zeiten 
und auch zu mir; daß Gottes Wort erschienen ist, Fleisch wurde in Jesus 
Christus, sich hineingegeben hat in unsere Geschichte und so den Sinn 
unseres Daseins gedeutet hat und unsere Geschichte ihrem Ziel zuführt, 
geeint zu sein in Gott; daß dieses Wort in uns wirksam ist durch den 
Geist, in jedem Einzelnen, in der Gemeinschaft der Gläubigen und in 
dem gesamten Geschehen und den Bewegungen unserer Geschichte. 

Christliches Leben bedeutet also leben aus dem Wort Gottes, das uns 
gegeben ist, das die Kirche beseelt. Hier aber stoßen wir auf ein Mißver- 
ständnis, das den Zugang zur Kontemplation oft verbaut hat; man kann 
es das typisch katholische Mißverständnis nennen: Wir haben die Wahr- 
heit, die Garantie, daß Gottes Wort bei der Kirche bleiben wird bis ans 
Ende der Zeiten. Wir lernen wohl die Lehrsätze unseres Glaubens, wir 
wissen auch wohl um die Verpflichtungen, die sich aus dem Glauben er- 
geben; wir haben also ein Lehrsystem und eine christliche Moral, und wir 
wissen wohl, wie wichtig dies ist. - Aber ist nicht das Wort mehr als jedes 
Lehrsystem? Und bedeutet nicht der Anruf Gottes an den Menschen im- 
mer etwas Besonderes, das sich nicht in allgemein gültige Formeln zwän- 
gen läßt? Muß nicht der Christ über Lehrformeln und Gebote hinaus aus 
dem Wort Gottes leben, das ihn in jeder seiner Situationen konkret an- 
spricht. Was wir mit dem Ohr hören, ist immer nur die Stimme, was wir 
mit dem Verstand begreifen, ist immer nur der Begriff. Beide sind nur 
das Medium, durch das das Wort selbst zu uns kommt, jenseits der Laute 
und Begriffe. Die Stimme dringt zu uns nur, um das Wort in unserem 
Herzen zu wecken, und •wenn das Wort wächst, dann schwindet die 
Stimme" (Augustinus). Dies ist christliche Kontemplation. 

So ist es auch mit den Sakramenten: Sie sind die Zeichen der gnaden- 
haften Gegenwart Jesu Christi in der Kirche, die sichtbare Garantie, daß 
wir nicht allein gelassen sind, daß Jesus Christus bei uns ist mit seiner 
lebenspendenden Gnade, mit seiner heilenden Kraft, in wirkender Ge- 
genwart, als Zusicherung unserer Vollendung. Aber sind wir nicht immer 
in Versuchung, die Zeichen von seiner Gegenwart zu trennen, sie in bei- 
nahe materiellem Sinn als Mittel zum Heil zu betrachten, so wie man eine 
Medizin gegen eine Erkältung nimmt? Wäre es nicht entscheidend für 
ein christliches Leben, in den Zeichen der Sakramente dem schöpferi- 
schen und erleuchtenden Wort Gottes zu begegnen? Aus der sakramen- 



östliche und Christliche Meditation 417 

talen Gegenwart muß die persönliche Begegnung entspringen, das Zei- 
chen muß die Wahrheit enthüllen, in der flüchtigen Geste rührt uns die 
ewige Liebe an. Das ist christliche Kontemplation. 

So ist es nochmals mit der christlichen Zuversicht. Wir haben doch die 
Zusicherung, daß der Herr bei uns sein wird bis ans Ende der Zeit, daß 
die Mächte des Todes und der Hölle die Kirche nie besiegen werden. Es 
kommt wohl vor, daß wir uns durch diese Zusicherung von unserer eige- 
nen Verantwortung für entbunden halten und uns damit zufrieden ge- 
ben, über die Probleme unseres Lebens und der Welt, in der wir leben, 
wegzukommen. - Aber die Zukunft ist doch nicht dem blinden Spiel me- 
chanischer Kräfte überlassen. Gott bleibt Herr aller Geschichte, und er 
wirkt sie durch uns Menschen. So ist die Zukunft in unsere Hände gelegt. 
Der Christ muß das Geschehen unserer Zeit deuten, er muß ihm Sinn und 
Richtung geben. Er muß diese Aufgabe erfüllen, ohne daß er fertige Bau- 
pläne in Händen hätte; er muß sich führen lassen durch Gottes Wort. Das 
ist nochmals christliche Kontemplation. 

Sobald also ein Christ sein Leben und seine Sendung richtig verstehen 
will, von der bloßen Annahme tradierter Lehre zur Wahrheit zu kom- 
men sucht, von bloß praktischer Erfüllung seiner Pflichten zum Hinhor- 
chen auf Gottes Ruf; wenn er aus seinem Ursprung, aus Gottes Wort, 
leben und dieses Leben in seiner Bedeutung ergreifen und erfüllen will, 
muß er sich zur Kontemplation öffnen. 

Man kann den Sinn dieser Kontemplation genauer erfassen, wenn man 
ihn mit dem dreifachen Weg indischer Erlösungslehre vergleicht, als 
karma-märga, als jnäna-märga, als bhakti-märga. 

Auch für den kontemplativen Christen ist das Verhältnis zur Welt von 
entscheidender Bedeutung. Er weiß schon aus dem biblischen Schöpfungs- 
bericht, daß der Mensch wirken muß: •Wachset, mehret euch, macht euch 
die Erde Untertan!" Er kann seinen Glauben an Gott den Vater nicht be- 
kennen, ohne gleich hinzuzufügen: Schöpfer des Himmels und der Erde. 
Auch der Christ ist versucht worden, sich von der Mühe und Enge der 
Welt abzusetzen, die Zerstreuung an die Materie und seine Verpflichtung 
für die Welt und seinen Mitmenschen zu meiden und sich in die Sphäre 
des Geistes zurückzuziehen. Wir wissen, wie sehr christliche Mystik durch 
Jahrhunderte unter dem vorwiegenden Einfluß des griechischen Dualis- 
mus stand und in Gefahr war, einem einseitigen und einsamen Spiri- 
tualismus zu huldigen. Jeder Seelsorger weiß auch, wie schwer es oft ist, 
echte Kontemplation von einer Flucht vor Verantwortung zu unterschei- 
den. Der Christ gehört in die Welt. Das weiß er nicht nur, weil er den 
Schöpfungsbericht kennt, sondern auch, und noch endgültiger und reali- 
stischer, von Jesus Christus: aus dem Geheimnis der Menschwerdung, des 



Josef Neuner 418 

Leidens, des Todes des Herrn, der selber die Sünde der ganzen Welt auf 
sich genommen hat. Der Christ kann nicht der Verantwortung für die 
Welt ausweichen und die Last des irdischen Lebens abschütteln. 

Ebenso weiß aber auch der Christ, daß Werk bindet, daß es den Men- 
schen sich selbst entfremdet, daß es ihn zum Sklaven des Produktionspro- 
zesses macht, daß es ihn zu Tode hetzt im Wettrennen um Selbsterhal- 
tung und um Machtpositionen. Wir brauchen für diese Tatsachen der täg- 
lichen Erfahrung keine theologischen Argumente. Soweit also scheint uns 
die Parallele zum indischen Karma-märga zu führen: Werk ist notwen- 
dig - Werk bindet. Und noch einen Schritt können wir weiter gehen: 
Also muß der Mensch in innerer Freiheit handeln. Er muß gelassen sein: 
Nishkäma karma, wirken ohne Leidenschaft, ohne ,ängstliche Sorge' - 
hat das nicht auch Jesus gesagt, daß das Leben mehr wert ist als alle Mit- 
tel, mit denen wir es unterhalten? 

Aber nun kann der Christ nicht mehr mitgehen und sagen, daß die 
Welt immer weiter gehen muß, in niemals endenden Kreisen, daß wir 
Menschen uns aus der Welt heraus retten müssen, während die Geschich- 
te weiterrollt, in den Zyklen des Yugas und Kaipas. Jesus spricht von der 
Gottesherrschaft, die am Kommen ist. Sie umfaßt nicht nur den Menschen, 
sondern die ganze Schöpfung. Die Schlußkapitel der Geheimen Offen- 
barung enthalten die Vision eines neuen Himmels und einer neuen Erde. 
•Siehe, ich mache alles neu". Diese Neuheit besteht in der Zusammenfas- 
sung aller geschaffenen Dinge unter Jesus Christus als Haupt. Der Christ 
weiß also, daß Geschichte, daß auch sein eigenes Werk einen Sinn hat, daß 
er an dem neuen und ewigen Jerusalem mitbaut: er weiß aber ebenso, daß 
diese neue Welt nicht einfach das Endprodukt unserer irdischen Geschichte 
ist: alles Leben und Wirken des Menschen muß durch den Tod hindurch- 
gehen, und nur im Sterben kann er ewiges Leben finden. All das sind für 
den Christen nicht bloß theologische Erwägungen, sondern die Welt sei- 
ner Kontemplation: es ist das Geheimnis Gottes und der Welt, der Ge- 
schichte und Vollendung - es ist das Ostergeheimnis, es ist die Mitte der 
Welt, in der wir leben, die wir mit unseren Händen bauen, die wir aber 
auch betend erfahren müssen. 

Eben dieses betende Erfahren nun ist die christliche Kontemplation. 
Auch nach der Bibel ist Erkenntnis echter Heilsweg - es gibt auch einen 
christlichen jnäna-märga, Weg des Erkennens. •Das ist ewiges Leben, 
daß sie dich erkennen, den einen wahren Gott, und den du gesandt hast, 
Jesus Christus" (Joh 17,3). Natürlich geht es auch hier genausowenig 
wie im jnäna-märga des Hinduismus um bloß begriffliche Erkenntnis - 
den Klugen und Weisen ist Gottes Geheimnis ja verborgen -, sondern um 
ein Einssein mit Gott, dem Grund allen Seins und Lebens, und damit 



östliche und Christliche Meditation 419 

kommt christliche Meditation ganz nahe an die östliche. Aber das zitierte 
Johanneswort enthält auch die spezifisch christliche Form dieser Erkennt- 
nis: Es gibt keine Erkenntnis Gottes ohne die Erkenntnis Jesu Christi, 
der von Gott gesandt ist. Es gibt also nur den Gott, der die Welt liebt, 
der sich mit der Welt einläßt, der Leid und Sünde der Welt auf sich 
nimmt, der in unlöslicher Solidarität mit unserem Geschlecht verbunden 
ist. Diesen Gott also, der in Jesus Christus uns gegeben ist, muß der 
Christ kennen, in ihm soll er ewiges Leben finden. Was bedeutet das für 
die christliche Kontemplation? 

Sie ist zuerst wirkliches Kommen in Gottes Gegenwart. Also sicher 
nicht eine Weltlichkeit, die in den äußeren Dingen erstickt und sich im 
innergeschichtlichen Weltprozeß erschöpft. Ein Christentum, das nicht 
mehr weiß als die Welt, hat seine Substanz verloren, denn um die Welt 
zu kennen, brauchen wir nicht das Wort Gottes, das doch immer mehr 
ist als wir selber, das die Welt enthält, aber nie von der Welt umfangen 
wird. So wird also christliche Kontemplation immer eine Welt des 
Schweigens sein, des Wartens, des Hörens, der Bereitschaft, der Offenheit. 

Sie bedeutet aber auch die Begegnung des konkreten Menschen mit 
Gott. Sie ist nicht eine Flucht aus der Realität des Lebens, nicht eine aus- 
geklammerte Sphäre mit Isolierwänden. Echte Kontemplation führt zum 
Grund unseres Seins und Lebens, und damit auch zur Kraftquelle, die es 
möglich macht, dieses Leben zu tragen mit Frieden. 

Sie bedeutet auch Solidarität mit den anderen Menschen, nicht nur mit 
der Menschheit im allgemeinen, sondern gerade mit denen, die in unse- 
rem Leben stehen, deren Gemeinschaft uns bereichert oder vielleicht auch 
bedroht, mit Menschen, für die wir Verantwortung tragen oder mit deren 
Lebensschicksal wir verbunden sind. Denn wenn wir den wahren Gott 
kennen, dann nehmen wir teil an dem Erlösungswerk Jesu Christi, an 
der Verantwortung, die er seinen Jüngern für die ganze Welt auferlegt 
hat. Das will freilich nicht heißen, daß christliche Meditation eine Zeit 
der Planung für die Arbeit an anderen sein soll - solche Pläne müssen zu 
gegebener Zeit erarbeitet werden -, wohl aber, daß sich in der Medita- 
tion das Verhältnis zum Mitmenschen neu begründet, in Versöhnung, in 
Verstehen, in Geduld, in Verantwortung; daß ich die Fragen, Kämpfe, 
Dunkelheiten und auch die Sternstunden meines Mitmenschen mitleben 
kann; und wenn wir Menschen im Gebet verbunden waren, können wir 
ihnen doch ganz neu auch im täglichen Leben wieder begegnen. 

Kontemplation bedeutet auch Bereitschaft für das Neue, Unerwartete. 
Denn Gott ist doch größer als unser Herz, und immer wieder führt er uns 
an den Rand unseres Verstehens. Er allein kennt die Zukunft, ist die Zu- 
kunft; in ihm allein können wir auch die Kräfte deuten, die in unserem 



Josef Neuner 420 

eigenen Leben und in unserer Welt wirksam sind. Es wäre falsch, wenn 
Kontemplation zu einem beruhigten Bei-uns-selber-sein absinken würde. 
Kontemplation ist nicht - wenn man in einem Vergleich reden darf - das 
Hineintauchen in ein stilles Wasser, sondern in den gewaltigen Strom des 
Weltgeschehens, in Jesus Christus. In und mit ihm soll der Christ immer 
neu das Morgengebet der Erlösung sprechen: •Siehe, ich komme" (vgl. 
Hebr 10, 7). In ihm gehört er dem Vater, in ihm gehört er der Welt, in 
ihm hat er Frieden. 

So wird christliche Kontemplation zugleich zum Weg der Liebe, zum 
bhakti-märga. Aber es handelt sich da nicht mehr nur um einen Weg, 
sondern um das Wesen des Christseins - des Menschseins selber, denn 
Gott ist Liebe. Wenn der Mensch zu sich selber kommen soll, aus Zer- 
streuung und Verfremdung, dann kann er es nicht durch Isolierung, son- 
dern nur durch das freie und ganze Schenken seiner selbst. 

Ich möchte diese Erwägungen über östliche und christliche Meditation 
nochmals kurz zusammenfassen an Hand des Gebetes aus dem Exerzi- 
tienbuch des hl. Ignatius, das allgemein bekannte: •Nimm hin, und nimm 
an, Herr, meine ganze Freiheit!" Denn wenn wir uns selber finden wol- 
len, müssen wir zu Gott kommen, zum innersten Grund unseres Seins. 
Ohne ihn können wir nicht wir selbst sein. Wir müssen aber zu ihm kom- 
men in unserer Ganzheit und Konkretheit, mit all dem, was wir sind und 
was wir werden, mit unserer ganzen Freiheit. Aber sobald wir dieses 
Wort von unserer ganzen Freiheit ausgesprochen haben, überfällt uns 
das Bewußtsein unserer Unzulänglichkeit: Meine Freiheit bedeutet doch 
mein innerstes Wesen. Kenne ich es denn, dieses innerste Wesen? Hier 
erfahren doch so viele die Unzulänglichkeit ihrer Bemühungen in der 
Meditation. Sie kennen weder Gott noch sich selbst. Wir sprechen so 
leichthin zu Gott, wie zu einem guten Nachbarn, und bleiben ganz an der 
Oberfläche. Was bedeutet es schon, wenn ich meine ganze Freiheit Gott 
hingebe und gar nicht weiß, was ich eigentlich bin, und gar nichts ahne 
von dem unendlichen Geheimnis, vor dem ich stehe? - Deshalb aber fährt 
das Gebet fort: •Nimm hin mein Gedächtnis, meinen Verstand, meinen 
Willen!" Das ist die Trias, die seit Augustinus das Wesen des Menschen 
ausdrückt, Abbild des dreieinigen Gottes. Denn mein Gedächtnis ist doch 
mehr als die kärgliche Erinnerung an einige Ereignisse in meinem Leben: 
es bedeutet alles, was ich wirklich bin, was in mein menschliches Sein 
hineingeflossen ist: es umschließt mein physisches Sein seit meinem Ur- 
sprung, dem Schöpfungsmorgen, das Universum, in das mein Leben hin- 
eingewoben ist; es umschließt das Leben, das aus unserer Erde wuchs, es 
enthält auch den Ursprung des Menschen und die Geschichte der Völker, 



östliche und Christliche Meditation 421 

es enthält das Wissen, die Kultur, die Kunst, die Triumphe und Zusam- 
menbrüche der Jahrtausende, es schließt die Schicksale meiner eigenen 
Ahnen ein. Auch die Umwelt ist da, in der sich mein Leben entfaltete, die 
Menschen und Ereignisse, selbst wenn ich sie längst vergessen habe, Ein- 
flüsse, von denen ich nichts weiß und die doch wirksam sind. All das ist 
meine ,Memoria'. Aber diese ,Memoria' soll nicht im Dunkel liegen 
bleiben. Sie soll bewußt werden, durchleuchtet werden. Das eben be- 
deutet das Zweite •Nimm hin meinen Verstand". Der Mensch ist nicht 
ein dunkles Museum, in dem die Schätze der Vergangenheit vermodern, 
sondern ,Erbe' Gottes, Miterbe Christi. Es soll in ihm die Schöpfung er- 
wachen und ins Licht geführt werden. Das aber muß letztlich geschehen 
durch die freie Antwort auf den Anruf Gottes, und deshalb das Dritte: 
•Nimm hin meinen Willen!" Denn es ist gerade durch den Menschen, 
durch seine freie Antwort, mit der er sich in Gottes Weltenplan hinein- 
gibt, daß die Welt ihrem letzten Sinn zustrebt. 

Meditation kann also doch nichts anderes sein als das bewußte Sichr 
Hineingeben in das umfassende Heilsgeschehen - aber freilich nicht in 
allgemeinen theoretischen Erwägungen, sondern in der Konkretheit des 
persönlichen Lebens und Wirkens. Soll man da noch von einer Alterna- 
tive östlicher und christlicher Meditation sprechen? Was immer die Me- 
thoden im einzelnen anstreben und welche Akzente sie setzen, irgendwie 
müssen immer beide Seiten unseres menschlichen Seins einbewogen wer- 
den, Gott und Mensch: Der Mensch muß sich in Gott finden. Laß mich 
Dich erkennen, laß mich mich erkennen - das ist ewiges Leben, östliche 
Meditation wird vom Menschen her ausgehen, christliche Meditation wird 
mit dem Gotteswort anfangen. Wenn Meditation ihren Sinn erfüllen soll, 
muß sie immer beides umschließen. Der Mensch muß sich selber finden, 
aber nicht um sich in die Tiefe seiner eigenen Welt zu versenken, sondern 
um sein ganzes Sein zur Weihegabe an Gott den Herrn zu machen. 




