
Hat die Gesellschaft Jesu das Recht, 
ihre Konstitutionen zu ändern? 

Andre Ravier SJ, Paris 

I. 

Die Frage ist berechtigt: Ignatius von Loyola hat der Gesellschaft Jesu 
die Konstitutionen •unabgeschlossen" hinterlassen, und er hat es mit Ab- 
sicht getan. Doch bei aller Berechtigung muß die Frage korrekt gestellt 
werden, nämlich im Gesamtzusammenhang des Denkens und Handelns 
des Ignatius. 

Eine Vorbemerkung drängt sich auf. In den Konstitutionen selbst ist 
nirgendwo vorgesehen, daß irgendeine Autorität der Gesellschaft, weder 
die Generalkongregation noch der Generalobere, das Recht zu einer sub- 
stantiellen Änderung der Konstitutionen habe. Konstitutionen und De- 
klarationen werden sogar als •unveränderliche Dinge" (nr. 136) gekenn- 
zeichnet und abgehoben von •Anordnungen oder Regeln", die ihrerseits 
•an Zeiten, Orte und Personen angepaßt werden können". Dieses Gesetz 
hat zweifellos Vorrang vor dem der Generalkongregation zugestandenen 
Recht, •Fragen von Gewicht und mit Belang für die Zukunft zu behan- 
deln" (nr. 680). Was den General angeht, so ist es seine Aufgabe, •dar- 
über zu wachen, daß die Konstitutionen überall beobachtet werden" (nr. 
746), nicht aber, Konstitutionen zu schaffen. Wenn die •Formula Insti- 
tuti", die •Grundregel" der Gesellschaft Jesu (die Bullen Pauls III. Regi- 
mini militantis und Injunctum nobis; außerdem die Bulle Julius III. Ex- 
poscit debitum), dem durch die Generalkongregation repräsentierten Or- 
den als ganzem (•tota Societas") das Recht zugestand, •Konstitutionen 
zu schaffen", so geschah es mit Rücksicht auf die besondere und außer- 
ordentliche Situation: der junge Orden verfügte noch über keine Gesetz- 
gebung; er mußte sich eine geben. Dieses Recht sollte von selbst an dem 
Tag erlöschen, an dem durch eine erste Generalkongregation Konstitu- 
tionen approbiert würden (was 1558 der Fall war); von da an würde den 
Kongregationen lediglich das Recht verbleiben, •Fragen von Gewicht und 
mit Belang für die Zukunft zu behandeln". 

Nun litt aber diese Formula unter Mangel an Präzision und ließ Raum 
für erheblich divergierende Auslegungen: Was gehörte zu diesen Fragen 
von Gewicht? Konnte es eines Tages nicht •von Gewicht" sein, diesen 
und jenen wesentlichen Punkt des Instituts abzuändern? Ein gutes Bei- 
spiel dafür bieten gewisse Krisen in der Geschichte des Ordens, insbeson- 



Hat die Gesellschaft Jesu das Recht, ihre Konstitutionen zu ändern? 423 

dere diejenige von 1587-1595: einige spanische Jesuiten, unterstützt von 
Philipp II., versuchten durchzusetzen, daß bestimmte Punkte der Konsti- 
tutionen, wie etwa die Autorität des Generals, die verschiedenen Grade 
(d. h. die Unterscheidung zwischen Mitgliedern mit feierlichen und sol- 
chen mit einfachen Gelübden usw.) modifiziert würden. Der Ordensge- 
neral Aquaviva reagierte energisch. Und so hielt es die 5. Generalkon- 
gregation (1593-1594) für klug, die •wesentlichen Dinge" (substantialia) 
des Instituts zu definieren. Man verstand darunter solche, an die man 
nicht rühren konnte, ohne die Identität der Gesellschaft in Frage zu stel- 
len; wobei natürlich die Autorität des Hl. Stuhles unangetastet blieb. 

Die 31. Generalkongregation hat zu Recht gespürt, daß bei der aktuel- 
len geistigen Entwicklung und mit Rücksicht auf die vom II. Vatikani- 
schen Konzil geforderte Erneuerung diese •wesentlichen Dinge", die von 
der 27. Kongregation im Jahre 1923 zusammengestellt worden waren, 
unumgänglich notwendigen Veränderungen im Weg zu stehen drohten. 
In ihren Dekreten 12, 13 und 14, in denen sie überall das Wort •wesent- 
liche Dinge" beibehielt, verzichtete sie auf eine genaue Definition: •Es 
handelt sich dabei", heißt es da, •vor allem um Dinge, die in der Formula 
Julius III. (in der Bulle Exposcit) zu finden sind . . . und um Dinge, wel- 
che ohne die in der Formula enthaltenen überhaupt nicht oder nur sehr 
schwer bestehen können"1. Könnte die Bezugnahme, vormals zu stark 
präzisiert, jetzt nicht zu vage werden? 

Man müßte die Akten der Kongregation befragen, um den Sinn und 
die Beweggründe dieser Entscheidung zu kennen. 

Wie dem auch sei, die 31. Generalkongregation versetzte damit den 
Orden in eine Situation vor den Konstitutionen von 1558, ja vor der Zu- 
sammenkunft der Väter von 1550-1551 zurück. Ignatius hatte damals 
einer bestimmten Zahl von Professen, die aus verschiedenen Regionen 
des Ordens gekommen waren, eine erste Fassung der Konstitutionen (den 
sogenannten Text A) vorgelegt. Dieses Zurückgehen auf die Anfänge 
war schwerwiegend: die Kapitulare hatten ohne jeden Zweifel das damit 
eingegangene Risiko und die Konsequenzen abzuwägen ... 

II. 

Das ist der Kontext, in dem sich die Frage nach dem Recht des Ordens, 
die Konstitutionen zu ändern, stellt. Ohne diesen Zusammenhang läßt 
sich die Frage nicht beantworten. 

Von den Anfängen der Gesellschaft Jesu an scheinen sich zwei Auf- 
fassungen der Konstitutionen gegenüberzustehen. Der ersteren zufolge 

1 Decreta Congreg. Gen. XXXI (1965-1966) Rom 1967, 55. 



Andre Ravier 424 

sollte man nüchterne, kurze, präzise Texte abfassen, die in wenigen Wor- 
ten die Identität der Gesellschaft definieren könnten. Dazu hat anschei- 
nend Nikolaus Bobadilla2 geneigt. •Es wäre gut, wenn man eine kurze Zu- 
sammenfassung der ganzen Gesetzgebung hätte, die deren Wesentliches 
(ihre Substanz) enthielte", schrieb er, nachdem ihm Text A der Konsti- 
tutionen vorgelegt worden war (1551); und mehrfach erhob er in der 
Folgezeit Einspruch gegen die Länge der Konstitutionen, die für ihn nur 
ein •verwirrendes Labyrinth" waren. Man weiß, daß Bobadilla Zwang 
nicht sehr liebte und daß seine Ansicht von apostolischer Tätigkeit recht 
frei war. 

Die andere Tendenz ging dahin, daß die Konstitutionen ziemlich mi- 
nutiös ein Ideal der Lebensweise im Orden, der Ausbildung ihrer Mit- 
glieder sowie ihrer Tätigkeit beschreiben sollten, dabei aber, um nicht 
zu veraltern, •offen" bleiben müßten für orts- und zeitbedingte Wand- 
lungen. Das war sicher die Auffassung von Juan de Polanco, dem Mit- 
arbeiter und getreuen Sekretär von Ignatius, der eine so bedeutsame Rol- 
le bei der redaktionellen Bearbeitung der Konstitutionen spielte. Nach 
dem Tod des Ignatius war er auch Sekretär der folgenden Ordensgene- 
räle Laynez und Borgia. In diesen 25 Jahren Dienst als •Generalsekretär 
der Gesellschaft Jesu" erwies er sich als entschiedener Gegner eines Kata- 
logs der •puncta substantialia", der •wesentlichen Dinge"; ja er beteuer- 
te, daß er in der Entscheidung des hl. Ignatius, die Konstitutionen für die 
Erfahrung •offen" zu lassen, •eine besondere Fügung unseres Herrn" er- 
kenne. •Wir glauben", schrieb er am 1. Februar 1552 an Xaver, •daß 
durch die besondere Vorsehung unseres Herrn (die Konstitutionen) nicht 
abgeschlossen werden, bis die Erfahrung vieles zeigt, wie sie das bisher 
schon getan hat, und bis die Gesellschaft tiefer verwurzelt ist in zahlrei- 
chen Regionen". Und in seinem Brief an den ganzen Orden (vom 6. Au- 
gust 1556) über den Tod des Ignatius präzisiert er, daß Ignatius die Kon- 
stitutionen nicht abschließen wollte (•cerrar las constituciones"), obwohl 
er sehr wohl um die Gebrechlichkeit seiner Gesundheit wußte: also nicht 
durch Zufall, sondern aufgrund wohlüberlegter Entscheidung hat Igna- 
tius bei seinem Tod die Konstitutionen •unabgeschlossen" hinterlassen. 
Diesen Ausführungen Polancos entspricht, was Laynez an Borgia schreibt 
(6. August 1556): •Ignatius hat die Konstitutionen weder veröffentlicht 
noch abgeschlossen; nicht ohne besondere Fügung unseres Herrn, wie ich 
glaube". 

2 Einer der sechs ersten Gefährten des hl. Ignatius, die zusammen mit dem Heiligen 
am 15. August 1534 auf dem Montmartre in Paris die Gelübde der Keuschheit, der Armut 
und der Jerusalemwallfahrt ablegten. 



Hat die Gesellschaft Jesu das Recht, ihre Konstitutionen zu ändern? 425 

Was bedeutet also diese von Polanco und Laynez beschworene •beson- 
dere Fügung"? Wollte Ignatius lediglich, daß die Konstitutionen erst 
durch die erste Generalkongregation nach seinem Tod abgeschlossen wür- 
den? Wozu dann von Fügung, Vorsehung reden? Tat Ignatius nichts an- 
deres, als sich den Vorschriften der päpstlichen Bullen zu fügen, die ihm, 
insofern er General war, die Sorge des Redigierens übertrug, es hinge- 
gen dem Gesamt der Gefährten vorbehielt, den Konstitutionen Gestalt 
und Rechtskraft zu geben? Oder aber wollte er, daß die Konstitutionen 
niemals abgeschlossen würden und immer, wie zu seinen Lebzeiten, in 
Arbeit blieben? Die Frage ist von grundlegender Bedeutung, und u. E. 
ist die Geschichte leider nicht imstande, sie zu beantworten. 

Indessen scheint es uns, als zeige uns Ignatius selbst an, zu welcher Lö- 
sung er neigte. Sehen wir uns einmal an, was 1550-1551 geschieht, an- 
läßlich der Zusammenkunft der ersten Väter, einer Art von •Quasi-Ge- 
neralkongregation", wie Nadal sagt: Vor dieser Zusammenkunft hat 
Ignatius, seit 1547 mit Hilfe von Polanco, Konstitutionen ausgearbeitet; 
er hält diesen Text für solide und innerlich zusammenhängend. - Diesen 
Text legt er den Vätern vor, die von November 1550 bis Februar 1551 
in Rom sind. Sie machen ihre Anmerkungen, schlagen Änderungen vor: 
wir finden Spuren dieser Kritik in den •Bemerkungen der Väter" (•Ob- 
servata Patrum")3; nichts davon berührt die Substanz des Textes, wenig- 
stens soweit wir unterrichtet sind. Nach Abschluß der Zusammenkunft 
machen sich Ignatius und Polanco an die Arbeit, korrigieren, modifizie- 
ren, verbessern ihren Text; schon reist Nadal durch die Provinzen, von 
Haus zu Haus, um dort die noch in Arbeit befindlichen, noch nicht rechts- 
kräftigen Konstitutionen zu •erklären" (erklären heißt nicht promulgie- 
ren). So geht alles vor sich, als ob Ignatius der Überzeugung gewesen 
wäre, daß die •Substanz" der Konstitutionen (weil über einen gewissen 
Zeitraum beobachtet und praktiziert), als feststehend gelten konnte, um 
die Identität der Gesellschaft zu sichern, während doch weiter geforscht 
und Erfahrungen gesammelt wurden: die Handschriften in den Archiven 
liefern den Beweis, daß die Verbesserungen am Text A weder gering- 
fügig noch belanglos waren. Stoßen wir nicht eben hier auf die ignatiani- 
sche Konzeption von Konstitutionen für einen apostolischen Orden: ein 
stabiler, dauerhafter Grund (ein Grundkonzept), und Teile (Teilbereiche), 
die unablässig verbessert und angepaßt werden? 

An diesem Punkt wird die Frage dringlich: In welchem Sinn und in 
welchem Ausmaß soll man die Konstitutionen verbessern, sie neuen Ge- 
gebenheiten anpassen? Frei von Gesetzen oder entsprechend einer fest- 

3 MHSJ, Mon. Ignat. Ill, Constit. I, S. 390-396. 



Andre Ravier 426 

liegenden Ausrichtung? Die Antwort darauf gibt uns noch die Praxis des 
hl. Ignatius und der ersten Väter. 

Bei den Beratungen der ersten Gefährten im Jahre 1539 (•Deliberatio 
primorum Patrum")4 widmete man den •Bestimmungen" (determinatio- 
nes), die von April bis Juni auf die Entscheidung, einen religiösen Orden 
zu gründen, folgten, nicht genug Aufmerksamkeit. Diese Bestimmungen 
sind echte Konstitutionen (das Wort steht übrigens über den Manuskrip- 
ten) im keimhaften Zustand. Die Gefährten brachten diesen ersten 
Entwurf 1541 zur Reife. Dann erarbeitete Ignatius, inzwischen General- 
oberer geworden, andere Texte, doch ohne je die Grundlinien von 1539 
aus dem Auge zu verlieren. Kurz, die Konstitutionen von 1550 sind ent- 
standen aus dem Samen von 1539, in organischem Wachstum, nicht durch 
einen Bruch oder fortgesetzte Zurücknahmen. 

Was für ein Licht hatte Ignatius während dieser langen und langsa- 
men Arbeit? Ein betendes Nachdenken über die Erfahrung. 

Man kann nun hauptsächlich drei Arten von Erfahrung aus diesen 
Konstitutionen von 1550 herausanalysieren: 

Zunächst die fundamentale Erfahrung des Ignatius und der ersten Ge- 
fährten seit ihrer Begegnung in Paris, also noch vor Gründung der Ge- 
sellschaft Jesu. Man hat oft bemerkt, daß das Voranschreiten der Konsti- 
tutionen den geistlichen Weg der ersten Väter widerspiegelt5. Um eine 
lehrhafte Formel zu gebrauchen: die Ontogenese jedes neuen Gefährten 
muß die Phylogenese der Gruppe der ersten Väter wiederholen. 

Sodann die Erfahrung des vielfältigen Wirkens der Gefährten, die in 
alle Welt hinauszogen. Viele Texte der Konstitutionen sind aus konkre- 
ten Situationen entstanden, legten sich Ignatius nahe durch fallweise Er- 
eignisse oder Schwierigkeiten: so etwa •Über die Kollegien und die 
Gründung von Häusern" (•De collegiis et domibus fundandis"), •Kon- 
stitutionen über die Aussendungen" (•Constitutiones de missionibus"), 
•Daß man keine Frauenseelsorge annehmen soll" (•De cura mulierum 
non admittenda"), usw. 

Schließlich die Erfahrung der religiösen Orden im Leben der Kirche. 
Man vergißt zu oft, was die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu den 
Konstitutionen anderer religiöser Orden verdanken, den •Regeln" des 
hl. Augustinus, des hl. Franz von Assisi, des hl. Dominikus8. Vorzügliche 
Monographien aus jüngster Zeit haben diese Einflüsse herausgestellt. Die 

4 Ebd. S. 1 ff. 
5 Vgl. A. Ravier, •Ignace de Loyola fonde la Compagnie de Jesus", Desclee de Brouwer 
1973, 269-275. 
6 Vgl. die zweite Reihe der Dubia (1547-1548) in: MHSJ, Mon. Ignat. III, Constit. I, 
S. 275-294. 



Hat die Gesellschafl Jesu das Recht, ihre Konstitutionen zu ändern? 427 

Nachforschungen von Polanco auf diesem Gebiet waren bedeutsam. Für 
Ignatius und seinen Sekretär ging es nicht darum, ihre Vorgänger zu 
imitieren, sondern sich für das zu öffnen, was aus ihrer Gotteserfahrung 
der Gesetzgebung der Gesellschaft dienen konnte. 

Denn für Ignatius sind es nicht Menschen, sondern ist es Gott, der 
einen religiösen Orden gründet, mit Leben erfüllt und fruchtbar macht. 
Die Gesellschaft Jesu ist nicht das Werk der ersten Väter, sondern Gottes 
Werk; sie haben im Gegenteil bei der Gründung klar die Macht und 
Güte der •Hand unseres Herrn Jesus Christus" verspürt: die Gesell- 
schaft wurde und wird unablässig geboren aus einer Erfahrung Gottes. 

Man kann die Bedeutung der Erfahrung für die Erarbeitung der Kon- 
stitutionen nicht überschätzen; dasselbe gilt für die ignatianische Spiri- 
tualität. Nach dem offenbargewordenen Gesetz und den Anordnungen 
des •Statthalters Christi auf Erden" ist die Erfahrung die große •Lebens- 
meisterin" : sie ist es, die mit Treffsicherheit herausfindet, was im Augen- 
blick Gottes Wille für die Menschen und das Ganze des Ordens (•corpus 
Societatis") ist. Aber nicht irgendeine Erfahrung! Nicht eine, die verfan- 
gen ist in menschlichen Leidenschaften, in Unordnung, Sünde, Zwang, 
Herrschbegierde; sondern Erfahrung, die umhüllt ist von Gebet, die ein- 
getaucht ist in Bußgesinnung, die sich müht um Läuterung, die lebt in der 
Lauterkeit und in der totalen Verfügbarkeit für Gott bis zur Hinopfe- 
rung, jene Erfahrung, die geprüft wird in einer rechten und echten Unter- 
scheidung der Geister. Von dieser Gotteserfahrung geben uns •die Be- 
ratung der ersten Väter" (Deliberatio primorum Patrum)7 im Jahre 1539 
und die Erwägungen des Ignatius über die Armut 8 von 1544 denkwür- 
dige Proben; man würde wohl noch andere entdecken in den 15 ignatia- 
nischen Jahren der Gesellschaft Jesu. Eine Generalkongregation muß 
sich diese Modelle vor Augen halten: anders verfälscht sie sich; sie ist 
dann nicht mehr •das Instrument Gottes", sondern eine menschliche Ver- 
handlung, wie eine Parlamentssitzung, eine Zusammenkunft profilierter 
Leute, oder, noch schlimmer, ein politisches meeting. Die Suche nach 
•Anpassung" muß eine aufrichtige Läuterung durchmachen: es sind die 
Wege Gottes, nicht die Wege von Menschen, die sie entdecken, für die 
sie sich entscheiden muß. 

III 

Wir können jetzt verstehen, warum und in welchem Sinn Ignatius •die 
Konstitutionen nicht abschließen wollte", unter welchen Bedingungen er 
den Gefährten jeder Epoche die Sorge überlassen hat, •die Gesellschafl 

7 Vgl. Anm. 4. 8 Das geistliche Tagebuch, Freiburg 1961, 227-232. 



Andre Ravier 428 

zu bilden". Diese Bedingungen laufen auf eine einzige hinaus: daß ihr 
Bemühen, wie das seine, aus der •Erfahrung Gottes" kommt. 

Nun kann man aber dort nicht Gotteserfahrung haben, wo man sich 
nicht zuvor dazu entschlossen hat, Jesus Christus, der Kirche, seiner 
•Braut", dem Papst, seinem •Statthalter", treu zu sein. Die Kirche, 
die das Evangelium am Faden der Zeit auslegt, definiert das Ordens- 
leben und gibt dafür die Richtlinien an. Hier ausscheren wollen oder be- 
haupten, man sei ihr voraus, wäre ein verhängnisvoller Irrtum: Gott hat 
seine Stunde; der Mensch hat Gott zu folgen, nicht ihm den Weg vor- 
zuschreiben. 

Ebenfalls gäbe es dort keine Erfahrung Gottes, wo man vier Jahrhun- 
derte Geschichte der Sendung und Heiligkeit beiseitelassen würde. Die 
Geschichte hat mit Gottes Vorsehung zu tun. Die Vergangenheit ist in 
ihrer Art prophetisch. Auch hierfür ist die •Beratung der ersten Väter" 
von 1539 exemplarisch: welcher Grund war es denn schließlich, der die 
ersten Gefährten zu dem Entschluß brachte, zusammenzubleiben, obwohl 
die ihnen vom Papst anvertrauten Sendungen sie in alle Welt zerstreuen 
würden? Das ist nur so zu erklären, daß der Herr sie versammelt hatte, 
der Verschiedenheit ihrer nationalen Herkunft, ihrer Mentalität und 
ihrer Temperamente zum Trotz. •Wir haben kein Recht, diese Einheit 
zu zerbrechen, wir müssen sie im Gegenteil stärken und festigen." Nichts, 
was Gott tut, ist nutzlos oder hinfällig. Die Vergangenheit wie eine tote 
Sache hinter sich werfen, das hätte in Ignatius und den ersten Vätern 
das Gefühl hervorgerufen, unbefugt einen göttlichen Prozeß zu unter- 
brechen. 

Einen göttlichen und daher geheimnisvollen Prozeß! Ignatius weiß 
aufgrund seiner Erfahrung von Loyola, Manresa, Paris, Rom und auf- 
grund der Erfahrung der Gesellschaft, daß der Mensch nur in der Nacht 
seinen Weg gehen und Gottes Werk tun kann. Jeder Schritt vorwärts 
muß das Gewicht des ganzen bis dahin zurückgelegten Weges haben; 
man darf nichts von der gelebten Erfahrung verlieren; aber man muß 
auch überzeugt sein, daß das Morgen ganz und gar anders sein wird 
als das Gestern und das Heute. Das Argument der Vorsehung, das Lay- 
nez und Polanco verwendeten, gewinnt hier seine volle Bedeutung; und 
man begreift besser, weshalb Ignatius und seine Söhne so oft im Wider- 
spruch zu stehen wagten zur Mentalität ihrer Zeitgenossen und selbst 
zu einer bloß menschlichen Weisheit. 

So bekommt in dieser Wechselbeziehung von Erfahrung und Konstitu- 
tionen die Weigerung des Ignatius, die Konstitutionen noch zu seinen 
Lebzeiten wie nach seinem Tod •abzuschließen", ihren vollen Sinn: das 
Gesetz wird nur dann nicht hinter dem Leben zurückbleiben, wenn das 



Hat die Gesellschaft Jesu das Recht, ihre Konstitutionen zu ändern? 429 

Leben die Erfahrung der Vergangenheit einbezieht, umfaßt. Es ist sicher 
seltsam, daß die erste Jesuitengeneration, die trotz ihrer Schwächen so 
dynamisch war, 18 Jahre lang ohne feste Gesetzgebung leben konnte: 
natürlich hatte sie Richtlinien in den päpstlichen Bullen und den ersten 
Bestimmungen; natürlich war ein Generaloberer da, um in Zweifels- 
fällen zu entscheiden, um provisorische Regelungen zu treffen oder zu 
billigen; aber das hätte sicherlich nicht ausgereicht, um die Auflösung 
eines in voller Entfaltung befindlichen missionarischen Ordens zu ver- 
hindern. Was in Wirklichkeit trotz der Krisen die kostbare Einheit des 
Leibes der Gesellschaft (Corpus Societatis) schuf und unablässig festigte, 
war eine Präsenz: die Präsenz des Ignatius und der ersten Gefährten, 
das lebendige Gedenken an eine einzigartige, exemplarische Erfahrung, 
nämlich die der Gruppe der ersten Väter und insbesondere des Ignatius. 
Ein Wort kehrt häufig wieder in den Dokumenten dieser Zeit: •mens 
ignatiana", der ignatianische Geist, oder der •modo de proceder", die 
Weise des Vorgehens des Ignatius: ein Wort, das zu sinngeladen ist, als 
daß man es in seiner ganzen Fülle übersetzen könnte; ein überdies explo- 
sives Wort: denn es kann auf jede mögliche Weise ausgelegt werden, 
auch tendenziös; aber ein lebendiges, reiches, dynamisches Wort. Kon- 
stitutionen sollten, würden für Ignatius nur der schriftliche Niederschlag 
dessen sein, was vor allem anderen Geist, •mens" war - sicherlich nicht 
die •mens ignatiana", ignatianischer Geist: um das zu behaupten, war er 
zu demütig - aber die •mens", der Geist Jesu Christi. Es ist bezeichnend, 
daß Ignatius und seine ersten Gefährten ihrer Gesellschaft schon in 
Venedig den Namen Jesu geben wollten, zu einer Zeit, als sie noch sehr 
weit entfernt waren vom Plan eines religiösen Ordens und also von Kon- 
stitutionen: es ist Jesus Christus in seiner universalen Geschichte, ge- 
nauer: in seinen providentiellen Führungen, wie sie die ersten Gefährten 
erlebten, der das Suchen und die Entscheidungen der Generalkongrega- 
tionen orientierte und inspirierte, so, wie er die ersten Väter zu der opfer- 
vollen Wahl von 1539 inspiriert hat. 

IV 

Aber selbst wenn man so präzisiert, kann der Entschluß des Ignatius, 
bei seinem Tod die Konstitutionen •unabgeschlossen" zu hinterlassen, 
gewagt erscheinen. Und das ist er auch, unbestreitbar. Vielleicht wird er 
etwas weniger kühn, wenn man daran denkt, was für Ignatius und die 
ersten Väter die Gesellschaft war: ein missionarisches •corpus", das aus 
lebendigen Menschen bestand und dessen •Gelenke", um mit Paulus zu 
sprechen, nicht steife Strukturen sein durften, sondern geschmeidige Arti- 



Karl Rahner 430 

kulationen, die die notwendigen Anpassungen an Zeit und Raum nicht 
lähmen, sondern erleichtern sollten. Nein, die Kühnheit des Ignatius 
bestand nicht darin, daß er die Konstitutionen unabgeschlossen ließ, son- 
dern daß er darauf zählte, daß die Menschen, denen diese Offenheit zu- 
gute kam und die nach ihm die Gesellschaft Jesu zu •konstruieren", zu 
•bauen" hatten (so wörtlich in den Konstitutionen), alle und immer den 
Geist haben würden, der die Gründergruppe beseelte, Kühnheit ohne 
Illusion: Ignatius kannte die Menschen, seine Leute; nicht zufällig, als 
er starb, trafen auf 1000 Jesuiten nur 38 feierliche Prof essen, das heißt 
38 Männer, in denen er, gemäß seiner Auffassung von der feierlichen 
Profeß, durch Erfahrung den Geist seiner ersten Gefährten erkannt 
hatte. Eine Kühnheit, die Unklugheit gewesen wäre, hätte sie sich nicht 
gestützt auf eine unvergeßliche Glaubenserfahrung: •Die Gesellschaft 
Jesu", liest man zu Beginn des 10. Teiles der Konstitutionen, •ist nicht 
durch menschliche Mittel entstanden, sondern durch die allmächtige Hand 
Christi, unseres Herrn. Man muß also von ihm allein erhoffen, daß er 
das, was er zu seinem Dienst und Lob und zur Hilfe der Seelen zu beginnen 
sich würdigte, erhalten und zum Guten führen wird." Einer, der hofft, 
schließt nicht die Zukunft in die Vergangenheit ein; er bringt sein Werk 
nicht zum Abschluß, er läßt es weit offen für die unvorhersehbaren Initia- 
tiven Gottes. 

Über den geistesgeschichtlichen Ort 
der ignatianischen Exerzitien heute 
Karl Rahner SJ, München 

Bei der vorläufigen Präzisierung des Themas, deren Sinn sich wohl erst 
im Laufe unserer Überlegungen selbst verdeutlichen wird, kommt es in 
gleicher Weise auf das Wort •geistesgeschichtlich" wie auf das Wort 
•heute" an. Es soll eine gewisse Konfrontation versucht werden zwischen 
der geistesgeschichtlichen Herkunft der Exerzitien und derjenigen Situa- 
tion, die vermutlich heute und morgen die unsere ist und noch mehr 
werden wird. Es soll mit anderen Worten gefragt werden, was es für 
die Exerzitien bedeutet, wenn sie heute aus der Situation, in der sie zu 
Beginn der sogenannten Neuzeit entstanden sind und darum die Signatur 
dieser geistesgeschichtlichen Epoche an sich tragen, ja sogar diese ent- 




