Hat die Gesellschaft Jesu das Recht,
ihre Konstitutionen zu indern:

André Ravier SJ, Paris

L

Die Frage ist berechtigt: Ignatius von Loyola hat der Gesellschaft Jesu
die Konstitutionen ,,unabgeschlossen® hinterlassen, und er hat es mit Ab-
sicht getan. Doch bei aller Berechtigung mufl die Frage korrekt gestellt
werden, ndmlich im Gesamtzusammenhang des Denkens und Handelns
des Ignatius.

Eine Vorbemerkung dringt sich auf. In den Konstitutionen selbst ist
nirgendwo vorgeschen, dafl irgendeine Autoritit der Gesellschaft, weder
die Generalkongregation noch der Generalobere, das Recht zu einer sub-
stantiellen Anderung der Konstitutionen habe. Konstitutionen und De-
klarationen werden sogar als ,unverdnderliche Dinge“ (nr. 136) gekenn-
zeichnet und abgehoben von , Anordnungen oder Regeln®, die ihrerseits
»an Zeiten, Orte und Personen angepafit werden konnen®. Dieses Gesetz
hat zweifellos Vorrang vor dem der Generalkongregation zugestandenen
Recht, ,Fragen von Gewicht und mit Belang fiir die Zukunft zu behan-
deln® (nr. 680). Was den General angeht, so ist es seine Aufgabe, ,dar-
iber zu wachen, dafl die Konstitutionen tiberall beobachtet werden“ (nr.
746), nicht aber, Konstitutionen zu schaffen. Wenn die ,Formula Insti-
tuti®, die ,Grundregel“ der Gesellschaft Jesu (die Bullen Pauls III. Regi-
mini militantis und Injunctum nobis; auflerdem die Bulle Julius III. Ex-
poscit debitum), dem durch die Generalkongregation reprisentierten Or-
den als ganzem (,tota Societas“) das Recht zugestand, ,Konstitutionen
zu schaffen®, so geschah es mit Riicksicht auf die besondere und aufler-
ordentliche Situation: der junge Orden verfiigte noch iiber keine Gesetz-
gebung; er mufite sich eine geben. Dieses Recht sollte von selbst an dem
Tag erloschen, an dem durch eine erste Generalkongregation Konstitu-
tionen approbiert wiirden (was 1558 der Fall war); von da an wiirde den
Kongregationen lediglich das Recht verbleiben, ,Fragen von Gewicht und
mit Belang fir die Zukunft zu behandeln®.

Nun litt aber diese Formula unter Mangel an Prézision und liel Raum
fur erheblich divergierende Auslegungen: Was gehorte zu diesen Fragen
von Gewicht? Konnte es eines Tages nicht ,von Gewicht“ sein, diesen
und jenen wesentlichen Punkt des Instituts abzudndern? Ein gutes Bei-
spiel dafiir bieten gewisse Krisen in der Geschichte des Ordens, insbeson-



Hat die Gesellschaft Jesu das Recht, ihre Konstitutionen zu dndern? 423

dere diejenige von 1587-1595: einige spanische Jesuiten, unterstitzt von
Philipp II., versuchten durchzusetzen, dafl bestimmte Punkte der Konsti-
tutionen, wie etwa die Autoritit des Generals, die verschiedenen Grade
(d. h. die Unterscheidung zwischen Mitgliedern mit feierlichen und sol-
chen mit einfachen Geliibden usw.) modifiziert wiirden. Der Ordensge-
neral Aquaviva reagierte energisch. Und so hielt es die 5. Generalkon-
gregation (1593-1594) fiir klug, die ,wesentlichen Dinge* (substantialia)
des Instituts zu definieren. Man verstand darunter solche, an die man
nicht riihren konnte, ohne die Identitit der Gesellschaft in Frage zu stel-
len; wobei natiirlich die Autoritit des H1. Stuhles unangetastet blieb.

Die 31. Generalkongregation hat zu Recht gespiirt, dafl bei der aktuel-
len geistigen Entwicklung und mit Riicksicht auf die vom II. Vatikani-
schen Konzil geforderte Erneuerung diese ,wesentlichen Dinge®, die von
der 27. Kongregation im Jahre 1923 zusammengestellt worden waren,
unumginglich notwendigen Verinderungen im Weg zu stehen drohten.
In ihren Dekreten 12, 13 und 14, in denen sie iiberall das Wort ,wesent-
liche Dinge“ beibehielt, verzichtete sie auf eine genaue Definition: ,Es
handelt sich dabei®, heifit es da, ,,vor allem um Dinge, die in der Formula
Julius III. (in der Bulle Exposcit) zu finden sind . . . und um Dinge, wel-
che ohne die in der Formula enthaltenen iiberhaupt nicht oder nur sehr
schwer bestehen kénnen“!. Kénnte die Bezugnahme, vormals zu stark
prazisiert, jetzt nicht zu vage werden?

Man miifite die Akten der Kongregation befragen, um den Sinn und
die Beweggriinde dieser Entscheidung zu kennen.

Wie dem auch sei, die 31. Generalkongregation versetzte damit den
Orden in eine Situation vor den Konstitutionen von 1558, ja vor der Zu-
sammenkunft der Viter von 1550-1551 zuriick. Ignatius hatte damals
einer bestimmten Zahl von Professen, die aus verschiedenen Regionen
des Ordens gekommen waren, eine erste Fassung der Konstitutionen (den
sogenannten Text A) vorgelegt. Dieses Zuriickgehen auf die Anfange
war schwerwiegend: die Kapitulare hatten ohne jeden Zweifel das damit
eingegangene Risiko und die Konsequenzen abzuwigen . . .

IL

Das ist der Kontext, in dem sich die Frage nach dem Recht des Ordens,
die Konstitutionen zu dndern, stellt. Ohne diesen Zusammenhang 1dt
sich die Frage nicht beantworten.

Von den Anfingen der Gesellschaft Jesu an scheinen sich zwei Auf-
fassungen der Konstitutionen gegeniiberzustehen. Der ersteren zufolge

1 Decreta Congreg. Gen. XXXI (1965-1966) Rom 1967, 55.



André Ravier 424

sollte man niichterne, kurze, prazise Texte abfassen, die in wenigen Wor-
ten die Identitdt der Gesellschaft definieren kénnten. Dazu hat anschei-
nend Nikolaus Bobadilla? geneigt. ,,Es wire gut, wenn man eine kurze Zu-
sammenfassung der ganzen Gesetzgebung hitte, die deren Wesentliches
(ihre Substanz) enthielte®, schrieb er, nachdem ihm Text A der Konsti-
tutionen vorgelegt worden war (1551); und mehrfach erhob er in der
Folgezeit Einspruch gegen die Linge der Konstitutionen, die fiir ihn nur
ein ,verwirrendes Labyrinth® waren. Man weiff, daf Bobadilla Zwang
nicht sehr liebte und dafl seine Ansicht von apostolischer Tatigkeit recht
frei war.

Die andere Tendenz ging dahin, dafl die Konstitutionen ziemlich mi-
nutiés ein Ideal der Lebensweise im Orden, der Ausbildung ihrer Mit-
glieder sowie ihrer Tatigkeit beschreiben sollten, dabei aber, um nicht
zu veraltern, ,offen” bleiben miifiten fiir orts- und zeitbedingte Wand-
lungen. Das war sicher die Auffassung von Juan de Polanco, dem Mit-
arbeiter und getreuen Sekretér von Ignatius, der eine so bedeutsame Rol-
le bei der redaktionellen Bearbeitung der Konstitutionen spielte. Nach
dem Tod des Ignatius war er auch Sekretir der folgenden Ordensgene-
rile Laynez und Borgia. In diesen 25 Jahren Dienst als , Generalsekretir
der Gesellschaft Jesu“ erwies er sich als entschiedener Gegner eines Kata-
logs der ,puncta substantialia“, der ,wesentlichen Dinge“; ja er beteuer-
te, dafl er in der Entscheidung des hl. Ignatius, die Konstitutionen fiir die
Erfahrung ,offen” zu lassen, ,eine besondere Fiigung unseres Herrn* er-
kenne. ,Wir glauben®, schrieb er am 1. Februar 1552 an Xaver, ,daf}
durch die besondere Vorsehung unseres Herrn (die Konstitutionen) nicht
abgeschlossen werden, bis die Erfahrung vieles zeigt, wie sie das bisher
schon getan hat, und bis die Gesellschaft tiefer verwurzelt ist in zahlrei-
chen Regionen®. Und in seinem Brief an den ganzen Orden (vom 6. Au-
gust 1556) iiber den Tod des Ignatius prizisiert er, dafl Ignatius die Kon-
stitutionen nicht abschliefen wollte (,cerrar las constituciones®), obwohl
er sehr wohl um die Gebrechlichkeit seiner Gesundheit wufite: also nicht
durch Zufall, sondern aufgrund wohliiberlegter Entscheidung hat Igna-
tius bei seinem Tod die Konstitutionen ,unabgeschlossen® hinterlassen.
Diesen Ausfithrungen Polancos entspricht, was Laynez an Borgia schreibt
(6. August 1556): ,Ignatius hat die Konstitutionen weder verdffentlicht
noch abgeschlossen; nicht ohne besondere Fiigung unseres Herrn, wie ich
glaube“.

% Einer der sechs ersten Gefdhrten des hl. Ignatius, die zusammen mit dem Heiligen
am 15. August 1534 auf dem Montmartre in Paris die Geliibde der Keuschheit, der Armut
und der Jerusalemwallfahrt ablegten.



Hat die Gesellschaft Jesu das Recht, ihre Konstitutionen zu dndern? 425

Was bedeutet also diese von Polanco und Laynez beschworene ,beson-
dere Figung“? Wollte Ignatius lediglich, dafl die Konstitutionen erst
durch die erste Generalkongregation nach seinem Tod abgeschlossen wiir-
den? Wozu dann von Fiigung, Vorsehung reden? Tat Ignatius nichts an-
deres, als sich den Vorschriften der pipstlichen Bullen zu fiigen, die ihm,
insofern er General war, die Sorge des Redigierens iibertrug, es hinge-
gen dem Gesamt der Gefdhrten vorbehielt, den Konstitutionen Gestalt
und Rechtskraft zu geben? Oder aber wollte er, dafl die Konstitutionen
niemals abgeschlossen wiirden und immer, wie zu seinen Lebzeiten, in
Arbeit blieben? Die Frage ist von grundlegender Bedeutung, und u. E.
ist die Geschichte leider nicht imstande, sie zu beantworten.

Indessen scheint es uns, als zeige uns Ignatius selbst an, zu welcher Lo-
sung er neigte. Sehen wir uns einmal an, was 1550-1551 geschieht, an-
laBllich der Zusammenkunft der ersten Vater, einer Art von ,Quasi-Ge-
neralkongregation“, wie Nadal sagt: Vor dieser Zusammenkunft hat
Ignatius, seit 1547 mit Hilfe von Polanco, Konstitutionen ausgearbeitet;
er hilt diesen Text fir solide und innerlich zusammenhéngend. — Diesen
Text legt er den Vitern vor, die von November 1550 bis Februar 1551
in Rom sind. Sie machen ihre Anmerkungen, schlagen Anderungen vor:
wir finden Spuren dieser Kritik in den ,Bemerkungen der Viter® (,Ob-
servata Patrum®)?; nichts davon beriihrt die Substanz des Textes, wenig-
stens soweit wir unterrichtet sind. Nach Abschlufl der Zusammenkunft
machen sich Ignatius und Polanco an die Arbeit, korrigieren, modifizie-
ren, verbessern ihren Text; schon reist Nadal durch die Provinzen, von
Haus zu Haus, um dort die noch in Arbeit befindlichen, noch nicht rechts-
kréaftigen Konstitutionen zu ,erklaren (erklaren heifit nicht promulgie-
ren). So geht alles vor sich, als ob Ignatius der Uberzeugung gewesen
wiare, dafl die ,Substanz® der Konstitutionen (weil iiber einen gewissen
Zeitraum beobachtet und praktiziert), als feststehend gelten konnte, um
die Identitdt der Gesellschaft zu sichern, wihrend doch weiter geforscht
und Erfahrungen gesammelt wurden: die Handschriften in den Archiven
liefern den Beweis, daf die Verbesserungen am Text A weder gering-
fugig noch belanglos waren. Stoflen wir nicht eben hier auf die ignatiani-
sche Konzeption von Konstitutionen fur einen apostolischen Orden: ein
stabiler, dauerhafter Grund (ein Grundkonzept), und Teile (Teilbereiche),
die unablassig verbessert und angepafit werden?

An diesem Punkt wird die Frage dringlich: In welchem Sinn und in
welchem Ausmaf} soll man die Konstitutionen verbessern, sie neuen Ge-
gebenheiten anpassen? Frei von Gesetzen oder entsprechend einer fest-

3 MHS]J, Mon. Ignat. I11, Constit. I, S. 390-396.



André Ravier 426

liegenden Ausrichtung? Die Antwort darauf gibt uns noch die Praxis des
hl. Ignatius und der ersten Viter.

Bei den Beratungen der ersten Gefdhrten im Jahre 1539 (,Deliberatio
primorum Patrum®)* widmete man den ,Bestimmungen“ (determinatio-
nes), die von April bis Juni auf die Entscheidung, einen religiésen Orden
zu griinden, folgten, nicht genug Aufmerksamkeit. Diese Bestimmungen
sind echte Konstitutionen (das Wort steht tibrigens iiber den Manuskrip-
ten) im keimhaften Zustand. Die Gefdhrten brachten diesen ersten
Entwurf 1541 zur Reife. Dann erarbeitete Ignatius, inzwischen General-
oberer geworden, andere Texte, doch ohne je die Grundlinien von 1539
aus dem Auge zu verlieren. Kurz, die Konstitutionen von 1550 sind ent-
standen aus dem Samen von 1539, in organischem Wachstum, nicht durch
einen Bruch oder fortgesetzte Zuriicknahmen.

Was fiir ein Licht hatte Ignatius wihrend dieser langen und langsa-
men Arbeit? Ein betendes Nachdenken iiber die Erfahrung.

Man kann nun hauptsichlich drei Arten von Erfahrung aus diesen
Konstitutionen von 1550 herausanalysieren:

Zunichst die fundamentale Erfahrung des Ignatius und der ersten Ge-
fahrten seit ihrer Begegnung in Paris, also noch vor Griindung der Ge-
sellschaft Jesu. Man hat oft bemerkt, dafl das Voranschreiten der Konsti-
tutionen den geistlichen Weg der ersten Viter widerspiegelt®. Um eine
lehrhafte Formel zu gebrauchen: die Ontogenese jedes neuen Gefihrten
mufl die Phylogenese der Gruppe der ersten Viter wiederholen.

Sodann die Erfahrung des vielfdltigen Wirkens der Gefihrten, die in
alle Welt hinauszogen. Viele Texte der Konstitutionen sind aus konkre-
ten Situationen entstanden, legten sich Ignatius nahe durch fallweise Er-
eignisse oder Schwierigkeiten: so etwa ,Uber die Kollegien und die
Griindung von Hausern“ (,De collegiis et domibus fundandis“), ,Kon-
stitutionen iiber die Aussendungen“ (,Constitutiones de missionibus®),
»Dafl man keine Frauenseelsorge annehmen soll“ (,De cura mulierum
non admittenda“), usw.

Schlieflich die Erfahrung der religiésen Orden im Leben der Kirche.
Man vergifit zu oft, was die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu den
Konstitutionen anderer religioser Orden verdanken, den ,Regeln® des
hl. Augustinus, des hl. Franz von Assisi, des hl. Dominikus®. Vorziigliche
Monographien aus jingster Zeit haben diese Einfliisse herausgestellt. Die

4 Ebd. S. 1 1.

5 Vgl. A. Ravier, ,Ignace de Loyola fonde la Compagnie de Jésus*, Desclée de Brouwer
1973, 269-275.

¢ Vgl. die zweite Reihe der Dubia (1547-1548) in: MHS]J, Mon. Ignat. III, Constit. I,
S. 275-294.



Hat die Gesellschaft Jesu das Recht, ihre Konstitutionen zu dndern? 427

Nachforschungen von Polanco auf diesem Gebiet waren bedeutsam. Fir
Ignatius und seinen Sekretidr ging es nicht darum, ihre Vorginger zu
imitieren, sondern sich fir das zu 6ffnen, was aus ihrer Gotteserfahrung
der Gesetzgebung der Gesellschaft dienen konnte.

Denn fiir Ignatius sind es nicht Menschen, sondern ist es Gott, der
einen religidsen Orden griindet, mit Leben erfiillt und fruchtbar macht.
Die Gesellschaft Jesu ist nicht das Werk der ersten Viter, sondern Gottes
Werk; sie haben im Gegenteil bei der Griindung klar die Macht und
Giite der ,Hand unseres Herrn Jesus Christus® verspiirt: die Gesell-
schaft wurde und wird unablissig geboren aus einer Erfahrung Gottes.

Man kann die Bedeutung der Erfahrung fir die Erarbeitung der Kon-
stitutionen nicht iiberschitzen; dasselbe gilt fir die ignatianische Spiri-
tualitit. Nach dem offenbargewordenen Gesetz und den Anordnungen
des ,Statthalters Christi auf Erden® ist die Erfahrung die grofie ,Lebens-
meisterin®: sie ist es, die mit Treffsicherheit herausfindet, was im Augen-
blick Gottes Wille fiir die Menschen und das Ganze des Ordens (,corpus
Societatis“) ist. Aber nicht irgendeine Erfahrung! Nicht eine, die verfan-
gen ist in menschlichen Leidenschaften, in Unordnung, Siinde, Zwang,
Herrschbegierde; sondern Erfahrung, die umhiillt ist von Gebet, die ein-
getaucht ist in Bufligesinnung, die sich mitht um Lauterung, die lebt in der
Lauterkeit und in der totalen Verfiigbarkeit fiir Gott bis zur Hinopfe-
rung, jene Erfahrung, die gepriift wird in einer rechten und echten Unter-
scheidung der Geister. Von dieser Gotteserfahrung geben uns ,die Be-
ratung der ersten Viter (Deliberatio primorum Patrum)” im Jahre 1539
und die Erwigungen des Ignatius iiber die Armut ® von 1544 denkwiir-
dige Proben; man wiirde wohl noch andere entdedken in den 15 ignatia-
nischen Jahren der Gesellschaft Jesu. Eine Generalkongregation muf}
sich diese Modelle vor Augen halten: anders verfalscht sie sich; sie ist
dann nicht mehr , das Instrument Gottes®, sondern eine menschliche Ver-
handlung, wie eine Parlamentssitzung, eine Zusammenkunft profilierter
Leute, oder, noch schlimmer, ein politisches meeting. Die Suche nach
,Anpassung“ mufl eine aufrichtige Liuterung durchmachen: es sind die
Wege Gottes, nicht die Wege von Menschen, die sie entdecken, fiir die
sie sich entscheiden mufl.

II1

Wir konnen jetzt verstehen, warum und in welchem Sinn Ignatius ,die
Konstitutionen nicht abschlieBen wollte“, unter welchen Bedingungen er
den Geféhrten jeder Epoche die Sorge iiberlassen hat, ,die Gesellschaft

7 Vgl. Anm. 4. 8 Das geistliche Tagebuch, Freiburg 1961, 227-232.



André Ravier 428

zu bilden®. Diese Bedingungen laufen auf eine einzige hinaus: dafl ihr
Bemiihen, wie das seine, aus der ,Erfahrung Gottes“ kommt.

Nun kann man aber dort nicht Gotteserfahrung haben, wo man sich
nicht zuvor dazu entschlossen hat, Jesus Christus, der Kirche, seiner
»Braut®, dem Papst, seinem ,Statthalter, treu zu sein. Die Kirdche,
die das Evangelium am Faden der Zeit auslegt, definiert das Ordens-
leben und gibt dafiir die Richtlinien an. Hier ausscheren wollen oder be-
haupten, man sei ihr voraus, wére ein verhdangnisvoller Irrtum: Gott hat
seine Stunde; der Mensch hat Gott zu folgen, nicht ihm den Weg vor-
zuschreiben.

Ebenfalls gébe es dort keine Erfahrung Gottes, wo man vier Jahrhun-
derte Geschichte der Sendung und Heiligkeit beiseitelassen wiirde. Die
Geschichte hat mit Gottes Vorsehung zu tun. Die Vergangenheit ist in
ihrer Art prophetisch. Auch hierfir ist die ,Beratung der ersten Viter®
von 1539 exemplarisch: welcher Grund war es denn schlielich, der die
ersten Gefdhrten zu dem Entschluf brachte, zusammenzubleiben, obwohl
die ihnen vom Papst anvertrauten Sendungen sie in alle Welt zerstreuen
wirden? Das ist nur so zu erkldren, dafl der Herr sie versammelt hatte,
der Verschiedenheit ihrer nationalen Herkunft, ihrer Mentalitat und
ihrer Temperamente zum Trotz. ,Wir haben kein Recht, diese Einheit
zu zerbrechen, wir missen sie im Gegenteil stirken und festigen.“ Nichts,
was Gott tut, ist nutzlos oder hinfillig. Die Vergangenheit wie eine tote
Sache hinter sich werfen, das hitte in Ignatius und den ersten Vatern
das Gefiihl hervorgerufen, unbefugt einen géttlichen Prozef zu unter-
brechen.

Einen gottlichen und daher geheimnisvollen Prozef! Ignatius weif§
aufgrund seiner Erfahrung von Loyola, Manresa, Paris, Rom und auf-
grund der Erfahrung der Gesellschaft, daff der Mensch nur in der Nacht
seinen Weg gehen und Gottes Werk tun kann. Jeder Schritt vorwirts
mufl das Gewicht des ganzen bis dahin zuriickgelegten Weges haben;
man darf nichts von der gelebten Erfahrung verlieren; aber man muf}
auch iberzeugt sein, dal das Morgen ganz und gar anders sein wird
als das Gestern und das Heute. Das Argument der Vorsehung, das Lay-
nez und Polanco verwendeten, gewinnt hier seine volle Bedeutung; und
man begreift besser, weshalb Ignatius und seine Sohne so oft im Wider-
spruch zu stehen wagten zur Mentalitat ihrer Zeitgenossen und selbst
zu einer blof menschlichen Weisheit.

So bekommt in dieser Wechselbeziehung von Erfahrung und Konstitu-
tionen die Weigerung des Ignatius, die Konstitutionen noch zu seinen
Lebzeiten wie nach seinem Tod ,abzuschiiefen®, ihren vollen Sinn: das
Gesetz wird nur dann nicht hinter dem Leben zuriickbleiben, wenn das



Hat die Gesellschaft Jesu das Recht, ihre Konstitutionen zu indern? 429

Leben die Erfahrung der Vergangenheit einbezieht, umfafit. Es ist sicher
seltsam, dafl die erste Jesuitengeneration, die trotz ihrer Schwichen so
dynamisch war, 18 Jahre lang ohne feste Gesetzgebung leben konnte:
natiirlich hatte sie Richtlinien in den pépstlichen Bullen und den ersten
Bestimmungen; natlirlich war ein Generaloberer da, um in Zweifels-
fallen zu entscheiden, um provisorische Regelungen zu treffen oder zu
billigen; aber das hitte sicherlich nicht ausgereicht, um die Auflésung
eines in voller Entfaltung befindlichen missionarischen Ordens zu ver-
hindern. Was in Wirklichkeit trotz der Krisen die kostbare Einheit des
Leibes der Gesellschaft (Corpus Societatis) schuf und unablissig festigte,
war eine Prisenz: die Prdsenz des Ignatius und der ersten Gefihrten,
das lebendige Gedenken an eine einzigartige, exemplarische Erfahrung,
nimlich die der Gruppe der ersten Viter und insbesondere des Ignatius.
Ein Wort kehrt hiufig wieder in den Dokumenten dieser Zeit: ,mens
ignatiana®, der ignatianische Geist, oder der ,modo de proceder®, die
Weise des Vorgehens des Ignatius: ein Wort, das zu sinngeladen ist, als
dafl man es in seiner ganzen Fiille iibersetzen konnte; ein iiberdies explo-
sives Wort: denn es kann auf jede mogliche Weise ausgelegt werden,
auch tendenzids; aber ein lebendiges, reiches, dynamisches Wort. Kon-
stitutionen sollten, wiirden fiir Ignatius nur der schriftliche Niederschlag
dessen sein, was vor allem anderen Geist, ,mens® war — sicherlich nicht
die ,mens ignatiana“, ignatianischer Geist: um das zu behaupten, war er
zu demiitig — aber die ,mens“, der Geist Jesu Christi. Es ist bezeichnend,
daf Ignatius und seine ersten Gefdhrten ihrer Gesellschaft schon in
Venedig den Namen Jesu geben wollten, zu einer Zeit, als sie noch sehr
weit entfernt waren vom Plan eines religidsen Ordens und also von Kon-
stitutionen: es ist Jesus Christus in seiner universalen Geschichte, ge-
nauer: in seinen providentiellen Fiithrungen, wie sie die ersten Gefiahrten
erlebten, der das Suchen und die Entscheidungen der Generalkongrega-
tionen orientierte und inspirierte, so, wie er die ersten Viter zu der opfer-
vollen Wahl von 1539 inspiriert hat.

IV

Aber selbst wenn man so prazisiert, kann der Entschlufl des Ignatius,
bei seinem Tod die Konstitutionen ,unabgeschlossen® zu hinterlassen,
gewagt erscheinen. Und das ist er auch, unbestreitbar. Vielleicht wird er
etwas weniger kithn, wenn man daran denkt, was fiir Ignatius und die
ersten Viter die Gesellschaft war: ein missionarisches ,corpus, das aus
lebendigen Menschen bestand und dessen ,Gelenke“, um mit Paulus zu
sprechen, nicht steife Strukturen sein durften, sondern geschmeidige Arti-



Karl Rahner 430

kulationen, die die notwendigen Anpassungen an Zeit und Raum nicht
lahmen, sondern erleichtern sollten. Nein, die Kihnheit des Ignatius
bestand nicht darin, dafl er die Konstitutionen unabgeschlossen lief}, son-
dern daf er darauf zihlte, dafl die Menschen, denen diese Offenheit zu-
gute kam und die nach ihm die Gesellschaft Jesu zu ,konstruieren®, zu
»bauen® hatten (so wortlich in den Konstitutionen), alle und immer den
Geist haben wiirden, der die Griindergruppe beseelte, Kihnheit ohne
Illusion: Ignatius kannte die Menschen, seine Leute; nicht zufallig, als
er starb, trafen auf 1000 Jesuiten nur 38 feierliche Professen, das heifit
38 Minner, in denen er, gemif seiner Auffassung von der feierlichen
Profeff, durch Erfahrung den Geist sciner ersten Gefdhrten erkannt
hatte. Eine Kiihnheit, die Unklugheit gewesen wire, hitte sie sich nicht
gestiitzt auf eine unvergefliche Glaubenserfahrung: ,Die Gesellschaft
Jesu®, liest man zu Beginn des 10. Teiles der Konstitutionen, ,ist nicht
durch menschliche Mittel entstanden, sondern durch die allmichtige Hand
Christi, unseres Herrn. Man mufl also von ihm allein erhoffen, dafl er
das, was er zu seinem Dienst und Lob und zur Hilfe der Seelen zu beginnen
sich wiirdigte, erhalten und zum Guten fithren wird.“ Einer, der hofft,
schliefit nicht die Zukunft in die Vergangenheit ein; er bringt sein Werk
nicht zum Abschlufl, er 148t es weit offen fiir die unvorhersehbaren Initia-
tiven Gottes.

Uber den geistesgeschichtlichen Ort
der ignatianischen Exerzitien heute
Karl Rahner SJ, Miinchen

Bei der vorldufigen Prazisierung des Themas, deren Sinn sich wohl erst
im Laufe unserer Uberlegungen selbst verdeutlichen wird, kommt es in
gleicher Weise auf das Wort ,geistesgeschichtlich® wie auf das Wort
Lheute® an. Es soll eine gewisse Konfrontation versucht werden zwischen
der geistesgeschichtlichen Herkunft der Exerzitien und derjenigen Situa-
tion, die vermutlich heute und morgen die unsere ist und noch mehr
werden wird. Es soll mit anderen Worten gefragt werden, was es fiir
die Exerzitien bedeutet, wenn sie heute aus der Situation, in der sie zu
Beginn der sogenannten Neuzeit entstanden sind und darum die Signatur
dieser geistesgeschichtlichen Epoche an sich tragen, ja sogar diese ent-





