
Karl Rahner 430 

kulationen, die die notwendigen Anpassungen an Zeit und Raum nicht 
lähmen, sondern erleichtern sollten. Nein, die Kühnheit des Ignatius 
bestand nicht darin, daß er die Konstitutionen unabgeschlossen ließ, son- 
dern daß er darauf zählte, daß die Menschen, denen diese Offenheit zu- 
gute kam und die nach ihm die Gesellschaft Jesu zu •konstruieren", zu 
•bauen" hatten (so wörtlich in den Konstitutionen), alle und immer den 
Geist haben würden, der die Gründergruppe beseelte, Kühnheit ohne 
Illusion: Ignatius kannte die Menschen, seine Leute; nicht zufällig, als 
er starb, trafen auf 1000 Jesuiten nur 38 feierliche Prof essen, das heißt 
38 Männer, in denen er, gemäß seiner Auffassung von der feierlichen 
Profeß, durch Erfahrung den Geist seiner ersten Gefährten erkannt 
hatte. Eine Kühnheit, die Unklugheit gewesen wäre, hätte sie sich nicht 
gestützt auf eine unvergeßliche Glaubenserfahrung: •Die Gesellschaft 
Jesu", liest man zu Beginn des 10. Teiles der Konstitutionen, •ist nicht 
durch menschliche Mittel entstanden, sondern durch die allmächtige Hand 
Christi, unseres Herrn. Man muß also von ihm allein erhoffen, daß er 
das, was er zu seinem Dienst und Lob und zur Hilfe der Seelen zu beginnen 
sich würdigte, erhalten und zum Guten führen wird." Einer, der hofft, 
schließt nicht die Zukunft in die Vergangenheit ein; er bringt sein Werk 
nicht zum Abschluß, er läßt es weit offen für die unvorhersehbaren Initia- 
tiven Gottes. 

Über den geistesgeschichtlichen Ort 
der ignatianischen Exerzitien heute 
Karl Rahner SJ, München 

Bei der vorläufigen Präzisierung des Themas, deren Sinn sich wohl erst 
im Laufe unserer Überlegungen selbst verdeutlichen wird, kommt es in 
gleicher Weise auf das Wort •geistesgeschichtlich" wie auf das Wort 
•heute" an. Es soll eine gewisse Konfrontation versucht werden zwischen 
der geistesgeschichtlichen Herkunft der Exerzitien und derjenigen Situa- 
tion, die vermutlich heute und morgen die unsere ist und noch mehr 
werden wird. Es soll mit anderen Worten gefragt werden, was es für 
die Exerzitien bedeutet, wenn sie heute aus der Situation, in der sie zu 
Beginn der sogenannten Neuzeit entstanden sind und darum die Signatur 
dieser geistesgeschichtlichen Epoche an sich tragen, ja sogar diese ent- 



Über den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 431 

scheidend in Kirche und Welt mitgeprägt haben, in eine geistesgeschicht- 
liche Situation des •Endes der Neuzeit" hineintreten, in der sie nicht 
einfach und von vornherein heimisch sind. Solche Überlegungen mögen 
für einen Exerzitienleiter, der nach praktisch wirksamen Modellen der 
Exerzitien von heute fragt, zunächst einmal abstrakt, weit hergeholt und 
mühsam erscheinen. Aber solche Überlegungen können doch, so hoffe ich 
wenigstens, zu einem geklärteren und grundsätzlichen Verständnis dessen 
beitragen, was heute einem Exerzitienleiter, mehr oder weniger deutlich 
bewußt, sich an Fragen aufdrängen, an Unsicherheiten ihn belasten und 
als neue Modelle von Exerzitien sich anbieten. Solche Überlegungen kön- 
nen vielleicht ein wenig zur Erhellung der Fragen beitragen: Was ma- 
chen wir denn eigentlich, wenn wir heute Exerzitien zu geben versuchen 
und dabei nicht einfach und unreflektiert in den traditionellen Geleisen 
weiterfahren? Wie müssen Exerzitien aussehen, damit sie in unsere heu- 
tige geistesgeschichtliche Situation hineinpassen? Bei der Eigenart dieser 
Überlegungen, die ihren Gegenstand erst suchen müssen und nicht ein- 
fach feste Aussagen über einen klar vorgegebenen Gegenstand machen 
können, ist es selbstverständlich, daß viel Hypothetisches und Ungesi- 
chertes vorgetragen wird, daß vielleicht vieles übersehen wird, was in 
diesem Zusammenhang ebenso wichtig wäre, daß wir uns erst mühsam 
einen Weg bahnen müssen, ohne gleich von vornherein einen in sich schon 
verständlichen Aufbau ankündigen zu können. Ich bin mir dessen ein- 
deutig bewußt, daß alles nur ein Versuch ist, der auch scheitern kann, zumal 
er auf scheinbar heterogenste Dinge ausgreifen muß. 

I. Die Exerzitien des Ignatius als Dokument neuzeitlichen Geistes 

Wir stellen als erstes die These auf: Die Exerzitien des hl. Ignatius sind 
eine entscheidende Mitursache und ein fundamentales Dokument der 
Neuzeit der Kirche, die der Neuzeit des Abendlandes korrespondiert, 
aber noch einmal ihre besondere Eigenart hat; die Exerzitien haben in 
der Kirche ein wirklich Neues mitheraufgeführt, das in unserer Zeit des 
langsamen Endes der Neuzeit in einer eigentümlichen Weise vergehend 
und bleibend zugleich ist. Diese These gilt es zu erläutern und zu belegen 
und dann die Konsequenzen für die Exerzitien anzudeuten, die sich aus 
dieser Grundthese ergeben. 

1. Der neuzeitliche Grundansatz 

Wir müssen zunächst, so abenteuerlich ein solcher Versuch hier sein mag, 
einen Blick werfen auf die Neuzeit im profanen Sinn dieses Wortes. Es 



Karl Rahner 432 

steht hier nicht zur Frage, wann genau sie begann, ob schon mit Thomas 
von Aquin und der bei ihm sich ankündigenden anthropozentrischen 
Wende oder mit dem Nominalismus des Spätmittelalters und seinem 
Aufstand gegen das Allgemeine zugunsten des je einmalig Individuellen, 
ob mit Luther und der Reformation oder mit Descartes und der mit ihm 
beginnenden Philosophie des transzendenten Subjekts oder gar erst mit 
dem Beginn der modernen exakten, quantifizierenden Naturwissenschaf- 
ten (wobei deren Beginn auch nur schwer festzulegen ist). Es geht auch 
nicht darum zu leugnen, daß diese Neuzeit schon vor ihrem eigentlichen 
Beginn in mannigfaltigster Weise in der Geschichte des griechischen und 
abendländischen Geistes präformiert war und dabei Geist und Geschichte 
des Christentums eine wesentliche und unersetzliche Bedeutung für diese 
Präformation und die Heraufkunft der Neuzeit hatten. Es gibt aber eine 
solche Neuzeit in der abendländischen Geistesgeschichte. 

Während der mittelalterliche Mensch von Gott und der Welt, vom All- 
gemeinen und der in allgemeinen Normen formulierbaren Ordnung her 
dachte und lebte, auch wenn er über sich, seinen Geist und seine Freiheit 
nachdachte, was er natürlich tat, dann geschah es von diesen objektiven 
Wirklichkeiten her, in die er sich als Teil von vornherein eingegliedert 
wußte. Eine Philosophie und Theologie des personalen und freien Sub- 
jekts war natürlich, mindestens in Ansätzen, gegeben und konnte ja auch 
in einer christlichen Theologie von Gnade, Erlösung, Freiheit, Prädesti- 
nation und individueller Heilsgeschichte gar nicht einfach fehlen. Sie war 
aber ein Teil und nicht Ausgangspunkt und Grundlage einer vertrauens- 
vollen Hingabe an die objektive Wirklichkeit von Gott, Welt, Natur und 
Ordnung bis hinein in eine statisch und hierarchisch geordnete Gesell- 
schaft. In der Neuzeit wird das radikal anders. Dabei kommt es (hier in 
diesem Zusammenhang) nicht darauf an, daß diese Neuzeit des indivi- 
duellen Subjekts in den verschiedensten, ja teilweise radikal untereinan- 
der widersprüchlichen Weisen zu sich kommt. Was zunächst einmal ge- 
geben ist, ist das individuelle Subjekt, auch dann noch, wenn es selber in 
eigener Subjektivität und Freiheit jene Wirklichkeiten einholt und an- 
nimmt, die von einer philosophia perennis und dem christlichen Glauben 
überliefert werden, auch wenn dieses Subjekt sich nicht profan und welt- 
lich allein, sondern religiös auf Gott bezogen weiß. In seiner transzen- 
dentalen, apriorischen Verfassung ist es das Erstgegebene, der Ausgangs- 
punkt, der sich selbst die erste und ursprüngliche Gewißheit gibt, seine 
schöpferische Freiheitstat nicht mehr allein als Fall und Ausführung einer 
allgemeinen Norm versteht, seiner Umwelt in Distanz gegenübersteht und 
sich nicht einfach als Teil einer vorgegebenen und geordneten Welt erlebt. 



Über den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 433 

Wir müssen hier nicht die übrigen Eigentümlichkeiten des neuzeitli- 
chen Geistes näher darlegen: seine Rationalität, durch die es seine Welt 
nicht nur anschauend entgegennimmt und widerspiegelt, sondern sie als 
das Material für seine eigenen schöpferischen Entwürfe in Freiheit sich 
Untertan zu machen versucht und so die Welt, in der es leben will, aller- 
erst entwirft; seine technische Vernunft, die die Natur verändert und die 
Gesellschaft rational konstruiert; sein Drang, geschichtliche Überliefe- 
rung in Frage zu stellen und die vorher durch geschichtliches 'Niemands- 
land getrennten Räume in einer Weltzivilisation zu vereinigen; sein prin- 
zipieller Wille zur Kritik, die von vornherein nichts von dieser kritischen 
Infragestellung ausnimmt. 

2. Exerzitien als Selbstfindung des Subjekts vor Gott 

Wir haben die These aufgestellt, daß die Exerzitien des Ignatius Mitur- 
sache und Dokument des neuzeitlichen Geistes sind. Das muß nun wenig- 
stens in Andeutungen deutlich gemacht werden, womit natürlich nicht be- 
stritten wird, daß Ignatius und sein Werk den vorausgehenden Epochen 
des christlichen Glaubens und der Kirche in mannigfachster Weise, fak- 
tisch, ja sogar gerade auch aus den letzten Grundantrieben dieses neu- 
zeitlichen Geistes heraus, verbunden sind und bleiben wollen. 

Es ist zunächst nicht verwunderlich, daß Ignatius - in seinen Anfängen 
und auch später - als Alumbrado (Illuminat, Erleuchteter) verdächtigt 
wurde1. Es ist keine Selbstverständlichkeit oder eine bloß biographische 
Nebensächlichkeit, daß der religiöse Weg des Ignatius mit einer doch 
•objektiv" von außen nicht mehr eigentlich in sich selbst nachkontrollier- 
baren Erfahrung subjektiven Trostes und Mißtrostes beginnt2. Wenn wir 
seine Worte im Bericht des Pilgers ernst nehmen und nicht harmlos über 
sie wie über eine nicht ganz ernstzunehmende, fromme Übertreibung hin- 
weglesen, dann ist es eine aufregende und zutiefst beunruhigende Aus- 
sage, wenn er erklärt, seine mystischen Erfahrungen würden ihm den 
Inhalt des Glaubens und sein ganzes Gott- und Weltverständnis bieten, 
auch wenn die heiligen Schriften verlorengegangen wären3. Aber blicken 

1 Vgl. H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg i. Br. 1964, 
327-333; dort (Anm. 68) die weitere Fachliteratur zur Frage. 
2 Ignatius von Loyola. Der Bericht des Pilgers (übers, u. erläutert von B. Schneider). 
Freiburg 1956, nn. 6-11. - Zum biographischen Hintergrund der •Unterscheidung der 
Geister" im Leben des Ignatius nach dem •Pilgerbericht" sei verwiesen auf die detaillierte 
Interpretation bei L. Bakker, Freiheit und Erfahrung. Redaktionsgeschichtliche Unter- 
suchungen über die Unterscheidung der Geister bei Ignatius von Loyola. Würzburg 1970, 
S. 69-147. 
3 Ebd. nn. 29. 30. 



Karl Rahner 434 

wir gleich auf die Exerzitien, so wie sie von ihm ursprünglich konzipiert 
sind. Hier soll, soweit es nur möglich ist, das Geschöpf mit seinem Schöp- 
fer allein verkehren; je weniger der Exerzitienmeister, den man ruhig als 
den Repräsentanten der Kirche verstehen kann, in dieser Einsamkeit zwi- 
schen Gott und Geschöpf interveniert, um so besser ist es nach Ignatius4. 
Das ist doch alles andere als selbstverständlich. Als ausdrückliches Prin- 
zip ist das radikal neuzeitlich5. 

Die Exerzitien sollen das Ereignis einer radikal wählenden Lebensent- 
scheidung sein. Diese Wahl aber ist für Ignatius dort, wo sie sich in ihrem 
eigentlichen und ursprünglichen Wesen ereignen kann, nicht einfach die 
Anwendung allgemeiner menschlicher, christlicher und kirchlicher Nor- 
men auf einen Einzelfall, der so nur, wenn vielleicht auch sehr komplex, 
die Einzelrealisation des Allgemeinen wäre, sondern die Wahl des über 
alle allgemeinen Normen hinaus je einmalig von Gott Gewollten und 
Zugeschickten6. Der Wille Gottes ist nicht einfach und restlos vermittelt 
durch die objektiven Strukturen von Welt, allgemeiner Gültigkeit des 
Christlichen und der Kirche. Das Subjekt sucht in der Wahl seine je ein- 
malige Wahrheit in der Distanz (Indifferenz genannt) von jedem kon- 

4 Exerzitienbuch, nr. 15. 
5 Man kann diese Aussage des Ignatius natürlich verharmlosen, indem man denkt, diese 
einsame Unmittelbarkeit auf Gott hin sei geschehen im Raum einer vorgegebenen und 
als gültig erlebten und angenommenen Welt und Kirche. Faktisch wird es beim frommen 
Beter meist so sein, und man kann ja auch diese Vorgegebenheit von Welt und Kirche 
als uneliminierbare und bleibende und nicht adaequat reflektierbare nochmals in der 
Freiheit des einsamen Subjekts reflektieren (formal) und anerkennen. Aber wenn das 
Subjekt allein gelassen wird (und Welt und Kirche, vertreten durch den Exerzitien- 
meister, sich aus dieser Einsamkeit zurückziehen), dann ist, was an Welt und Kirche bleibt, 
doch radikal in Frage gestellt und bedroht durch den unmittelbar werdenden Gott und 
durch die Souveränität seines Willens, für die die Konkretheit von Welt und Kirche nicht 
mehr einfach die als Selbstverständlichkeit fungierenden Repräsentanten sind, und wenn 
sie danach doch wieder selbstverständlich und gültig werden, dann eben, weil sie als von 
diesem Gott der unmittelbaren Nähe gültig gesprochen werden. Es bleibt dabei: Schon 
die ersten Sätze der Exerzitien setzen reflex das neuzeitliche Subjekt von unvertretbarer 
Einmaligkeit und je einmaliger Geschichte voraus. 
6 Ignatius hat in seinen Wahlregeln eine Logik der existentiellen Entscheidung ent- 
wickelt, die es trotz der traditionellen Lehre von der Unterscheidung der Geister so vor 
ihm nicht gegeben hat. Sie wurde im Bereich der Kirche nach ihm nie genügend theo- 
logisch auf das eigentlich Gemeinte und auf ihre Voraussetzungen hin reflektiert und hat 
doch eine bleibende Bedeutung. Sie müßte heute aus ihrem Kontext der Wahl eines 
kirchlichen Berufes in den Exerzitien herausgelöst und in ihrer allgemeineren Bedeutung 
für die menschliche Existenz überall erfaßt werden. Es schiene mir nicht zuviel gesagt, 
wenn man behauptet, daß durch das Zögern und die Widerstände im gewöhnlichen kirch- 
lichen Bewußtsein gegen den Geist der Neuzeit die Bedeutsamkeit dieser Logik der exi- 
stentiellen Entscheidung und der praktischen Vernunft, die auf die theoretische Vernunft 
gar nicht adaequat zurückgeführt werden kann, noch nicht genügend erfaßt und dem 
durchschnittlichen kirchlichen Bewußtsein vermittelt worden ist. Vgl. dazu K. Rahner, 
Die Logik der existentiellen Erkenntnis bei Ignatius von Loyola: Quaestiones Dispu- 
tatae 5, Freiburg 1958, 74-148. 



Über den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 435 

kreten Gegenstand, der vorgegeben ist und der erst aus der befreiten 
Subjektivität des Subjektes heraus, in freier Entscheidung als existentiell 
hier und jetzt bedeutsam, ausgewählt und in die Subjektivität hinein 
angenommen wird. Gott ist gerade der Name dafür, daß solche absolute 
Freiheit von jedem einzelnen möglich, zugeschickt und dem Subjekt zu- 
gemutet werden kann und soll. 

Natürlich kennt Ignatius neben diesem eigentlichen Wahlereignis auch 
die Wahl aus mindestens vordergründig bloß rationaler Erwägung, also 
die Wahl als Schnittpunkt bloß allgemeiner, menschlicher, christlicher 
und kirchlicher Normen7. Aber eine solche Wahl ist für ihn ein abge- 
leiteter, sekundärer Wahlmodus, wenn und insofern die eigentliche Wahl 
nicht möglich ist oder nicht gelingt8, und ist so noch einmal die Anerken- 
nung einer freien Subjektivität, in der das Subjekt sich selbst unmittelbar 
vom Grund und Garanten seiner radikalen Freiheit und Subjektivität, 
von Gott ohne Vermittlung entgegennimmt. 

Die Exerzitien sind Mitursache und Dokument des radikal neuzeitlichen 
Geistes, auch wenn sie das Erbe einer christlichen und kirchlichen Ver- 
gangenheit nicht nur nicht verleugnen, sondern positiv bewahren wollen. 
Aber eben das tun sie aus dem spezifisch neuzeitlichen Ansatz einer trans- 
zendentalen und, wie wir natürlich hinzufügen müssen, von der Gnade 
erhobenen und radikalisierten Subjektivität heraus, wobei die Gnade 
gerade nicht als das einfach Allgemeine, sondern als die Gottunmittel- 
barkeit des je einmaligen Subjektes als solchen verstanden werden muß. 
Im Bereich des Christentums und der Kirche tritt in den Exerzitien das 
Subjekt als wirklich Neues auf und gestaltet die Neuzeit der Kirche mit. 
Das wird nicht dadurch dementiert, daß die landläufige Frömmigkeits- 
praxis meist diesen epochalen Vorgang verharmlost hat und noch ver- 
harmlost. Selbst die hohe Barocktheologie der Jesuiten hat diesen epo- 
chalen Grundansatz neuzeitlicher Art bei Ignatius nur teilweise und sehr 
zögernd weiterentwickelt und reflektiert; sie war im Kampf für die Be- 
wahrung des Alten und Bleibenden der christlichen Überlieferung viel- 
fach gar nicht imstande, dieses bleibende Alte von diesem neuen Grund- 
ansatz selbst her neu zu gewinnen. 

3. Der Einzelne und die Kirche in den Exerzitien 

Es ist nun eine von der Radikalität dieses neuzeitlichen Grundansatzes 
her zwar verständliche, aber dennoch den Denkenden zutiefst erregen 

7 Exerzitienbuch, nn. 177; 179-188. 
8 Ebd. 178; Directoria Ignatiana Autographa, III Directio circa Electiones 19 (MI II 
76 [77]). 



Karl Rahner 436 

müssende Tatsache, daß die Kirche als handelndes Subjekt in den Exer- 
zitien nicht vorkommt. Ich sage: Als handelndes Subjekt, und muß erklä- 
ren, was damit gemeint ist. Denn diese Aussage visiert eine Tatsache an, 
die so sehr als selbstverständlich und fraglos empfunden wird, daß man sie 
einfach übersieht. 

Natürlich kommt in den Exerzitien die Kirche als Wirklichkeit vor, auf 
die sich das einsame Subjekt als auf seinen Gegenstand bezieht. Ignatius 
meditiert Heilsgeschichte, und darin schon im Kern Kirche. Er stellt ein 
ganz personales Verhältnis des Betenden zu Jesus Christus, dem Herrn 
der Kirche her. Er läßt den Exerzitanden die Sendung Christi in den Dienst 
seines Reiches und der Kirche erfahren. Es ist ihm selbstverständlich, 
daß die Wahl des einsamen Subjektes, das in Unmittelbarkeit vor Gott 
und seinem Willen steht, sich im Bereich der hierarchischen Kirche als 
der Heiligen Mutter und Braut Christi halten muß9. (Freilich müßte man 
hier zugleich sagen, daß dieses Sichhalten innerhalb der Grenzen der 
Lehre und Praxis der Kirche grundsätzlich auch nochmals der freien Ent- 
scheidung des Exerzitanden entspringt, der aus der gnadenhaften Un- 
mittelbarkeit des Subjekts zu Gott heraus diese Grenzen anerkennt.10) 
Er kennt Kirchengebote, päpstliche Normen, kirchliches Fasten. Er fügte 
in Paris seinen in Manresa konzipierten Exerzitien die Regeln über die 
kirchliche Gesinnung hinzu11. Er kennt für den Exerzitanden (wenn auch 
nur nebenbei) die Teilnahme an Messe und Vesper; er erwähnt das 
Breviergebet. Er kennt nicht nur den Exerzitienleiter, den man ruhig 
auch als Vertreter der Kirche auffassen kann; er denkt an eine General- 
beichte und weiß vom Beichtvater und bezieht auch so den Exerzitanden 
auf die Kirche. Er läßt Maria und die Heiligen für den Exerzitanden 
beten. Aber mit diesem und manchem anderen ist die Kirche doch nur 
eine Wirklichkeit, auf die sich das einsame Subjekt vor Gott bezieht. 
Es soll hier nicht gefragt werden, warum und wie diese Bezogenheit auf 
Heilsgeschichte, auf das Leben Jesu, auf die Kirche als normative Wirk- 
lichkeit von diesem neuzeitlichen Grundansatz der Exerzitien her zu 
Stande kommt und wieweit Ignatius diesen gar nicht ohne weiteres von 

9 Exerzitienbuch, nr. 170. 
10 Derjenige braucht sich über diesen Satz nicht zu verwundern, der die kirchliche Lehre 
des 19. Jh. über die Berechtigung und Notwendigkeit einer •rationalen" Fundamental- 
theologie kennt, die sachlich, wenn auch nicht notwendig psychologisch und zeitlich, dem 
Glaubensassens und somit der Kirchlichkeit des Menschen vorausgeht. Für die kirchliche 
Lehre selbst ist nun einmal die Kirchlichkeit nicht das primum datum der religiösen Exi- 
stenz. Und somit muß der obige Satz keinen Anstoß erregen. Damit ist die Frage noch 
ganz offen, wieweit Ignatius solche Dinge selbst reflektiert hat. Aber auch diesbezüglich 
müßte seine oben erwähnte letzte Unabhängigkeit von der Schrift zu denken geben. 
11 Dazu L. Bakker, a. a. O., 55-58. 



Über den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 437 

seiner neuzeitlichen Subjektivität her selbstverständlichen Zusammen- 
hang zwischen Subjekt und Kirche reflektiert hat12. 

Wie immer sich ignatianische Subjektivität und ignatianische Kirch- 
lichkeit aufeinander hin vermitteln mögen, all das ändert nichts an der 
Tatsache, daß die Exerzitien ein einsames Geschehen des individuellen 
Subjektes als solchen sind, daß in den Exerzitien die Kirche selbst nicht 
als handelndes Subjekt sich ereignet. Man kann dem nicht entgegen- 
halten, daß doch Bußsakrament, Beichtvater, Messe und eventuell Chor- 
gebet in den Exerzitien vorkommen. Denn wenn man in diese Wirklich- 
keiten nicht heutige Interpretationen und Haltungen, die Ignatius fremd 
waren, hineinträgt, handelt es sich dabei doch nur um Hilfestellungen 
von Seiten der Kirche für das einsame Subjekt von außen. In all dem 
bleiben der Exerzitand und die Kirche (soweit diese handelt) doch ver- 
schiedene Handlungssubjekte. Und auch das gemeinsam vollzogene Gebet 
bleibt oder ist im besten Fall ein tätiger Vollzug der Kirche auf Gott hin. 
Dieser Vollzug aber auf Gott hin ist dem eigentlichen Kern der Exer- 
zitien, der existentiellen Wahlentscheidung und der Gewinnung der ab- 
soluten Freiheit auf Gott hin (Indifferenz genannt), der Erfahrung einer 
radikalen Unmittelbarkeit auf Gott hin im Trost der •ersten" und •zwei- 
ten Wahlzeit"13, äußerlich. 

Es bleibt dabei: Die Kirche kommt in den Exerzitien (genauer: in deren 
entscheidendem Vorgang) als handelndes Subjekt nicht vor. Vermutlich 
wird der, der diesen Satz hört, verwundert fragen: Wie sollte dies auch 
anders sein? Wie sollte denn die Kirche im eigentlichen Vorgang der 
Exerzitien, in der Wahl, anders vorkommen können, als eben so, wie sie 
tatsächlich vorkommt, als Raum und als Beziehungspunkt für die einsame 
Entscheidung des individuellen Subjekts, das sich seine Entscheidung in 
Unmittelbarkeit von Gott selbst allein her zuschicken läßt? Aber eben 
dies ist eine gar nicht selbstverständliche Frage, die sich gar nicht so leicht 
und selbstverständlich negativ beantworten läßt, auch wenn ihre Frag- 
würdigkeit erst heute deutlich gesehen werden kann. Man wird nämlich 
heute fragen müssen, ob nicht die Kirche (als konkrete kleine Gemeinde) 
als solche Subjekt religiös existentieller Wahlentscheidung und der 
Unterscheidung der Geister, der Erfahrung des (im ignatianischen Sinn 
gemeinten) Trostes sein könne. Man wird also fragen müssen, ob die 
Kirche nicht nur als Großkirche des Amtes in Lehrentscheidung, als han- 
delndes Subjekt gegenüber der Welt, als Subjekt sakramentaler Vor- 
12 Man tut Ignatius bei seiner Position an der Grenze zwischen Mittelalter und Neuzeit 
gewiß kein Unrecht, wenn man diesbezüglich nicht allzuviel Reflexion feststellen zu kön- 
nen meint, auch wenn ihm bei seinen bekannten Schwierigkeiten mit der kirchlichen Inqui- 
sition ein Verständnis für solche Problematik nicht abzusprechen ist. 
13 Exerzitienbuch, nr. 175. 176. 



Karl Rahner 438 

gänge, als Gesetzgeberin für das Handeln des Einzelnen tätig auftreten 
könne, sondern auch als Subjekt spezifisch religiöser Entscheidung, in das 
als solches der Einzelne sich von vornherein eingebunden weiß und so 
vollzieht. 

Bevor wir diese Frage weiterverfolgen, zu erläutern versuchen und den 
tastenden Versuch einer Antwort unternehmen, müssen wir aber noch 
zwei Vorüberlegungen anstellen. Eine von Ignatius her und eine von 
dem her, was man das Ende der Neuzeit in der profanen Welt und auch 
in der Kirche zu nennen pflegt. 

II. Gestaltwandel der Exerzitien nach dem •Ende der Neuzeit" 

1. Ignatius und das •Ende der Neuzeit" in Welt und Kirche 

So verwunderlich es erscheinen mag und so sehr es der traditionellen 
Interpretation des Ignatius und seines Werkes zu widersprechen scheint, 
kann doch heute wohl als Vermutung gesagt werden, daß Ignatius in 
seinem späteren Leben und in der Gründung seines Ordens nicht einfach 
nur der Mann der Exerzitien des einsamen, gottunmittelbaren Subjektes 
und derjenigen Logik der existentieilen Entscheidung ist, wie er sich 
in den Exerzitien darstellt. Wie weit er das hier anvisierte Plus seines 
Lebens und Werkes, durch das er praeformativ über die kirchliche Neu- 
zeit, die er mitbegründet hat, hinausweist, auch selber noch einmal reflek- 
tiert hat oder nicht, steht hier nicht zur Frage. Aber (wir können das hier 
Gemeinte nur kurz andeuten) Ignatius verstand sich gar nicht als der 
einzelne Gründer seines Ordens; er betrachtete die im Geist der Exer- 
zitien vereinte Gruppe seiner ersten Gefährten als das eigentliche Sub- 
jekt der Ordensgründung und wir haben kein Recht, das bloß als die 
Bescheidenheit eines Heiligen zu interpretieren14. Es kannte so etwas wie 
eine •Deliberatio communitaria" (eine Beratung nicht nur in der Gruppe, 
sondern der Gruppe)15, in der die Logik der existentiellen Entscheidung 
der Exerzitien als Logik einer existentiellen Entscheidung auch für die 
14 Vgl. P. Dudon, Saint Ignace de Loyola, Paris 1934, 622-625; A. Ravier, Ignace de 
Loyola fonde la Compagnie de Jesus (Collection Christus 36), Desclee de Brouwer 1973 
96 ff.; 121. 
15 Dudon a. a. 0. 335 ff.^354 ff. - Ravier a. a. 0. 82 ff.; 230 ff. - D. Bertrand, Un corps 
pour l'Esprit. Essai sur Vexperience communautaire selon les Constitutions de la Com- 
pagnie de Jesus (Collection Christus 38), Desclee de Brouwer 1974. - J. C. Futrell, Igna- 
tian Discernment, in: Studies in the Spirituality of Jesuits, April 1970; J. J. Toner, 
A Method for Communal Discernment of God's Will, in: Studies in the Spirituality of 
Jesuits, September 1971; J. C. Futrell, Communal Discernment: Reflexions on Experience, 
in: Studies in the Spirituality of Jesuits, November 1972; L. Orsy, Toward a Theological 



Über den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 439 

Gruppe als solche gelten und wirksam werden sollte; er betrachtete die 
statischen allgemeinen Normen und Konstitutionen seines Ordens nicht 
einfach als das für das Handeln fix Vorgesehene, sondern als etwas, das in 
einer dialektischen Einheit immer nur zusammen mit einer immer neuen 
dynamischen Entscheidung und Prüfung durch eine solche Gruppe gültig 
und wirksam sein kann und soll16. In diesen nur eben kurz angedeuteten 
Fakten scheinen mir bei Ignatius Praeformationen gegeben zu sein, die 
nicht einfach auf die Exerzitien zurückgeführt werden können, so wie diese 
in ihren Buchstaben gegeben sind, und die auf eine Zeit vorausweisen, wie 
sie jetzt am Ende der Neuzeit heraufzukommen scheint. 

Was ist hier mit diesem Ende der Neuzeit und der langsam, aber doch 
merklich emporkommenden Epoche gemeint, in der das Eigentümliche 
der Exerzitien (in ihrem unmittelbaren Wortlaut) zwar ein Bleibendes 
und bleibend Gültiges, aber nicht mehr die eigentliche neue Signatur der 
Epoche bildet? Das ist die dunkle Frage, mit der wir uns, so gut oder 
schlecht es eben geht, nun zu beschäftigen haben, um den Ort der Exer- 
zitien heute geistesgeschichtlich und geistespolitisch in der Kirche aus- 
zumachen. Wir können es freilich nicht wagen, die Epoche zu charakteri- 
sieren, die die Neuzeit abzulösen scheint, insofern diese neue Epoche als 
allgemeingeschichtliche und profane gesehen wird, die Epoche einer glo- 
balen, einen Menschheit, die unter den Voraussetzungen der heute über- 
all in der Welt sich durchsetzenden rational-technischen Zivilisation des 
Abendlandes nach höheren Formen der Sozialisation des Menschen sucht, 
in denen die Würde und die Freiheit des Einzelnen neu versöhnt wird 
mit der Sozialität desselben Menschen und mit den Notwendigkeiten, 
die ihm, um überleben zu können, die materielle und gesellschaftliche 
Situation von heute und morgen auferlegt. Es ist aber (soviel kann wohl 
gesagt werden) klar, daß diese höheren Formen der Sozialität, die unter 
Streit zwischen den heute sich anbietenden gesellschaftlichen Systemen in 
Ost und West, in Nord und Süd, in hochentwickelten und unterentwickel- 
ten Völkern gemeinsam, wenn auch von verschiedenen geschichtlichen und 
gesellschaftlichen Voraussetzungen her gesucht werden, etwas Neues sind, 
das die Signatur der anhebenden geschichtlichen Epoche ausmacht, so 
wenig deutlich dieses Neue auch schon gesehen werden kann und noch 
meist von den Verstehenshorizonten der vorausgehenden Epoche, der Neu- 

zeit her gesehen werden mag. 

Evaluation of Communal Discernment, in: Studies in the Spirituality of Jesuits, Oktober 
1973. - Vgl. dazu auch J. G. Gerhartz, Vom •Geist des Ursprungs" der Gesellschaft Jesu^ 
Nachkonziliare Überlegungen zur Erneuerung des Ordenslebens, in: •Geist und Leben" 
41 (1968) 245-265. 
16 Vgl. A. Ravier, Hat die Gesellschaft Jesu das Recht, ihre Konstitutionen zu andern? 
in der gleichen Nummer dieser Zeitschrift. 



Karl Rahner »,n 

Es kann nun kein Zweifel daran bestehen, daß auch die Kirche in diese 
neue Zeit mit ihren neuen und höheren Formen der Sozialisation hinein- 
schreiten muß. So sehr es scheinen mag und auch weithin richtig ist, daß 
die Kirche des Zweiten Vatikanischen Konzils daran ist, einen Nachhol- 
bedarf aus der Neuzeit erst jetzt in den verschiedenen Dimensionen ihres 
Lebens (Lehre, Liturgie, Recht usw.) aufzuarbeiten, um wenigstens in 
ihrem Bewußtsein und Leben dem Geist der Neuzeit (natürlich auch 
immer in einem kritischen Verhältnis zu diesem) gerecht zu werden, so 
kann man doch wohl auch (man könnte sagen: hoffentlich) beobachten, 
daß in ihren heutigen Wandlungen schon tastende Versuche sich anmel- 
den, jene neuen und anderen Formen der Sozialität zu finden, die der 
anhebenden Epoche auf dem Gebiet der Kirche kongruent sind. So hat 
etwa die Kirche im Zweiten Vatikanum neu entdeckt, daß sie nicht bloß 
die Kirche des Amtes, sondern das pilgernde Volk Gottes ist, in dem 
jeder, und nicht bloß die Amtsträger, eine aktive Aufgabe hat. Man sucht 
im Leben der Kirche nach •demokratischeren" Strukturen, die letztlich 
nicht bloß ein Pendant zur Demokratie der Neuzeit und der Aufklärung 
sind oder sein können, sondern höhere Formen der Sozialisation des Kir- 
chenvolkes bedeuten oder bedeuten müssen. Es ergeht der Ruf nach den 
lebendigen Basisgemeinden von unten, die Kirche bilden sollen, aber 
nicht individualistische Sympathiegruppen, sondern echte Gemeinschaft 
und Gesellschaft im Glauben an das Evangelium und in der Kraft des be- 
freienden Geistes Jesu sein sollen. Die Liturgie will wirklicher Vollzug 
einer Gemeinde und nicht nur amtlich vollzogener Ritus sein, den der 
einzelne Christ fromm •assistiert", was allerdings durch alle Liturgie- 
formen von heute vielleicht angezielt, aber noch keineswegs genügend 
erreicht ist. Es werden neue Strukturen des Rechtes in der Kirche gesucht, 
durch die die Freiheit des einzelnen gewahrt wird, ohne daß die Kirche 
als solche sich auflöst, vielmehr in ihrer Einheit und als den einzelnen 
in sich integrierende Geistesmacht neu und deutlicher in Erscheinung tritt. 
Diese und ähnliche Phänomene scheinen ein, wenn auch noch schwaches 
und undeutliches, Anzeichen dafür zu sein, daß auch die Kirche in ihrer 
Dimension, wenn auch weithin noch unreflektiert, höhere Formen der So- 
zialisation des Menschen in der Kirche sucht, zu denen auch die profane 
Gesellschaft erst noch auf dem Wege ist, so daß die Kirche in der kom- 
menden Geschichte sich nicht bloß nachträglich angleichen muß an die 
säkularen gesellschaftlichen Verhältnisse, sondern die Chance hat, vor- 
bildliche Formen der Sozialität zu entwickeln. 

Man muß dabei, um so etwas ahnen und mit ein wenig kreativer Phan- 
tasie sich vorstellen zu können, zunächst einmal nicht so sehr an die 
Großkirche als ganze denken, sondern an die Gemeinden vor Ort, an 



Über den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 441 

lebendige Basisgemeinden, die nicht aufgefaßt werden dürfen oder sich 
selbst nicht verstehen sollen als Fluchtburgen individueller Einzelchristen, 
die sich im amtlich institutionalisierten Betrieb der Kirche nicht wohlfüh- 
len und sich als einsam und verlassen in ihren existentiellen Nöten vor- 
kommen, sondern als echte Kirche am Ort in neuen Formen echter Ge- 
meinschaft und Einheit, die kongruent ist zu jenen neuen Formen gesell- 
schaftlicher Einheit, die die heutige Menschheit sucht. Ich weiß, das alles 
sind nur vage Andeutungen eines kirchlich Neuen, das heraufzukommen 
scheint, obwohl man es unter Berufung auf seine natürlich immer schon 
gegebenen Praeformationen verharmlosend deuten kann als akzidentielle 
Modifikationen des immer schon in der Kirche Gegebenen und Gelebten. 

2. Neue Fragen aus neuer Praxis 

Wir können hier aus Mangel an Zeit und schöpferischer Phantasie diese 
letzten Überlegungen nicht weiter entfalten und begründen. Wir blicken 
aber unter dem eben angedeuteten Gesichtswinkel gleich auf die Exerzi- 
tien des Ignatius und erinnern nochmals an das vorhin Gesagte, demzu- 
folge der ganze Ignatius nicht einfach im Wortlaut seiner Exerzitien 
allein gegeben ist, sondern bei ihm sich schon Praeformationen des Ver- 
ständnisses einer Gemeinschaft und ihres Vollzugs für kirchliche Gemein- 
schaften und deren Vollzug finden, die wir heute erst noch suchen. Die 
Frage, die sich uns so stellt, ist darum die: Kann und muß es heute und 
in Zukunft aus der geistes- und kirchengeschichtlichen Epoche, die zu be- 
ginnen scheint, heraus neue Formen der Exerzitien geben, die neue Voll- 
züge von Kirche als solcher sind, in denen die Kirche nicht nur eine gegen- 
ständliche Wirklichkeit ist, mit der der Exerzitand rechnet, sondern die 
Kirche in einer konkreten Gemeinde von Christen selber handelndes, sich 
vollziehendes Subjekt ist, in das der Einzelne in seiner eigenen religiösen 
Existenz sich eingebunden weiß, nicht bloß die Summe der einzelnen 
Exerzitien machenden Christen? Gibt es oder soll es eine solche neue Ge- 
stalt von Exerzitien geben, die mehr ist als das, was man in gemeinsamen 
Exerzitien schon seit Jahrhunderten praktizierte, in denen der Exerzi- 
tienmeister nur aus technischen Gründen viele einzelne als solche anre- 
dete, ohne daß sie als handelndes Subjekt, Kirche oder Gemeinde genannt, 
in Einheit zusammentraten? 

Wenn man diese Frage, so formal und vage sie auch hier nur gestellt 
werden kann, bejahend beantworten will, dann ergeben sich zwei weitere 
Fragen: Wie müßten solche Exerzitien als handelnder Selbstvollzug von 
Kirche, als Ereignis von Kirche als solcher selbst konkreter gedacht wer- 
den? Kann und soll dann doch noch neben dieser neuen Gestalt von Exer- 



Karl Rahner 442 

zitien jene Gestalt der Exerzitien bleiben, wie sie dem Wortlaut der 
ignatianischen Exerzitien gemäß ursprünglich konzipiert war? Wenn wir 
diese zwei Fragen stellen, ist es letztlich unerheblich, ob man bei Be- 
jahung auch der ersten Frage diese neue Gestalt des Vollzugs des Sub- 
jekts Kirche terminologisch •Exerzitien" nennen will oder nicht. Wenn 
eine solche neue Gestalt von •Exerzitien" als aktiver Selbstvollzug einer 
Gemeinde einmal lebendig und deutlich gegeben sein wird, wird es von 
der Geschichte dieser Wesensverwirklichung abhängen, wie sie termino- 
logisch genannt werden wird, was man offenbar heute noch nicht sagen 
kann, was aber auch nicht besonders wichtig ist. 

Ich meine, man müßte die erste Frage bejahend beantworten. Um für 
eine solche bejahende Antwort Verständnis zu haben, ist es zwar wichtig 
und unerläßlich, aber noch nicht genügend, auf das zurückzuverweisen, 
was vorhin über eine Tendenz zu neuen und höheren Sozialisationsfor- 
men in der Kirche gesagt wurde. Denn es ist ja noch nicht deutlich ge- 
worden, ob und warum solche neuen Sozialisationsformen in der Kirche 
und deren Vollzüge etwas mit dem zu tun haben können, was Exerzitien 
sind, ob etwas, was man mindestens vielleicht Exerzitien nennen kann, 
das Ereignis des aktiven Selbstvollzugs der Kirche als solcher sein kann. 
Man könnte die Beantwortung der nun anstehenden (ersten) Frage von 
verschiedenen Ausgangspunkten her versuchen, mehr empirisch oder 
mehr in grundsätzlich theologischen Überlegungen angehen. Was wir 
hier sagen können, ist ein vielleicht etwas ungenaues Gemisch von solchen 
methodischen Möglichkeiten. Aber das ist in diesem kurzen Aufriß nicht 
zu vermeiden. 

Empirisch gesehen gibt es heute Selbstvollzüge von Gruppen, wie das 
sensitivity training oder die Gruppendynamik, die einerseits neu sind 
und andererseits schon auf die Gestaltung von •Exerzitien" einzuwirken 
beginnen, gleichgültig, ob solche neuen Formen sich selber Exerzitien 
nennen oder anders firmiert werden (Rüstzeiten, Besinnungstage usw.): 
Solche Tage enthalten Diskussionen, die Gruppe betätigt sich auf diese 
und ähnliche Weise gruppendynamisch. Was dabei vor sich geht, kann 
und braucht hier nicht im einzelnen dargestellt zu werden. Für unsere 
mehr grundsätzlichen Überlegungen ist die Frage entscheidend: Sind sol- 
che Veränderungen und Bereicherungen von •Exerzitien" nur moderne 
psychologische Hilfen zur Erreichung des eigentlichen Zieles, das die 
£mzefexerzitien immer schon gehabt haben? Sind solche Übungen - eine 
zweite Möglichkeit - zwar, richtig gestaltet, nützliche Weisen psychologi- 
scher und eventuell religiöser Art, einem Menschen oder einer Gruppe 
von Individuen in ihren Problemen zu helfen, ohne daß man ihnen noch 
den Namen •Exerzitien" geben sollte, weil sie, so nützlich sie sein mögen, 



Über den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 443 

mit dem Wesen und Ziel der klassischen Exerzitien nichts oder nicht mehr 
viel zu tun haben? Oder aber - dritte Möglichkeit - können mindestens 
in bestimmten Fällen und unter bestimmten Voraussetzungen solche 
•Exerzitien", theologisch gesehen, das sein, was wir den neuen Selbst- 
vollzug der Kirche in einer kleinen Gemeinde genannt haben, wobei •Ge- 
meinde" als konkrete Kirche in unserem Zusammenhang natürlich nicht 
notwendig und immer eine schlechthin stabile und auf lange Dauer insti- 
tutionalisierte Gemeinde nach Art einer Pfarrei oder Ordensgemeinschaft 
usw. sein muß, wenn sie auch aus Gründen, die noch erwähnt werden 
müssen, nicht einfach bloß zusammentreten kann, um Exerzitien zu ma- 
chen. Auf diese dreifache Frage muß nicht in dem Sinne geantwortet 
werden, daß nur eine der drei hypothetisch genannten Möglichkeiten real 
möglich und legitim sei. Natürlich gibt es und kann es die beiden ersten 
Möglichkeiten geben, und sie können auch fließende Übergänge zu der 
dritten Möglichkeit haben, die wir eben anvisiert haben. Unsere Frage 
spitzt sich darum auf diese dritte Möglichkeit zu: Gibt es so etwas wie 
einen Selbstvollzug von Gemeinde in Unterscheidung der Geister und in 
Wahlentscheidung? Gibt es einen solchen Selbstvollzug von Gemeinde 
(= Kirche) als solcher? Kann diese Frage bejahend beantwortet werden, 
dann erst wäre die Frage eigentlich beantwortet, ob es nämlich Exerzitien 
im eigentlich ignatianischen Sinn geben könne, die neben deren traditio- 
neller Gestalt, die bleibt, eine spezifisch neue Form eigentlich ignatiani- 
scher Exerzitien wäre, die kongruent ist zur Signatur der Epoche, die 
heute die Neuzeit abzulösen scheint. 

3. Exerzitien als möglicher Selbstvollzug von Kirche 

Um diese Frage, so gut es geht, zu beantworten, ist zunächst einmal zu 
bedenken, daß es Selbstvollzüge der Kirche als solcher gibt, die nicht ein- 
fach bloß Vollzüge der Amts- und Rechtskirche als solcher in Lehre und 
Schaffung rechtlicher Normen sind, sondern auch Selbstvollzüge der Ge- 
meinde als Kirche, wobei hier die Frage unerheblich ist, welche genauere 
Struktur eine solche Gemeinde haben müsse, damit ihre Selbstvollzüge 
als solche der Kirche angesprochen werden können. Ein eucharistischer 
Gemeindegottesdienst ist gewiß ein solcher Selbstvollzug der Kirche in 
konkreter Gemeinde, an dem grundsätzlich alle Gemeindemitglieder, die 
gegenwärtig sind, aktiv beteiligt sind. Jedenfalls wird kein Theologe be- 
haupten, daß eine solche Abendmahlsfeier einer Gemeinde nichts sei als 
die bloße Summe dessen, was der Eucharistievorsteher als solcher und die 
einzelnen Gläubigen als einzelne tun. In einer solchen Meßfeier geschieht 
Kirche als solche, auch wenn es theologisch und sozioanthropologisch gar 



Karl Rahner 444 

nicht leicht zu sagen sein mag, wodurch sich eine eigentliche Gemeinschaft 
und so Kirche von der bloßen Summe ihrer Glieder bei einem solchen 
aktiven Tun einer Gemeinschaft unterscheiden. Ich meine, daß auch das 
Chorgebet einer Ordensgemeinde grundsätzlich Selbstvollzug der Kirche 
als solcher ist und nicht nur das aus psychologischen Gründen zusammen 
vollzogene Gebet vieler einzelner als solcher. Aus den Dikussionen über das 
Wesen der kirchlichen Liturgie ist es bekannt, daß man sich fragt, wann 
ein gemeinsames Beten als Selbstvollzug der Kirche als solcher gelten 
könne und so im eigentlichen strengen Sinne Liturgie sei. Es gibt, kurz 
gesagt, ganz gewiß Selbstvollzug der Kirche in der konkreten Gemeinde. 
Daran, meine ich, kann im Ernst nicht gezweifelt werden. 

Die Frage ist nun aber die: Kann eine konkrete Gemeinde unter Um- 
ständen und unter bestimmten Voraussetzungen und in deutlich greifba- 
rer Weise einen Entscheidungsvorgang, eine Wahl in Unterscheidung der 
Geister treffen, eine Wahlentscheidung, die die der Gemeinde als solcher 
ist und mindestens in einem analogen Sinn als Selbstvollzug der Kirche 
angesprochen werden darf wie die Abendmahlfeier und das oben be- 
schriebene gemeinsame Gebet? Ich meine, man könne und solle diese 
Frage bejahen. Man hat sie bisher in dieser Form meines Wissens nie ge- 
stellt und auch nicht stellen können, weil solche Entscheidungen einer Ge- 
meinde für ihr eigenes Leben entweder in einer bloß profanen Vollzugs- 
gestalt oder in Epochen einer profanen und kirchlichen Gesellschafts- 
struktur paternalistischer Art nur von einem einzelnen für die Gruppe, 
aber nicht von der Gruppe selbst getroffen wurde. Heute aber kann man 
diese Frage deutlich formulieren, und sie entspricht einem heutigen Be- 
dürfnis, Entscheidungen für eine Gruppe auch von der Gruppe selbst 
treffen zu lassen, um sie so sachgerechter und transparenter zu machen. 
Dabei kann die Frage hier ganz offengelassen werden, wie die Gruppe 
selbst noch einmal menschlich und rechtlich genauer strukturiert ist und 
so vielleicht nicht einfach formaldemokratisch in einem solchen Entschei- 
dungsvorgang jedem in der Gruppe dieselbe Rolle zukommt. Man kann 
gewiß nicht sagen, daß vom Wesen der Kirche her ein Entscheid durch 
die Gruppe selbst weniger •kirchlich", also in unserem Fall weniger 
Selbstvollzug der Kirche sei, als wenn eine solche Entscheidung für die 
Gruppe •monarchisch" von einem einzelnen (Papst, Bischof usw.) gefällt 
wird. Das Kollegium der Bischöfe mit dem Papst ist eine kollektive 
Größe von oberster Entscheidungsvollmacht; der Papst wird von einem 
Kollegium gewählt in einem Wahlakt von fundamentaler kirchlicher Be- 
deutung usw. Kollektive Entscheidungsakte einer kirchlichen Gruppe, 
einer Gemeinde können also durchaus im strengen Sinn kirchlich, Selbst- 
vollzüge der Kirche sein. 



Über den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 445 

Wenn also solche Entscheidungsakte einer Gemeinde als solcher auch 
in einem ausdrücklich religiösen Kontext, in der Unterscheidung der Gei- 
ster, nach den Wahlregeln des Ignatius geschehen können, wie solches 
in den Exerzitien für den einzelnen und seine Wahl vorgesehen ist, dann 
hätten wir die eigentliche nachneuzeitliche Gestalt der Exerzitien, die wir 
bei Ignatius noch nicht finden können, wenigstens nicht in den Exerzitien, 
in denen dem Wortlaut nach die Kirche nicht als handelndes Subjekt auf- 
tritt. Warum aber, so ist zu fragen, sollte es nicht möglich sein, die Ent- 
scheidung einer Gemeinde in •Exerzitien" zu treffen? Natürlich ginge die 
Bildung einer Gemeinde (als kirchlicher, wenn wir nach dem Selbstvoll- 
zug von Kirche in Wahlentscheidung suchen) solchen Exerzitien voraus, 
denn sonst könnten die Teilnehmer an ihnen nicht eine gemeinsame Ent- 
scheidung fällen, sondern sich höchstens gruppendynamisch gegenseitig 
helfen bei der Findung von Entscheidungen, die nur jeden einzelnen als 
solchen betreffen. Aber solche den Exerzitien vorausliegende Gemeinden 
spezifisch kirchlicher Art, die wichtige Entscheidungen suchen müssen und 
sie darum in der spezifischen Weise der Exerzitien finden können, gibt 
es doch. Ordensgemeinden, Gemeinden von Säkularinstituten usw. sind 
gewiß solche17. 

Wir brauchen hier nun nicht zu untersuchen, ob es über die hier ge- 
nannten kirchlichen Gemeinden hinaus noch ganz andere gibt, die für 
eine Entscheidung in der Weise der Exerzitien fähig sind, etwa das Pres- 
byterium einer Diözese, ein Kapitel, ein Pfarrat, eine Gruppe, die sich 
unter einer religiösen Absicht schon zusammengefunden hat und zusam- 
menbleiben will usw. Die Frage kann also nur sein, ob eine Entscheidung, 
die von einer solchen Gruppe als solcher und kirchlicher unter Umstän- 
den auf jeden Fall kollektiv getroffen werden muß, in der Weise der 
Entscheidungsfindung getroffen werden kann, wie sie in den Exerzitien 
vorgesehen ist. Man kann zunächst sagen: warum nicht?! Natürlich müß- 
ten bei solchen im eigentlichen Sinne kollektiven und doch ignatianischen 
Exerzitien nicht weniges anders gemacht werden, als es bei Ignatius be- 
schrieben wird. Vieles an konkreten Methoden solcher kollektiver Ent- 
scheidungsfindung müßte noch gefunden und entwickelt werden, damit 
das eigentliche Wesen ignatianischer Wahl vollzogen und bewahrt bleibt 

17 Von Versuchen, kleinere geistliche Gemeinschaften, die sich als Kirche verstehen, zu 
bilden, sei es in den schon vorhandenen kirchlichen Gemeinschaften (Orden usw.) oder 
auch darüber hinaus (Gemeinschaften von Laien und Ordensleuten, Verheirateten und 
Unverheirateten), vgl. in: •Concilium" August/September 1974 die Beiträge von R. Soul- 
lard, Die Zukunft des Ordenslebens: Einige gegenwärtig wirksame Tendenzen und von 
M. Delespesse, Neue Gemeinschaften und Ordensleben (in beiden Beiträgen mit weite- 
rer Literatur). Hier werden aber auch die Schwierigkeiten aufgezeigt, die sich dabei vor 
allem für die Orden herausgestellt haben. 



Karl Rahner 446 

und so ein solcher Entscheidungsvorgang religiöser Art ignatianische 
Exerzitien genannt werden kann. Gruppendynamische Vorgänge müßten 
daraufhin befragt werden, ob und wie sie als psychotechnische Weisen 
der Kommunikation und so der Voraussetzung kollektiver Entscheidung 
in solchen Exerzitien in Frage kommen. Natürlich wird es je nach der 
konkreten Eigenart einer solchen Gruppe, nach deren Zielen und nach 
dem Thema einer anstehenden Entscheidung in dieser Gruppe fließende 
Übergänge geben zwischen •Exerzitien" mehrerer einzelner gemeinsam, 
Beratungen einer Gruppe über eine zu treffende Entscheidung in mehr 
profanem oder gruppendynamischem Stil einerseits und den hier ange- 
zielten Exerzitien anderseits, in denen die Logik der existentiellen Ent- 
scheidung, so wie sie bei Ignatius konzipiert wird, die Logik einer Ent- 
scheidung einer kirchlichen Gruppe und, weil diese Logik spezifisch christ- 
lich, religiös, ja im Kern •mystisch" ist, ein Selbstvollzug einer christli- 
chen Gemeinde als solcher und christlicher Selbstvollzug von Kirche wird. 
Es ist damit, so will uns scheinen, eine ganz neue Art von Selbstvollzug 
der Kirche anvisiert, der gleichberechtigt, wenn auch neu, neben die 
Selbstvollzüge der Kirche des Amtes und der kirchlichen Gemeinde als 
liturgischer tritt. Ein solcher Selbstvollzug ist darum neu und könnte 
eine der Signaturen der Kirche in einer nachneuzeitlichen Epoche sein, 
weil der Vorgang einer Entscheidungsfindung für eine kirchliche Gruppe 
bisher entweder von einem einzelnen für die Gruppe getroffen wurde 
oder (wenn kollektiv geschehend) in Formen und Weisen geschah, wie 
sie im profanen Bereich üblich waren und sind. 

III. Konsequenzen für die Praxis des Exerzitiengebens 

Wir versuchen nun noch, das bisher Gesagte durch ein paar Konsequen- 
zen abzurunden, die sich aus ihm ergeben. 

1. Die gemeinsame Unterscheidung der Geister als das wesentlich Neue 
in den nachneuzeitlichen Exerzitien 

In den Exerzitien kann •die Kirche als solche selbst" in Gemeinden und 
Gruppen handelndes, sich entscheidendes und mit der Logik der igna- 
tianischen Wahl wählendes Subjekt Kirche im Vollzug werden. Das ist 
sie in den Exerzitien nach ihrem Wortlaut nicht, das kann oder könnte 
sie aber in Exerzitien sein. Wenn und insoweit die Exerzitien in ihrer 
traditionellen Form als Vollzug des einsamen Subjekts vor Gott und der 



Über den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 447 

Souveränität seines Willens Mitursache und Signatur der Kirche der 
Neuzeit waren, könnten die Exerzitien in der hier angezielten Gestalt als 
Selbstvollzug der Kirche, der das (einst) spezifisch Neue der Exerzitien 
bewahrt, Mitursache und Signatur des Selbstvollzugs der Kirche als sol- 
cher in einer nachneuzeitlichen Epoche werden. Solche Exerzitien wären 
dann nicht nur eine letztlich akzidentelle Spielart der bisherigen Exerzi- 
tien durch eine Garnierung mit gruppendynamischen Methoden und klei- 
nen Konzessionen an kollektive Bedürfnisse bloß psychologischer Art, 
sondern etwas spezifisch Neues (wenn auch, und zwar schon bei Ignatius 
selbst, in der Vergangenheit praeformiert), weil es eine spezifisch nach- 
neuzeitliche höhere Sozialisation voraussetzt und realisiert, und zwar 
nicht bloß in profaner, sondern spezifisch christlicher Weise. Wenn man 
den Vorgang einer wirklich kollektiven Unterscheidung der Geister in 
einer kirchlichen Gruppe und für sie auf eine bestimmte, für die Grup- 
penmitglieder existentiell und religiös bedeutsame Entscheidung der 
Gruppe als solcher hin ernst nimmt, dann wird man nicht leugnen können, 
daß so etwas neu ist und doch spezifisch kirchlich. 

In heutigen pfingstlerischen Gruppen auch in der katholischen Kirche 
wird sehr viel Berufung eingelegt auf die Erfahrung des Geistes. Im 
großen und ganzen aber ist diese Berufung eine solche auf ein weiter 
nicht mehr objektivierbares und kontrollierbares Erlebnis. Es fehlt hier 
weithin die ignatianische Logik der existentiellen Entscheidung, eine Lo- 
gik, die die Geisterfahrung in Unmittelbarkeit nicht ersetzen will, son- 
dern sie deutlicher von anderen Erfahrungen abzuheben lehrt und gerade 
dadurch erst als tragenden Grund und Kriterium einer konkreten Ent- 
scheidung wirksam werden läßt. Eine solche wesentlich neue geschicht- 
liche Gestalt der Exerzitien, die erst in der nachneuzeitlichen Epoche 
deutlich gesehen werden konnte und in unserer Zeit erst tastend versucht 
wird, schließt natürlich nicht aus, daß es auch heute noch •gemeinsame" 
Exerzitien im bisherigen Stil mit Nutzen geben kann. Ich bin mir dessen 
bewußt, daß diese neue Gestalt von Exerzitien als neuer Selbstvollzug 
von Kirche als solcher hier nur in abstrakten und formalen Umrissen an- 
visiert worden ist. Doch dürfte vielleicht heute und jedenfalls hier mehr 
noch gar nicht möglich sein. Aber ein Exerzitienleiter, der mehr instinktiv 
und aus einem Trend heraus, der ihm vielleicht selber sogar als modisch 
verdächtig ist, in seiner Praxis nach neuen, •kollektiven" Formen von 
Exerzitien experimentierend sucht, kann vielleicht durch das hier Gesagte 
besser verstehen, was er vielleicht, ohne es selber recht zu wissen, eigent- 
lich macht. Er kann ermutigt werden, in dafür geeigneten Gruppen nach 
solchen Exerzitien praktisch zu suchen, die ein solcher konkreter und 
neuer Selbstvollzug von Kirche sind. 



Karl Rahner 448 

2. Die bleibende und nicht ersetzbare Bedeutung von Einzelexerzitien 

Dennoch muß man der Überzeugung bleiben, daß auch heute und in Zu- 
kunft Einzelexerzitien im Sinne des Wortlauts des ignatianischen Exer- 
zitienbuches sinnvoll bleiben und deshalb bewahrt, praktiziert und ent- 
wickelt werden sollen. Solche Exerzitien werden nicht mehr das Neue 
und eine charakteristische Signatur der Neuzeit der Kirche sein. Aber sie 
waren und sind ein Neues der Neuzeit der Kirche, das bleibt und bleiben 
muß, auch wenn es nicht mehr das Neue in einer nachneuzeitlichen Kirche 
ist. Auch wenn das Eigentümliche der ignatianischen Exerzitien in einer 
neuen Gestalt kollektiver Exerzitien als eines aktiven Selbstvollzugs der 
Kirche auftreten kann, sind ignatianische Einzelexerzitien im traditionel- 
len Sinn des Wortes als solche nicht zu ersetzen. Das Individuelle und 
das Soziale im Menschen bleiben zwei transzendentale Eigentümlichkei- 
ten des Menschen, von denen jede, auch wenn sie immer und überall auf 
die andere bezogen bleibt, ihre eigene und unersetzliche Vollzugsgestalt 
hat, die nicht einfach in die der anderen Eigentümlichkeit aufgeht. Gibt 
es auch keine existentielle Privatsphäre des einzelnen Menschen, die gar 
keine soziale Bezogenheit und Bedeutung hätte, so gibt es dennoch eine 
solche Sphäre. Und diese kann und soll in Einzelexerzitien zu ihrem Recht 
und ihrem Vollzug kommen. 

Es zeigt sich überdies schon in der Erfahrung, daß auch höhere Soziali- 
sationsformen des Menschen wie die bisherigen die Einsamkeit des ein- 
zelnen Menschen, die anzunehmen ist und grundsätzlich nicht beseitigt 
werden darf, eher noch wachsen lassen. Annahme und existentiell reli- 
giöse Interpretation dieser Einsamkeit vor dem schweigenden und gerade 
so redenden Geheimnis, das wir Gott nennen, gehören aber wesentlich in 
solche Einzelexerzitien hinein und kommen nur darin, aber nicht in 
Gruppenexerzitien, zu ihrem reinen Vollzug. Es gibt eine bleibende Je- 
einmaligkeit des Lebens und Sterbens des einzelnen, die zwar gerade als 
solche in jene höheren religiösen Gemeinschaften und in deren Selbstvoll- 
zug in der neuen Gestalt der Exerzitien eingebracht und von der Gruppe 
als Element ihrer eigenen Wirklichkeit angenommen werden soll, aber 
in solchen Gruppenexerzitien nicht rein und ganz zur Gegebenheit und 
zur Annahme gelangen kann. Es gibt auch Einzelentscheidungen existen- 
tiell und religiös bedeutsamster Art, die unvermeidlich solche des einzel- 
nen als solchen sind. Wer soll z. B. die Entscheidung, sich einer bestimm- 
ten kirchlichen Gruppe mit ihrer besonderen, nicht von vornherein für 
alle verbindlichen Eigenschaften anzuschließen, treffen, wenn nicht der 
Einzelne als solcher? Auch in einer profanen und kirchlichen Gesellschaft 
mit höheren Sozialisationsformen soll doch die Berufswahl, die konkrete 



Über den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 449 

Gestaltung des eigenen Lebensstils immer noch in einer Dimension der 
Freiheit des Einzelnen als solchen geschehen. Das Kämmerchen des Evan- 
geliums, in das der einzelne sich zurückzieht, um mit Gott zu sprechen, 
muß es auch in den künftigen Zeiten geben. Menschen, die nicht mehr 
den Mut zum privaten Gebet hätten, sind auch nicht die Menschen, die 
wirklich Mitglieder und Träger jener höheren Sozialisationsformen auch 
auf dem Gebiet der Kirche sein könnten, die heute gesucht werden. Solche 
Menschen könnten nur niedrigere Gemeinschaften bilden, in denen die 
einzelnen Glieder noch gar nicht wirklich und reflex zu jener radikalen 
neuzeitlichen Subjektivität erwacht wären, die auch in einer nachneuzeit- 
lichen Epoche bewahrt und in eine neue Gruppe dieser neuen Epoche ein- 
gebracht werden muß. Solche Einzelexerzitien im klassischen Sinn des 
Exerzitienbuches sind daher zwar nicht mehr die spezifische Signatur der 
kirchlichen Neuzeit, wohl aber etwas, was in keiner Weise seine Bedeut- 
samkeit und Dringlichkeit verloren hat. 

3. Vielfalt der Exerzitienmodelle zwischen den beiden extremen Formen 

Daraus ergibt sich wohl der Imperativ für die Exerzitienmeister, natür- 
lich verschieden und abgewandelt, je nach dem Charisma des Einzelnen, 
sich um die Kunst des Exerzitiengebens zu mühen. Wenn das richtig ver- 
standen wird, dann ist klar, daß die klassischen und großen Einzelexerzi- 
tien des ignatianischen Exerzitienbuches einerseits und die hier angeziel- 
ten Gruppenexerzitien mit einer kollektiven Entscheidung in der Unter- 
scheidung der Geister nach den Regeln der ignatianischen Wahl als 
Selbstvollzug von Kirche in konkreter Gemeinde anderseits die beiden 
äußersten Formen von Exerzitien sind, die man ignatianisch nennen kann. 
Dazwischen sind sehr viele Spielarten von Exerzitien denkbar, die sich 
mehr oder weniger dem einen dieser Extreme annähern. Wenn daher 
heute eine ganze Reihe von Modellen für Exerzitien angeboten wird, 
dann widersprechen dem unsere Überlegungen nicht. Sie dienten nur der 
Absicht, alle diese berechtigten Modellversuche sowohl grundsätzlich wie 
geistes- und frömmigkeitsgeschichtlich ein wenig besser zu orten, Mut 
zu machen, auch heute noch und morgen ignatianische Einzelexerzitien 
in ihrer klassischen Form (wenn auch unter Zuhilfenahme heutiger Psy- 
chologie und Theologie) zu geben, aber auch nach jener neuen Gestalt 
von spezifisch ignatianischen Exerzitien zu suchen, die sich heute erst in 
schattenhaften Umrissen anzeigt und eine neue Gestalt des Selbstvoll- 
zugs von Kirche wäre, nach der wir heute, ob wir es reflex wissen oder 
nicht, Ausschau halten. 




