Karl Rahner 430

kulationen, die die notwendigen Anpassungen an Zeit und Raum nicht
lahmen, sondern erleichtern sollten. Nein, die Kihnheit des Ignatius
bestand nicht darin, dafl er die Konstitutionen unabgeschlossen lief}, son-
dern daf er darauf zihlte, dafl die Menschen, denen diese Offenheit zu-
gute kam und die nach ihm die Gesellschaft Jesu zu ,konstruieren®, zu
»bauen® hatten (so wortlich in den Konstitutionen), alle und immer den
Geist haben wiirden, der die Griindergruppe beseelte, Kihnheit ohne
Illusion: Ignatius kannte die Menschen, seine Leute; nicht zufallig, als
er starb, trafen auf 1000 Jesuiten nur 38 feierliche Professen, das heifit
38 Minner, in denen er, gemif seiner Auffassung von der feierlichen
Profeff, durch Erfahrung den Geist sciner ersten Gefdhrten erkannt
hatte. Eine Kiihnheit, die Unklugheit gewesen wire, hitte sie sich nicht
gestiitzt auf eine unvergefliche Glaubenserfahrung: ,Die Gesellschaft
Jesu®, liest man zu Beginn des 10. Teiles der Konstitutionen, ,ist nicht
durch menschliche Mittel entstanden, sondern durch die allmichtige Hand
Christi, unseres Herrn. Man mufl also von ihm allein erhoffen, dafl er
das, was er zu seinem Dienst und Lob und zur Hilfe der Seelen zu beginnen
sich wiirdigte, erhalten und zum Guten fithren wird.“ Einer, der hofft,
schliefit nicht die Zukunft in die Vergangenheit ein; er bringt sein Werk
nicht zum Abschlufl, er 148t es weit offen fiir die unvorhersehbaren Initia-
tiven Gottes.

Uber den geistesgeschichtlichen Ort
der ignatianischen Exerzitien heute
Karl Rahner SJ, Miinchen

Bei der vorldufigen Prazisierung des Themas, deren Sinn sich wohl erst
im Laufe unserer Uberlegungen selbst verdeutlichen wird, kommt es in
gleicher Weise auf das Wort ,geistesgeschichtlich® wie auf das Wort
Lheute® an. Es soll eine gewisse Konfrontation versucht werden zwischen
der geistesgeschichtlichen Herkunft der Exerzitien und derjenigen Situa-
tion, die vermutlich heute und morgen die unsere ist und noch mehr
werden wird. Es soll mit anderen Worten gefragt werden, was es fiir
die Exerzitien bedeutet, wenn sie heute aus der Situation, in der sie zu
Beginn der sogenannten Neuzeit entstanden sind und darum die Signatur
dieser geistesgeschichtlichen Epoche an sich tragen, ja sogar diese ent-



Uber den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 431

scheidend in Kirche und Welt mitgepragt haben, in eine geistesgeschicht-
liche Situation des ,Endes der Neuzeit® hineintreten, in der sie nicht
einfach und von vornherein heimisch sind. Solche Uberlegungen mégen
fur einen Exerzitienleiter, der nach praktisch wirksamen Modellen der
Exerzitien von heute fragt, zunichst einmal abstrakt, weit hergeholt und
mithsam erscheinen. Aber solche Uberlegungen konnen doch, so hoffe ich
wenigstens, zu einem geklarteren und grundsatzlichen Verstdndnis dessen
beitragen, was heute einem Exerzitienleiter, mehr oder weniger deutlich
bewuft, sich an Fragen aufdringen, an Unsicherheiten ihn belasten und
als neue Modelle von Exerzitien sich anbieten. Solche Uberlegungen kon-
nen vielleicht ein wenig zur Erhellung der Fragen beitragen: Was ma-
chen wir denn eigentlich, wenn wir heute Exerzitien zu geben versuchen
und dabei nicht einfach und unreflektiert in den traditionellen Geleisen
weiterfahren? Wie miissen Exerzitien aussehen, damit sie in unsere heu-
tige geistesgeschichtliche Situation hineinpassen? Bei der Eigenart dieser
Uberlegungen, die ihren Gegenstand erst suchen miissen und nicht ein-
fach feste Aussagen iber einen klar vorgegebenen Gegenstand machen
konnen, ist es selbstverstidndlich, dafl viel Hypothetisches und Ungesi-
chertes vorgetragen wird, daf vielleicht vieles iibersehen wird, was in
diesem Zusammenhang ebenso wichtig wire, dafl wir uns erst mithsam
einen Weg bahnen miissen, ohne gleich von vornherein einen in sich schon
verstindlichen Aufbau ankiindigen zu konnen. Ich bin mir dessen ein-
deutig bewufit, dafl alles nur ein Versuch ist, der auch scheitern kann, zumal
er auf scheinbar heterogenste Dinge ausgreifen muf.

1. Die Exerzitien des Ignatius als Dokument neuzeitlichen Geistes

Wir stellen als erstes die These auf: Die Exerzitien des hl. Ignatius sind
eine entscheidende Mitursache und ein fundamentales Dokument der
Neuzeit der Kirche, die der Neuzeit des Abendlandes korrespondiert,
aber noch einmal ihre besondere Eigenart hat; die Exerzitien haben in
der Kirche ein wirklich Neues mitheraufgefiihrt, das in unserer Zeit des
langsamen Endes der Neuzeit in einer eigentiimlichen Weise vergehend
und bleibend zugleich ist. Diese These gilt es zu erldutern und zu belegen
und dann die Konsequenzen fiir die Exerzitien anzudeuten, die sich aus
dieser Grundthese ergeben.

1. Der neuzeitliche Grundansatz

Wir miissen zunichst, so abenteuerlich ein solcher Versuch hier sein mag,
cinen Blick werfen auf die Neuzeit im profanen Sinn dieses Wortes. Es



Karl Rahner 482

steht hier nicht zur Frage, wann genau sie begann, ob schon mit Thomas
von Aquin und der bei ihm sich ankiindigenden anthropozentrischen
Wende oder mit dem Nominalismus des Spatmittelalters und seinem
Aufstand gegen das Allgemeine zugunsten des je einmalig Individuellen,
ob mit Luther und der Reformation oder mit Descartes und der mit ihm
beginnenden Philosophie des transzendenten Subjekts oder gar erst mit
dem Beginn der modernen exakten, quantifizierenden Naturwissenschaf-
ten (wobei deren Beginn auch nur schwer festzulegen ist). Es geht auch
nicht darum zu leugnen, daf} diese Neuzeit schon vor ihrem eigentlichen
Beginn in mannigfaltigster Weise in der Geschichte des griechischen und
abendldndischen Geistes praformiert war und dabei Geist und Geschichte
des Christentums eine wesentliche und unersetzliche Bedeutung fiir diese
Priformation und die Heraufkunft der Neuzeit hatten. Es gibt aber eine
solche Neuzeit in der abendldndischen Geistesgeschichte.

Wihrend der mittelalterliche Mensch von Gott und der Welt, vom All-
gemeinen und der in allgemeinen Normen formulierbaren Ordnung her
dachte und lebte, auch wenn er tber sich, seinen Geist und seine Freiheit
nachdachte, was er natiirlich tat, dann geschah es von diesen objektiven
Wirklichkeiten her, in die er sich als Teil von vornherein eingegliedert
wuflte. Eine Philosophie und Theologie des personalen und freien Sub-
jekts war natiirlich, mindestens in Ansatzen, gegeben und konnte ja auch
in einer christlichen Theologie von Gnade, Erldsung, Freiheit, Pradesti-
nation und individueller Heilsgeschichte gar nicht einfach fehlen. Sie war
aber ein Teil und nicht Ausgangspunkt und Grundlage einer vertrauens-
. vollen Hingabe an die objektive Wirklichkeit von Gott, Welt, Natur und
Ordnung bis hinein in eine statisch und hierarchisch geordnete Gesell-
schaft. In der Neuzeit wird das radikal anders. Dabei kommt es (hier in
diesem Zusammenhang) nicht darauf an, daff diese Neuzeit des indivi-
duellen Subjekts in den verschiedensten, ja teilweise radikal untereinan-
der widerspriichlichen Weisen zu sich kommt. Was zundchst einmal ge-
geben ist, ist das individuelle Subjekt, auch dann noch, wenn es selber in
eigener Subjektivitat und Freiheit jene Wirklichkeiten einholt und an-
nimmt, die von einer philosophia perennis und dem christlichen Glauben
iiberliefert werden, auch wenn dieses Subjekt sich nicht profan und welt-
lich allein, sondern religios auf Gott bezogen weif. In seiner transzen-
dentalen, apriorischen Verfassung ist es das Erstgegebene, der Ausgangs-
punkt, der sich selbst die erste und urspriingliche GewifSheit gibt, seine
schopferische Freiheitstat nicht mehr allein als Fall und Ausfithrung einer
allgemeinen Norm versteht, seiner Umwelt in Distanz gegeniibersteht und
sich nicht einfach als Teil einer vorgegebenen und geordneten Welt erlebt.



Uber den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 433

Wir miissen bier nicht die iibrigen Eigentiimlichkeiten des neuzeitli-
chen Geistes niher darlegen: seine Rationalitdt, durch die es seine Welt
nicht nur anschauend entgegennimmt und widerspiegelt, sondern sie als
das Material fir seine eigenen schopferischen Entwiirfe in Freiheit sich
untertan zu machen versucht und so die Welt, in der es leben will, aller-
erst entwirft; seine technische Vernunfl, die die Natur veridndert und die
Gesellschaft rational konstruiert; sein Drang, geschichtliche Uberliefe-
rung in Frage zu stellen und die vorher durch geschichiliches Niemands-
land getrennten Riume in einer Weltzivilisation zu vereinigen; sein prin-
zipieller Wille zur Kritik, die von vornherein nichts von dieser kritischen
Infragestellung ausnimmt.

2. Exerzitien als Selbstfindung des Subjekts vor Gott

Wir haben die These aufgestellt, dafl die Exerzitien des Ignatius Mitur-
sache und Dokument des neuzeitlichen Geistes sind. Das muff nun wenig-
stens in Andeutungen deutlich gemacht werden, womit natiirlich nicht be-
stritten wird, dafl Ignatius und sein Werk den vorausgehenden Epochen
des christlichen Glaubens und der Kirche in mannigfachster Weise, fak-
tisch, ja sogar gerade auch aus den letzten Grundantrieben dieses neu-
zeitlichen Geistes heraus, verbunden sind und bleiben wollen.

Es ist zunéchst nicht verwunderlich, daf Ignatius — in seinen Anféngen
und auch spiter — als Alumbrado (Illuminat, Erleuchteter) verdichtigt
wurde!. Es ist keine Selbstverstandlichkeit oder eine bloff biographische
Nebensichlichkeit, dal der religiose Weg des Ignatius mit einer doch
,objektiv¢ von auflen nicht mehr eigentlich in sich selbst nachkontrollier-
baren Erfahrung subjektiven Trostes und Mifitrostes beginnt®. Wenn wir
seine Worte im Bericht des Pilgers ernst nehmen und nicht harmlos tiber
sie wie Giber eine nicht ganz ernstzunehmende, fromme Ubertreibung hin-
weglesen, dann ist es eine aufregende und zutiefst beunruhigende Aus-
sage, wenn er erklirt, seine mystischen Erfahrungen wiirden ihm den
Inhalt des Glaubens und sein ganzes Gott- und Weltverstindnis bieten,
auch wenn die heiligen Schriften verlorengegangen waren®. Aber blicken

1 Vgl. H. Rahner, Igratius von Loyola als Mensch und Theologe. Freiburg i. Br. 1964,
327-333; dort (Anm. 68) die weitere Fachliteratur zur Frage.

2 Jgnatius von Loyola. Der Bericht des Pilgers (iibers. u. erlautert von B. Schneider).
Freiburg 1956, nn. 6-11. — Zum biographischen Hintergrund der ,Unterscheidung der
Geister® im Leben des Ignatius nach dem , Pilgerbericht” sei verwiesen auf die detaillierte
Interpretation bei L. Bakker, Freiheit und Erfahrung. Redaktionsgeschichtliche Unter-
suchungen tber die Unterscheidung der Geister bei Ignatius von Loyola. Wiirzburg 1970,
S. 69-147.

3 Ebd. nn. 29. 30.



Karl Rahner 434

wir gleich auf die Exerzitien, so wie sie von ihm urspriinglich konzipiert
sind. Hier soll, soweit es nur moglich ist, das Geschépf mit seinem Schop-
fer allein verkehren; je weniger der Exerzitienmeister, den man ruhig als
den Reprasentanten der Kirche verstehen kann, in dieser Einsamkeit zwi-
schen Gott und Geschopf interveniert, um so besser ist es nach Ignatius®,
Das ist doch alles andere als selbstverstindlich. Als ausdrickliches Prin-
zip ist das radikal neuzeitlich®.

Die Exerzitien sollen das Ereignis einer radikal wihlenden Lebensent-
scheidung sein. Diese Wahl aber ist fiir Ignatius dort, wo sie sich in threm
eigentlichen und urspriinglichen Wesen ereignen kann, nicht einfach die
Anwendung allgemeiner menschlicher, christlicher und kirchlicher Nor-
men auf einen Einzelfall, der so nur, wenn vielleicht auch sehr komplex,
die Einzelrealisation des Allgemeinen wire, sondern die Wahl des iiber
alle allgemeinen Normen hinaus je einmalig von Gott Gewollten und
Zugeschickten®. Der Wille Gottes ist nicht einfach und restlos vermittelt
durch die objektiven Strukturen von Welt, allgemeiner Giiltigkeit des
Christlichen und der Kirche. Das Subjekt sucht in der Wahl seine je ein-
malige Wahrheit in der Distanz (Indifferenz genannt) von jedem kon-

¢ Exerzitienbuch, nr. 15.

¥ Man kann diese Aussage des Ignatius natiirlich verharmlosen, indem man denkt, diese
einsame Unmittelbarkeit auf Gott hin sei geschehen im Raum einer vorgegebenen und
als giltig erlebten und angenommenen Welt und Kirche. Faktisch wird es beim frommen
Beter meist so sein, und man kann ja auch diese Vorgegebenheit von Welt und Kirche
als uneliminierbare und bleibende und nicht adaequat reflektierbare nochmals in der
Freiheit des ecinsamen Subjekts reflektieren (formal) und anerkennen. Aber wenn das
Subjekt allein gelassen wird (und Welt und Kirche, vertreten durch den Exerzitien-
meister, sich aus dieser Einsamkeit zuriickziehen), dann ist, was an Welt und Kirche bleibt,
doch radikal in Frage gestellt und bedroht durch den unmittelbar werdenden Gott und
durch die Souveranitit seines Willens, fiir die die Konkretheit von Welt und Kirche nicht
mehr einfach die als Selbstverstindlichkeit fungierenden Reprisentanten sind, und wenn
sie danach doch wieder selbstverstindlich und giiltig werden, dann eben, weil sie als von
diesem Gott der unmittelbaren Nahe giiltig gesprochen werden. Es bleibt dabei: Schon
die ersten Sdtze der Exerzitien setzen reflex das neuzeitliche Subjekt von unvertretbarer
Einmaligkeit und je einmaliger Geschichte voraus.

¢ Ignatius hat in seinen Wahlregeln eine Logik der existentiellen Entscheidung ent-
widkelt, die es trotz der traditionellen Lehre von der Unterscheidung der Geister so vor
ihm nicht gegeben hat. Sie wurde im Bereich der Kirche nach ihm nie geniigend theo-
logisch auf das eigentlich Gemeinte und auf ihre Voraussetzungen hin reflektiert und hat
doch eine bleibende Bedeutung. Sie miifite heute aus ihrem Kontext der Wahl eines
kirchlichen Berufes in den Exerzitien herausgeldst und in ihrer allgemeineren Bedeutung
fiir die menschliche Existenz iiberall erfafit werden. Es schiene mir nicht zuviel gesagt,
wenn man behauptet, dal durch das Zégern und die Widerstinde im gewdhnlichen kirch-
lichen Bewufitsein gegen den Geist der Neuzeit die Bedeutsamkeit dieser Logik der exi-
stentiellen Entscheidung und der praktischen Vernunft, die auf die theoretische Vernunft
gar nicht adaequat zuriickgefithrt werden kann, noch nicht geniigend erfafit und dem
durchschnittlichen kirchlichen Bewuftsein vermittelt worden ist. Vgl. dazu K. Rahner,
Die Logik der existentiellen Erkenninis bei Ignatius von Loyola: Quaestiones Dispu-
tatae 5, Freiburg 1958, 74-148.



Uber den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 435

kreten Gegenstand, der vorgegeben ist und der erst aus der befreiten
Subjektivitdt des Subjektes heraus, in freier Entscheidung als existentiell
hier und jetzt bedeutsam, ausgewihit und in die Subjektivitidt hinein
angenommen wird. Gott ist gerade der Name dafiir, daf solche absolute
Freiheit von jedem einzelnen moglich, zugeschickt und dem Subjekt zu-
gemutet werden kann und soll.

Natiirlich kennt Ignatius neben diesem eigentlichen Wahlereignis auch
die Wahl aus mindestens vordergriindig blof§ rationaler Erwigung, also
die Wahl als Schnittpunkt blofl allgemeiner, menschlicher, christlicher
und kirchlicher Normen’. Aber eine solche Wabhl ist fiir ihn ein abge-
leiteter, sekundédrer Wahlmodus, wenn und insofern die eigentliche Wahl
nicht moglich ist oder nicht gelingt®, und ist so noch einmal die Anerken-
nung einer freien Subjektivitat, in der das Subjekt sich selbst unmittelbar
vom Grund und Garanten seiner radikalen Freiheit und Subjektivitit,
von Gott ohne Vermittlung entgegennimmt.

Die Exerzitien sind Mitursache und Dokument des radikal neuzeitlichen
Geistes, auch wenn sie das Erbe einer christlichen und kirchlichen Ver-
gangenheit nicht nur nicht verleugnen, sondern positiv bewahren wollen.
Aber eben das tun sie aus dem spezifisch neuzeitlichen Ansatz einer trans-
zendentalen und, wie wir natiirlich hinzufiigen miissen, von der Gnade
erhobenen und radikalisierten Subjektivitidt heraus, wobei die Gnade
gerade nicht als das einfach Allgemeine, sondern als die Gottunmittel-
barkeit des je einmaligen Subjektes als solchen verstanden werden muf.
Im Bereich des Christentums und der Kirche tritt in den Exerzitien das
Subjekt als wirklich Neues auf und gestaltet die Neuzeit der Kirche mit.
Das wird nicht dadurch dementiert, daf} die landldufige Frommigkeits-
praxis meist diesen epochalen Vorgang verharmlost hat und noch ver-
harmlost. Selbst die hohe Barocktheologie der Jesuiten hat diesen epo-
chalen Grundansatz neuzeitlicher Art bei Ignatius nur teilweise und sehr
zogernd weiterentwickelt und reflektiert; sie war im Kampf fir die Be-
wahrung des Alten und Bleibenden der christlichen Uberlieferung viel-
fach gar nicht imstande, dieses bleibende Alte von diesem neuen Grund-
ansatz selbst her neu zu gewinnen.

3. Der Einzelne und die Kirche in den Exerzitien

Es ist nun eine von der Radikalitit dieses neuzeitlichen Grundansatzes
her zwar verstindliche, aber dennoch den Denkenden zutiefst erregen

7 Exerzitienbuch, nn. 177; 179-188.

8 Ebd. 178; Directoria Ignatiana Autographa, III Directio circa Electiones 19 (MI 11
76 [77]).



Karl Rahner 436

mussende Tatsache, dafl die Kirche als handelndes Subjekt in den Exer-
zitien nicht vorkommt. Ich sage: Als handelndes Subjekt, und muff erkli-
ren, was damit gemeint ist. Denn diese Aussage visiert eine Tatsache an,
die so sehr als selbstverstidndlich und fraglos empfunden wird, dafl man sie
einfach Uibersieht.

Natiirlich kommt in den Exerzitien die Kirche als Wirklichkeit vor, auf
die sich das einsame Subjekt als auf seinen Gegenstand bezieht. Ignatius
meditiert Heilsgeschichte, und darin schon im Kern Kirche. Er stellt ein
ganz personales Verhiltnis des Betenden zu Jesus Christus, dem Herrn
der Kirche her. Er 148t den Exerzitanden die Sendung Christi in den Dienst
seines Reiches und der Kirche erfahren. Es ist ihm selbstverstindlich,
daf} die Wahl des einsamen Subjektes, das in Unmittelbarkeit vor Gott
und seinem Willen steht, sich im Bereich der hierarchischen Kirche als
der Heiligen Mutter und Braut Christi halten muf®. (Freilich miifite man
hier zugleich sagen, daf} dieses Sichhalten innerhalb der Grenzen der
Lehre und Praxis der Kirche grundsatzlich auch nochmals der freien Ent-
scheidung des Exerzitanden entspringt, der aus der gnadenhaften Un-
mittelbarkeit des Subjekts zu Gott heraus diese Grenzen anerkennt.!)
Er kennt Kirchengebote, papstliche Normen, kirchliches Fasten. Er figte
in Paris seinen in Manresa konzipierten Exerzitien die Regeln iiber die
kirchliche Gesinnung hinzu!'. Er kennt fiir den Exerzitanden (wenn auch
nur nebenbei) die Teilnahme an Messe und Vesper; er erwihnt das
Breviergebet. Er kennt nicht nur den Exerzitienleiter, den man ruhig
auch als Vertreter der Kirche auffassen kann; er denkt an eine General-
beichte und weifl vom Beichtvater und bezieht auch so den Exerzitanden
auf die Kirche. Er 148t Maria und die Heiligen fiir den Exerzitanden
beten. Aber mit diesem und manchem anderen ist die Kirche doch nur
cine Wirklichkeit, auf die sich das einsame Subjekt vor Gott bezieht.
Es soll hier nicht gefragt werden, warum und wie diese Bezogenheit auf
Heilsgeschichte, auf das Leben Jesu, auf die Kirche als normative Wirk-
lichkeit von diesem neuzeitlichen Grundansatz der Exerzitien her zu
Stande kommt und wieweit Ignatius diesen gar nicht ohne weiteres von

9 Exerzitienbuch, nr. 170.

10 Derjenige braucht sich {iber diesen Satz nicht zu verwundern, der die kirchliche Lehre
des 19. Jh. iiber die Berechtigung und Notwendigkeit einer ,rationalen® Fundamental-
theologie kennt, die sachlich, wenn auch nicht notwendig psychologisch und zeitlich, dem
Glaubensassens und somit der Kirchlichkeit des Menschen vorausgeht. Fiir die kirchliche
Lehre selbst ist nun einmal die Kirchlichkeit nicht das primum datum der religiésen Exi-
stenz. Und somit mof der obige Satz keinen Anstof} erregen. Damit ist die Frage noch
ganz offen, wieweit Ignatius solche Dinge selbst reflektiert hat. Aber auch diesbeziiglich
miifite seine oben erwihnte letzte Unabhingigkeit von der Schrift zn denken geben.

11 Dazu L. Bakker, a. a. O., 55-58.



Uber den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 437

seiner neuzeitlichen Subjektivitdt her selbstverstindlichen Zusammen-
hang zwischen Subjekt und Kirche reflektiert hat®.

Wie immer sich ignatianische Subjektivitit und ignatianische Kirch-
lichkeit aufeinander hin vermitteln mogen, all das dndert nichts an der
Tatsache, dafl die Exerzitien ein einsames Geschehen des individuellen
Subjektes als solchen sind, da in den Exerzitien die Kirche selbst nicht
als handelndes Subjekt sich ereignet. Man kann dem nicht entgegen-
halten, dal doch Buisakrament, Beichtvater, Messe und eventuell Chor-
gebet in den Exerzitien vorkommen. Denn wenn man in diese Wirklich-
keiten nicht heutige Interpretationen und Haltungen, die Ignatius fremd
waren, hineintrigt, handelt es sich dabei doch nur um Hilfestellungen
von seiten der Kirche fiir das einsame Subjekt von aufen. In all dem
bleiben der Exerzitand und die Kirche (soweit diese handelt) doch ver-
schiedene Handlungssubjekte. Und auch das gemeinsam vollzogene Gebet
bleibt oder ist im besten Fall ein tétiger Vollzug der Kirche auf Gott hin.
Dieser Vollzug aber auf Gott hin ist dem eigentlichen Kern der Exer-
zitien, der existentiellen Wahlentscheidung und der Gewinnung der ab-
soluten Freiheit auf Gott hin (Indifferenz genannt), der Erfahrung einer
radikalen Unmittelbarkeit auf Gott hin im Trost der ,ersten® und ,zwei-
ten Wahlzeit“13, auflerlich.

Es bleibt dabei: Die Kirche kommt in den Exerzitien (genauer: in deren
entscheidendem Vorgang) als handelndes Subjekt nicht vor. Vermutlich
wird der, der diesen Satz hort, verwundert fragen: Wie sollte dies auch
anders sein? Wie sollte denn die Kirche im eigentlichen Vorgang der
Exerzitien, in der Wahl, anders vorkommen konnen, als eben so, wie sie
tatsiachlich vorkommt, als Raum und als Beziehungspunkt fiir die einsame
Entscheidung des individuellen Subjekts, das sich seine Entscheidung in
Unmittelbarkeit von Gott selbst allein her zuschicken 148t? Aber eben
dies ist eine gar nicht selbstverstindliche Frage, die sich gar nicht so leicht
und selbstverstindlich negativ beantworten 1aft, auch wenn ihre Frag-
wiirdigkeit erst heute deutlich gesehen werden kann. Man wird ndmlich
heute fragen miissen, ob nicht die Kirche (als konkrete kleine Gemeinde)
als solche Subjekt religiés existentieller Wahlentscheidung und der
Unterscheidung der Geister, der Erfahrung des (im ignatianischen Sinn
gemeinten) Trostes sein kénne. Man wird also fragen miissen, ob die
Kirche nicht nur als Grofikirche des Amtes in Lehrentscheidung, als han-
delndes Subjekt gegeniiber der Welt, als Subjekt sakramentaler Vor-

12 Man tut Ignatius bei seiner Position an der Grenze zwischen Mittelalter und Neuzeit
gewiB kein Unrecht, wenn man diesbeziiglich nicht allzuviel Reflexion feststellen zu kon-
nen meint, auch wenn ihm bei seinen bekannten Schwierigkeiten mit der kirchlichen Inqui-
sition ein Verstindnis fiir solche Problematik nicht abzusprechen ist.

13 Exerzitienbuch, nr. 175. 176.



Karl Rahner 438

géange, als Gesetzgeberin fiir das Handeln des Einzelnen titig auftreten
konne, sondern auch als Subjekt spezifisch religiéser Entscheidung, in das
als solches der Einzelne sich von vornherein eingebunden weiff und so
vollzieht.

Bevor wir diese Frage weiterverfolgen, zu erldutern versuchen und den
tastenden Versuch einer Antwort unternehmen, miissen wir aber noch
zwei Voriiberlegungen anstellen. Eine von Ignatius her und eine von
dem her, was man das Ende der Neuzeit in der profanen Welt und auch
in der Kirche zu nennen pflegt.

I1. Gestaltwandel der Exerzitien nach dem ,Ende der Neuzeit*

1. Ignatius und das ,Ende der Neuzeit“ in Welt und Kirche

So verwunderlich es erscheinen mag und so sehr es der traditionellen
Interpretation des Ignatius und seines Werkes zu widersprechen scheint,
kann doch heute wohl als Vermutung gesagt werden, dafl Ignatius in
seinem spateren Leben und in der Griindung seines Ordens nicht einfach
nur der Mann der Exerzitien des einsamen, gottunmittelbaren Subjektes
und derjenigen Logik der existentiellen Entscheidung ist, wie er sich
in den Exerzitien darstellt. Wie weit er das hier anvisierte Plus seines
Lebens und Werkes, durch das er praeformativ iiber die kirchliche Neu-
zeit, die er mitbegriindet hat, hinausweist, auch selber noch einmal reflek-
tiert hat oder nicht, steht hier nicht zur Frage. Aber (wir konnen das hier
Gemeinte nur kurz andeuten) Ignatius verstand sich gar nicht als der
einzelne Griinder seines Ordens; er betrachtete die im Geist der Exer-
zitien vereinte Gruppe seiner ersten Gefahrten als das eigentliche Sub-
jekt der Ordensgriindung und wir haben kein Recht, das blof als die
Bescheidenheit eines Heiligen zu interpretieren®. Es kannte so etwas wie
eine ,Deliberatio communitaria“ (eine Beratung nicht nur in der Gruppe,
sondern der Gruppe)®, in der die Logik der existentiellen Entscheidung
der Exerzitien als Logik einer existentiellen Entscheidung auch fir die
14 Vgl. P. Dudon, Saint Ignace de Loyola, Paris 1934, 622-625; A. Ravier, Ignace de
Loyola fonde la Compagnie de Jésus (Collection Christus 36), Desclée de Brouwer 1973,
96 f.; 121.

15 Dudon a. a. 0. 335 ff.; 354 ff. — Ravier a.a. O. 82ff.; 230 ff. — D. Bertrand, Un corps
pour UEsprit. Essai sur Pexpérience communautaire selon les Constitutions de la Com-
pagnie de Jésus (Collection Christus 38), Desclée de Brouwer 1974. — J. C. Futrell, Igna-
tian Discernment, in: Studies in the Spirituality of Jesuits, April 1970; J. J. Toner,
A Method for Communal Discernment of God’s Will, in: Studies in the Spirituality of

Jesuits, September 1971; J. C. Futrell, Communal Discernment: Reflexions on Experience,
in: Studies in the Spirituality of Jesuits, November 1972; L. Orsy, Toward a Theological



Uber den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 439

Gruppe als solche gelten und wirksam werden sollte; er betrachtete die
statischen allgemeinen Normen und Konstitutionen seines Ordens nicht
einfach als das fiir das Handeln fix Vorgesehene, sondern als etwas, das in
einer dialektischen Einheit immer nur zusammen mit einer immer neuen
dynamischen Entscheidung und Priifung durch eine solche Gruppe giiltig
und wirksam sein kann und soll*®. In diesen nur eben kurz angedeuteten
Fakten scheinen mir bei Ignatius Praeformationen gegeben zu sein, die
nicht einfach auf die Exerzitien zuriickgefithrt werden konnen, so wie diese
in ihren Buchstaben gegeben sind, und die auf eine Zeit vorausweisen, wie
sie jetzt am Ende der Neuzeit heraufzukommen scheint.

Was ist hier mit diesem Ende der Neuzeit und der langsam, aber doch

merklich emporkommenden Epoche gemeint, in der das Eigentiimliche
der Exerzitien (in ihrem unmittelbaren Wortlaut) zwar ein Bleibendes
und bleibend Giiltiges, aber nicht mehr die eigentliche neue Signatur der
Epoche bildet? Das ist die dunkle Frage, mit der wir uns, so gut oder
schlecht es eben geht, nun zu beschaftigen haben, um den Ort der Exer-
zitien heute geistesgeschichtlich und geistespolitisch in der Kirche aus-
sumachen. Wir kénnen es freilich nicht wagen, die Epoche zu charakteri-
sieren, die die Neuzeit abzul8sen scheint, insofern diese neue Epoche als
allgemeingeschichtliche und profane gesehen wird, die Epoche einer glo-
balen, einen Menschheit, die unter den Voraussetzungen der heute iiber-
all in der Welt sich durchsetzenden rational-technischen Zivilisation des
Abendlandes nach hoheren Formen der Sozialisation des Menschen sucht,
in denen die Wiirde und die Freiheit des Einzelnen neu versohnt wird
mit der Sozialitit desselben Menschen und mit den Notwendigkeiten,
die ihm, um iiberleben zu konnen, die materielle und gesellschaftliche
Situation von heute und morgen auferlegt. Es ist aber (soviel kann wohl
gesagt werden) klar, dafl diese hheren Formen der Sozialitat, die unter
Streit zwischen den heute sich anbictenden gesellschaftlichen Systemen in
Ost und West, in Nord und Siid, in hochentwidckelten und unterentwickel-
ten Vélkern gemeinsam, wenn auch von verschiedenen geschichtlichen und
gesellschaftlichen Voraussetzungen her gesucht werden, etwas Neues sind,
das die Signatur der anhebenden geschichtlichen Epoche ausmacht, so
wenig deutlich dieses Neue auch schon gesehen werden kann und noch
meist von den Verstehenshorizonten der vorausgehenden Epoche, der Neu-
zeit her gesehen werden mag.
Evaluation of Communal Discernment, in: Studies in the Spirituality of Jesuits, Oktober
1978. — Vgl. dazu auch J. G. Gerhartz, Vom ,,Geist des Ursprungs® der Gesellschaft Jesu.
Nachkonziliare Uberlegungen zur Erneuerung des Ordenslebens, in: ,Geist und Leben®
41 (1968) 245-265.

16 Vgl. A. Ravier, Hat die Gesellschafl Jesu das Recht, ihre Konstitutionen zu dndern?
in der gleichen Nummer dieser Zeitschrift.



Karl Rahner 440

Es kann nun kein Zweifel daran bestehen, dafl auch die Kirche in diese
neue Zeit mit ihren neuen und hoheren Formen der Sozialisation hinein-
schreiten muf. So sehr es scheinen mag und auch weithin richtig ist, daf}
die Kirche des Zweiten Vatikanischen Konzils daran ist, einen Nachhol-
bedarf aus der Neuzeit erst jetzt in den verschiedenen Dimensionen jhres
Lebens (Lehre, Liturgie, Recht usw.) aufzuarbeiten, um wenigstens in
ihrem Bewufitsein und Leben dem Geist der Neuzeit (natirlich auch
immer in einem kritischen Verhiltnis zu diesem) gerecht zu werden, so
kann man doch wohl auch (man kénnte sagen: hoffentlich) beobachten,
dafl in ihren heutigen Wandlungen schon tastende Versuche sich anmel-
den, jene neuen und anderen Formen der Sozialitiit zu finden, die der
anhebenden Epoche auf dem Gebiet der Kirche kongruent sind. So hat
etwa die Kirche im Zweiten Vatikanum neu entdeckt, dafl sie nicht blof
die Kirche des Amtes, sondern das pilgernde Volk Gottes ist, in dem
jeder, und nicht blof die Amtstriger, eine aktive Aufgabe hat. Man sucht
im Leben der Kirche nach ,demokratischeren® Strukturen, die letztlich
nicht blof} ein Pendant zur Demokratie der Neuzeit und der Aufklirung
sind oder sein konnen, sondern hohere Formen der Sozialisation des Kir-
chenvolkes bedeuten oder bedeuten miissen. Es ergeht der Ruf nach den
lebendigen Basisgemeinden von unten, die Kirche bilden sollen, aber
nicht individualistische Sympathiegruppen, sondern echte Gemeinschaft
und Gesellschaft im Glauben an das Evangelium und in der Kraft des be-
freienden Geistes Jesu sein sollen. Die Liturgie will wirklicher Vollzug
einer Gemeinde und nicht nur amtlich vollzogener Ritus sein, den der
einzelne Christ fromm ,assistiert*, was allerdings durch alle Liturgie-
formen von heute vielleicht angezielt, aber noch keineswegs geniigend
erreicht ist. Es werden neue Strukturen des Rechtes in der Kirche gesucht,
durch die die Freiheit des einzelnen gewahrt wird, ohne daf} die Kirche
als solche sich auflgst, vielmehr in ihrer Einheit und als den einzelnen
in sich integrierende Geistesmacht neu und deutlicher in Erscheinung tritt.
Diese und dhnliche Phinomene scheinen ein, wenn auch noch schwaches
und undeutliches, Anzeichen dafiir zu sein, daf} auch die Kirche in ihrer
Dimension, wenn auch weithin noch unreflektiert, hohere Formen der So-
zialisation des Menschen in der Kirche sucht, zu denen auch die profane
Gesellschaft erst noch auf dem Wege ist, so daf die Kirche in der kom-
menden Geschichte sich nicht blof nachtriglich angleichen muf an die
sikularen gesellschaftlichen Verhiltnisse, sondern die Chance hat, vor-
bildliche Formen der Sozialitit zu entwickeln.

Man muf} dabei, um so etwas ahnen und mit ein wenig kreativer Phan-
tasie sich vorstellen zu kénnen, zunichst einmal nicht so sehr an die
Grofkirche als ganze denken, sondern an die Gemeinden vor Ort, an



Uber den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 441

lebendige Basisgemeinden, die nicht aufgefallit werden durfen oder sich
selbst nicht verstehen sollen als Fluchtburgen individueller Einzelchristen,
die sich im amtlich institutionalisierten Betrieb der Kirche nicht wohlfih-
len und sich als einsam und verlassen in ihren existentiellen Néten vor-
kommen, sondern als echte Kirche am Ort in neuen Formen echter Ge-
meinschaft und Einheit, die kongruent ist zu jenen neuen Formen gesell-
schaftlicher Einheit, die die heutige Menschheit sucht. Ich weif}, das alles
sind nur vage Andeutungen eines kirchlich Neuen, das heraufzukommen
scheint, obwohl man es unter Berufung auf seine natiirlich immer schon
gegebenen Praeformationen verharmlosend deuten kann als akzidentielle
Modifikationen des immer schon in der Kirche Gegebenen und Gelebten.

2. Neue Fragen aus neuer Praxis

Wir kénnen hier aus Mangel an Zeit und schépferischer Phantasie diese
letzten Uberlegungen nicht weiter entfalten und begriinden. Wir blicken
aber unter dem eben angedeuteten Gesichtswinkel gleich auf die Exerzi-
tien des Ignatius und erinnern nochmals an das vorhin Gesagte, demzu-
folge der ganze Ignatius nicht einfach im Wortlaut seiner Exerzitien
allein gegeben ist, sondern bei ihm sich schon Praeformationen des Ver-
stdndnisses einer Gemeinschaft und ihres Vollzugs fiir kirchliche Gemein-
schaften und deren Vollzug finden, die wir heute erst noch suchen. Die
Frage, die sich uns so stellt, ist darum die: Kann und mufl es heute und
in Zukunft aus der geistes- und kirchengeschichtlichen Epoche, die zu be-
ginnen scheint, heraus neue Formen der Exerzitien geben, die neue Voll-
ziige von Kirche als solcher sind, in denen die Kirche nicht nur eine gegen-
stindliche Wirklichkeit ist, mit der der Exerzitand rechnet, sondern die
Kirche in einer konkreten Gemeinde von Christen selber handelndes, sich
vollzichendes Subjekt ist, in das der Einzelne in seiner eigenen religiosen
Existenz sich eingebunden weif}, nicht blof die Summe der einzelnen
Exerzitien machenden Christen? Gibt es oder soll es eine solche neue Ge-
stalt von Exerzitien geben, die mehr ist als das, was man in gemeinsamen
Exerzitien schon seit Jahrhunderten praktizierte, in denen der Exerzi-
tienmeister nur aus technischen Griinden viele einzelne als solche anre-
dete, ohne daf sie als handelndes Subjekt, Kirche oder Gemeinde genannt,
in Einheit zusammentraten?

Wenn man diese Frage, so formal und vage sie auch hier nur gestellt
werden kann, bejahend beantworten will, dann ergeben sich zwei weitere
Fragen: Wie miifiten solche Exerzitien als handelnder Selbstvollzug von
Kirche, als Ereignis von Kirche als solcher selbst konkreter gedacht wer-
den? Kann und soll dann doch noch neben dieser neuen Gestalt von Exer-



Karl Rahner 4492

zitien jene Gestalt der Exerzitien bleiben, wie sie dem Wortlaut der
ignatianischen Exerzitien gemaf} urspriinglich konzipiert war? Wenn wir
diese zwei Fragen stellen, ist es letztlich unerheblich, ob man bei Be-
jahung auch der ersten Frage diese neue Gestalt des Vollzugs des Sub-
jekts Kirche terminologisch ,Exerzitien“ nennen will oder nicht. Wenn
eine solche neue Gestalt von ,Exerzitien“ als aktiver Selbstvollzug einer
Gemeinde einmal lebendig und deutlich gegeben sein wird, wird es von
der Geschichte dieser Wesensverwirklichung abhéngen, wie sie termino-
logisch genannt werden wird, was man offenbar heute noch nicht sagen
kann, was aber auch nicht besonders wichtig ist.

Ich meine, man mifite die erste Frage bejahend beantworten. Um fiir
eine solche bejahende Antwort Verstindnis zu haben, ist es zwar wichtig
und unerldflich, aber noch nicht geniigend, auf das zuriickzuverweisen,
was vorhin tiber eine Tendenz zu neuen und hoheren Sozialisationsfor-
men in der Kirche gesagt wurde. Denn es ist ja noch nicht deutlich ge-
worden, ob und warum solche neuen Sozialisationsformen in der Kirche
und deren Vollziige etwas mit dem zu tun haben konnen, was Exerzitien
sind, ob etwas, was man mindestens vielleicht Exerzitien nennen kann,
das Ereignis des aktiven Selbstvollzugs der Kirche als solcher sein kann.
Man kénnte die Beantwortung der nun anstehenden (ersten) Frage von
verschiedenen Ausgangspunkten her versuchen, mehr empirisch oder
mehr in grundsétzlich theologischen Uberlegungen angehen. Was wir
hier sagen kdnnen, ist ein vielleicht etwas ungenaues Gemisch von solchen
methodischen Moglichkeiten. Aber das ist in diesem kurzen Aufrif nicht
zu vermeiden.

Empirisch gesehen gibt es heute Selbstvollziige von Gruppen, wie das
sensitivity training oder die Gruppendynamik, die einerseits neu sind
und andererseits schon auf die Gestaltung von ,Exerzitien“ einzuwirken
beginnen, gleichgiiltig, ob solche neuen Formen sich selber Exerzitien
nennen oder anders firmiert werden (Riistzeiten, Besinnungstage usw.):
Solche Tage enthalten Diskussionen, die Gruppe betitigt sich auf diese
und dhnliche Weise gruppendynamisch. Was dabei vor sich geht, kann
und braucht hier nicht im einzelnen dargestellt zu werden. Fiir unsere
mehr grundsatzlichen Uberlegungen ist die Frage entscheidend: Sind sol-
che Verdnderungen und Bereicherungen von ,Exerzitien® nur moderne
psychologische Hilfen zur Erreichung des eigentlichen Zieles, das die
Einzelexerzitien immer schon gehabt haben? Sind solche Ubungen — eine
zweite Moglichkeit — zwar, richtig gestaltet, niitzliche Weisen psychologi-
scher und eventuell religioser Art, einem Menschen oder einer Gruppe
von Individuen in ihren Problemen zu helfen, ohne dafl man ihnen noch
den Namen ,Exerzitien geben sollte, weil sie, so nitzlich sie sein mogen,



Uber den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 443

mit dem Wesen und Ziel der klassischen Exerzitien nichts oder nicht mehr
viel zu tun haben? Oder aber — dritte Maglichkeit — konnen mindestens
in bestimmten Fillen und unter bestimmten Voraussetzungen solche
,Exerzitien“, theologisch gesehen, das sein, was wir den neuen Selbst-
vollzug der Kirche in einer kleinen Gemeinde genannt haben, wobei ,,Ge-
meinde als konkrete Kirche in unserem Zusammenhang natiirlich nicht
notwendig und immer eine schlechthin stabile und auf lange Dauer insti-
tutionalisierte Gemeinde nach Art einer Pfarrei oder Ordensgemeinschaft
usw. sein muf}, wenn sie auch aus Griinden, die noch erwidhnt werden
miissen, nicht einfach blof zusammentreten kann, um Exerzitien zu ma-
chen. Auf diese dreifache Frage mufl nicht in dem Sinne geantwortet
werden, dafl nur eine der drei hypothetisch genannten Maglichkeiten real
moglich und legitim sei. Natiirlich gibt es und kann es die beiden ersten
Moglichkeiten geben, und sie konnen auch flieflende Uberginge zu der
dritten Moglichkeit haben, die wir eben anvisiert haben. Unsere Frage
spitzt sich darum auf diese dritte Moglichkeit zu: Gibt es so etwas wie
einen Selbstvollzug von Gemeinde in Unterscheidung der Geister und in
Wahlentscheidung? Gibt es einen solchen Selbstvollzug von Gemeinde
(= Kirche) als solcher? Kann diese Frage bejahend beantwortet werden,
dann erst wire die Frage eigentlich beantwortet, ob es namlich Exerzitien
im eigentlich ignatianischen Sinn geben konne, die neben deren traditio-
neller Gestalt, die bleibt, eine spezifisch neue Form eigentlich ignatiani-
scher Exerzitien wire, die kongruent ist zur Signatur der Epoche, die
heute die Neuzeit abzulésen scheint.

3. Exerzitien als moglicher Selbstvollzug von Kirche

Um diese Frage, so gut es geht, zu beantworten, ist zunachst einmal zu
bedenken, dafl es Selbstvollziige der Kirche als solcher gibt, die nicht ein-
fach blof Vollziige der Amts- und Rechtskirche als solcher in Lehre und
Schaffung rechtlicher Normen sind, sondern auch Selbstvollziige der Ge-
meinde als Kirche, wobei Aier die Frage unerheblich ist, welche genauere
Struktur eine solche Gemeinde haben miisse, damit ihre Selbstvollziige
als solche der Kirche angesprochen werden kénnen. Ein eucharistischer
Gemeindegottesdienst ist gewif} ein solcher Selbstvollzug der Kirche in
konkreter Gemeinde, an dem grundsétzlich alle Gemeindemitglieder, die
gegenwirtig sind, aktiv beteiligt sind. Jedenfalls wird kein Theologe be-
haupten, daf} eine solche Abendmahlsfeier einer Gemeinde nichts sei als
die blofle Summe dessen, was der Eucharistievorsteher als solcher und die
einzelnen Glaubigen als einzelne tun. In einer solchen Meffeier geschieht
Kirche als solche, auch wenn es theologisch und sozioanthropologisch gar



Karl Rahner 444

nicht leicht zu sagen sein mag, wodurdh sich eine eigentliche Gemeinschaft
und so Kirche von der bloflen Summe ihrer Glieder bei einem solchen
aktiven Tun einer Gemeinschaft unterscheiden. Ich meine, daf auch das
Chorgebet einer Ordensgemeinde grundsitzlich Selbstvollzug der Kirche
als solcher ist und nicht nur das aus psychologischen Griinden zusammen
vollzogene Gebet vieler einzelner als solcher. Aus den Dikussionen iiber das
Wesen der kirchlichen Liturgie ist es bekannt, dal man sich fragt, wann
ein gemeinsames Beten als Selbstvollzug der Kirche als solcher gelten
konne und so im eigentlichen strengen Sinne Liturgie sei. Es gibt, kurz
gesagt, ganz gewild Selbstvollzug der Kirche in der konkreten Gemeinde.
Daran, meine ich, kann im Ernst nicht gezweifelt werden.

Die Frage ist nun aber die: Kann eine konkrete Gemeinde unter Um-
standen und unter bestimmten Voraussetzungen und in deutlich greifba-
rer Weise einen Entscheidungsvorgang, eine Wahl in Unterscheidung der
Geister treffen, eine Wahlentscheidung, die die der Gemeinde als solcher
ist und mindestens in einem analogen Sinn als Selbstvollzug der Kirche
angesprochen werden darf wie die Abendmahlfeier und das oben be-
schriebene gemeinsame Gebet? Ich meine, man kénne und solle diese
Frage bejahen. Man hat sie bisher in dieser Form meines Wissens nie ge-
stellt und auch nicht stellen konnen, weil solche Entscheidungen einer Ge-
meinde fir ihr eigenes Leben entweder in einer blof profanen Vollzugs-
gestalt oder in Epochen einer profanen und kirchlichen Gesellschafts-
struktur paternalistischer Art nur von einem einzelnen fiir die Gruppe,
aber nicht von der Gruppe selbst getroffen wurde. Heute aber kann man
diese Frage deutlich formulieren, und sie entspricht einem heutigen Be-
dirfnis, Entscheidungen fiir eine Gruppe auch von der Gruppe selbst
treffen zu lassen, um sie so sachgerechter und transparenter zu machen.
Dabei kann die Frage hier ganz offengelassen werden, wie die Gruppe
selbst noch einmal menschlich und rechtlich genauer strukturiert ist und
so vielleicht nicht einfach formaldemokratisch in einem solchen Entschei-
dungsvorgang jedem in der Gruppe dieselbe Rolle zukommt. Man kann
gewifl nicht sagen, dal vom Wesen der Kirche her ein Entscheid durch
die Gruppe selbst weniger ,kirchlich“, also in unserem Fall weniger
Selbstvollzug der Kirche sei, als wenn eine solche Entscheidung fiir die
Gruppe ,monarchisch“ von einem einzelnen (Papst, Bischof usw.) gefillt
wird. Das Kollegium der Bischofe mit dem Papst ist eine kollektive
Grofle von oberster Entscheidungsvollmacht; der Papst wird von einem
Kollegium gewahlt in einem Wahlakt von fundamentaler kirchlicher Be-
deutung usw. Kollektive Entscheidungsakte einer kirchlichen Gruppe,
einer Gemeinde konnen also durchaus im strengen Sinn kirchlich, Selbst-
vollziige der Kirche sein.



Uber den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 445

Wenn also solche Entscheidungsakte einer Gemeinde als solcher auch
in einem ausdriicklich religiosen Kontext, in der Unterscheidung der Gei-
ster, nach den Wahlregeln des Ignatius geschehen konnen, wie solches
in den Exerzitien fir den einzelnen und seine Wahl vorgesehen ist, dann
hétten wir die eigentliche nachneuzeitliche Gestalt der Exerzitien, die wir
bei Ignatius noch nicht finden konnen, wenigstens nicht in den Exerzitien,
in denen dem Wortlaut nach die Kirche nicht als handelndes Subjekt auf-
tritt. Warum aber, so ist zu fragen, sollte es nicht méglich sein, die Ent-
scheidung einer Gemeinde in ,Exerzitien® zu treffen? Natiirlich ginge die
Bildung einer Gemeinde (als kirchlicher, wenn wir nach dem Selbstvoll-
zug von Kirche in Wahlentscheidung suchen) solchen Exerzitien voraus,
denn sonst kénnten die Teilnehmer an ithnen nicht eine gemeinsame Ent-
scheidung féllen, sondern sich hochstens gruppendynamisch gegenseitig
helfen bei der Findung von Entscheidungen, die nur jeden einzelnen als
solchen betreffen. Aber solche den Exerzitien vorausliegende Gemeinden
spezifisch kirchlicher Art, die wichtige Entscheidungen suchen miissen und
sie darum in der spezifischen Weise der Exerzitien finden konnen, gibt
es doch. Ordensgemeinden, Gemeinden von Sdkularinstituten usw. sind
gewif solche?’.

Wir brauchen hier nun nicht zu untersuchen, ob es iiber die hier ge-
nannten kirchlichen Gemeinden hinaus noch ganz andere gibt, die fir
eine Entscheidung in der Weise der Exerzitien fahig sind, etwa das Pres-
byterium einer Di6zese, ein Kapitel, ein Pfarrat, eine Gruppe, die sich
unter einer religiésen Absicht schon zusammengefunden hat und zusam-
menbleiben will usw. Die Frage kann also nur sein, ob eine Entscheidung,
die von einer solchen Gruppe als solcher und kirchlicher unter Umstan-
den auf jeden Fall kollektiv getroffen werden muff, in der Weise der
Entscheidungsfindung getroffen werden kann, wie sie in den Exerzitien
vorgesehen ist. Man kann zundchst sagen: warum nicht?! Natiirlich miif3-
ten bei solchen im eigentlichen Sinne kollektiven und doch ignatianischen
Exerzitien nicht weniges anders gemacht werden, als es bei Ignatius be-
schrieben wird. Vieles an konkreten Methoden solcher kollektiver Ent-
scheidungsfindung miifite noch gefunden und entwickelt werden, damit
das eigentliche Wesen ignatianischer Wahl vollzogen und bewahrt bleibt

17 Von Versuchen, kleinere geistliche Gemeinschaften, die sich als Kirche verstehen, zu
bilden, sei es in den schon vorhandenen kirchlichen Gemeinschaften (Orden usw.) oder
auch dariber hinaus (Gemeinschaften von Laien und Ordensleuten, Verheirateten und
Unverheirateten), vgl. in: ,Concilium®“ August/September 1974 die Beitrage von R. Soul-
lard, Die Zukunft des Ordenslebens: Einige gegenwirtig wirksame Tendenzen und von
M. Delespesse, Neue Gemeinsdhaflen und Ordensleben (in beiden Beitrigen mit weite-
rer Literatur). Hier werden aber auch die Schwierigkeiten aufgezeigt, die sich dabei vor
allem fir die Orden herausgestellt haben.



Karl Rahner 446

und so ein solcher Entscheidungsvorgang religiéser Art ignatianische
Exerzitien genannt werden kann. Gruppendynamische Vorgénge miifiten
daraufhin befragt werden, ob und wie sie als psychotechnische Weisen
der Kommunikation und so der Voraussetzung kollektiver Entscheidung
in solchen Exerzitien in Frage kommen. Natirlich wird es je nach der
konkreten Eigenart einer solchen Gruppe, nach deren Zielen und nach
dem Thema einer anstehenden Entscheidung in dieser Gruppe flieSende
Uberginge geben zwischen , Exerzitien® mehrerer einzelner gemeinsam,
Beratungen einer Gruppe iber cine zu treffende Entscheidung in mehr
profanem oder gruppendynamischem Stil einerseits und den hier ange-
zielten Exerzitien anderseits, in denen die Logik der existentiellen Ent-
scheidung, so wie sie bei Ignatius konzipiert wird, die Logik einer Ent-
scheidung einer kirchlichen Gruppe und, weil diese Logik spezifisch christ-
lich, religiés, ja im Kern ,mystisch“ ist, ein Selbstvollzug einer christli-
chen Gemeinde als solcher und christlicher Selbstvollzug von Kirche wird.
Es ist damit, so will uns scheinen, eine ganz neue Art von Selbstvollzug
der Kirche anvisiert, der gleichberechtigt, wenn auch neu, neben die
Selbstvollziige der Kirche des Amtes und der kirchlichen Gemeinde als
liturgischer tritt. Ein solcher Selbstvollzug ist darum neu und kénnte
eine der Signaturen der Kirche in einer nachneuzeitlichen Epoche sein,
weil der Vorgang einer Entscheidungsfindung fiir eine kirchliche Gruppe
bisher entweder von einem ecinzelnen fir die Gruppe getroffen wurde
oder (wenn kollektiv geschehend) in Formen und Weisen geschah, wie
sie im profanen Bereich iiblich waren und sind.

IT1. Konsequenzen fiir die Praxis des Exerzitiengebens

Wir versuchen nun noch, das bisher Gesagte durch ein paar Konsequen-
zen abzurunden, die sich aus ihm ergeben.

1. Die gemeinsame Unterscheidung der Geister als das wesentlich Neue
in den nachneuzeitlichen Exerzitien

In den Exerzitien kann ,die Kirche als solche selbst* in Gemeinden und
Gruppen handelndes, sich entscheidendes und mit der Logik der igna-
tianischen Wahl wiéhlendes Subjekt Kirche im Vollzug werden. Das ist
sie in den Exerzitien nach ithrem Wortlaut nicht, das kann oder kénnte
sie aber in Exerzitien sein. Wenn und insoweit die Exerzitien in ihrer
traditionellen Form als Vollzug des einsamen Subjekts vor Gott und der



Uber den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 447

Souveridnitit seines Willens Mitursache und Signatur der Kirche der
Neuzeit waren, konnten die Exerzitien in der hier angezielten Gestalt als
Selbstvollzug der Kirche, der das (einst) spezifisch Neue der Exerzitien
bewahrt, Mitursache und Signatur des Selbstvollzugs der Kirche als sol-
cher in einer nachneuzeitlichen Epoche werden. Solche Exerzitien wéren
dann nicht nur eine letztlich akzidentelle Spielart der bisherigen Exerzi-
tien durch eine Garnierung mit gruppendynamischen Methoden und klei-
nen Konzessionen an kollektive Bediirfnisse blofl psychologischer Art,
sondern etwas spezifisch Neues (wenn auch, und zwar schon bei Ignatius
selbst, in der Vergangenheit praeformiert), weil es eine spezifisch nach-
neuzeitliche hohere Sozialisation voraussetzt und realisiert, und zwar
nicht blof in profaner, sondern spezifisch christlicher Weise. Wenn man
den Vorgang einer wirklich kollektiven Unterscheidung der Geister in
einer kirchlichen Gruppe und fiir sie auf eine bestimmte, fiir die Grup-
penmitglieder existentiell und religids bedeutsame Entscheidung der
Gruppe als solcher hin ernst nimmt, dann wird man nicht leugnen kénnen,
daf so etwas neu ist und doch spezifisch kirchlich.

In heutigen pfingstlerischen Gruppen auch in der katholischen Kirche
wird sehr viel Berufung eingelegt auf die Erfahrung des Geistes. Im
groflen und ganzen aber ist diese Berufung eine solche auf ein weiter
nicht mehr objektivierbares und kontrollierbares Erlebnis. Es fehlt hier
weithin die ignatianische Logik der existentiellen Entscheidung, eine Lo-
gik, die die Geisterfahrung in Unmittelbarkeit nicht ersetzen will, son-
dern sie deutlicher von anderen Erfahrungen abzuheben lehrt und gerade
dadurch erst als tragenden Grund und Kriterium einer konkreten Ent-
scheidung wirksam werden 1dfit. Eine solche wesentlich neue geschicht-
liche Gestalt der Exerzitien, die erst in der nachneuzeitlichen Epoche
deutlich gesehen werden konnte und in unserer Zeit erst tastend versucht
wird, schliefit natiirlich nicht aus, dafl es auch heute noch ,gemeinsame®
Exerzitien im bisherigen Stil mit Nutzen geben kann. Ich bin mir dessen
bewuflt, dafl diese neue Gestalt von Exerzitien als neuer Selbstvollzug
von Kirche als solcher hier nur in abstrakten und formalen Umrissen an-
visiert worden ist. Doch dirfte vielleicht heute und jedenfalls hier mehr
noch gar nicht moglich sein. Aber ein Exerzitienleiter, der mehr instinktiv
und aus einem Trend heraus, der ihm vielleicht selber sogar als modisch
verdachtig ist, in seiner Praxis nach neuen, ,kollektiven® Formen von
Exerzitien experimentierend sucht, kann vielleicht durch das hier Gesagte
besser verstehen, was er vielleicht, ohne es selber recht zu wissen, eigent-
lich macht. Er kann ermutigt werden, in dafiir geeigneten Gruppen nach
solchen Exerzitien praktisch zu suchen, die ein solcher konkreter und
neuer Selbstvollzug von Kirche sind.



Karl Rahner 448

2. Die bleibende und nicht ersetzbare Bedeutung von Einzelexerzitien

Dennoch mufl man der Uberzeugung bleiben, dafl auch heute und in Zu-
kunft Einzelexerzitien im Sinne des Wortlauts des ignatianischen Exer-
zitienbuches sinnvoll bleiben und deshalb bewahrt, praktiziert und ent-
wickelt werden sollen. Solche Exerzitien werden nicht mehr das Neue
und eine charakteristische Signatur der Neuzeit der Kirche sein. Aber sie
waren und sind ein Neues der Neuzeit der Kirche, das bleibt und bleiben
muf}, anch wenn es nicht mehr das Neue in einer nachneuzeitlichen Kirche
ist. Auch wenn das Eigentiimliche der ignatianischen Exerzitien in einer
neuen Gestalt kollektiver Exerzitien als eines aktiven Selbstvollzugs der
Kirche auftreten kann, sind ignatianische Einzelexerzitien im traditionel-
len Sinn des Wortes als solche nicht zu ersetzen. Das Individuelle und
das Soziale im Menschen bleiben zwei transzendentale Eigentiimlichkei-
ten des Menschen, von denen jede, auch wenn sie immer und iiberall auf
die andere bezogen bleibt, ihre eigene und unersetzliche Vollzugsgestalt
hat, die nicht einfach in die der anderen Eigentiimlichkeit aufgeht. Gibt
es auch keine existentielle Privatsphire des einzelnen Menschen, die gar
keine soziale Bezogenheit und Bedeutung hitte, so gibt es dennoch eine
solche Sphire. Und diese kann und soll in Einzelexerzitien zu ihrem Recht
und ihrem Vollzug kommen.

Es zeigt sich Giberdies schon in der Erfahrung, dafl auch héhere Soziali-
sationsformen des Menschen wie die bisherigen die Einsamkeit des ein-
zelnen Menschen, die anzunehmen ist und grundsatzlich nicht beseitigt
werden darf, cher noch wachsen lassen. Annahme und existentiell reli-
giose Interpretation dieser Einsamkeit vor dem schweigenden und gerade
so redenden Geheimnis, das wir Gott nennen, gehoren aber wesentlich in
solche Einzelexerzitien hinein und kommen nur darin, aber nicht in
Gruppenexerzitien, zu ihrem reinen Vollzug. Es gibt eine bleibende Je-
einmaligkeit des Lebens und Sterbens des einzelnen, die zwar gerade als
solche in jene hoheren religiosen Gemeinschaften und in deren Selbstvoll-
zug in der neven Gestalt der Exerzitien eingebracht und von der Gruppe
als Element ihrer eigenen Wirklichkeit angenommen werden soll, aber
in solchen Gruppenexerzitien nicht rein und ganz zur Gegebenheit und
zur Annahme gelangen kann. Es gibt auch Einzelentscheidungen existen-
tiell und religids bedeutsamster Art, die unvermeidlich solche des einzel-
nen als solchen sind. Wer soll z. B. die Entscheidung, sich einer bestimm-
ten kirchlichen Gruppe mit ihrer besonderen, nicht von vornherein fir
alle verbindlichen Eigenschaften anzuschliefien, treffen, wenn nicht der
Einzelne als solcher? Auch in einer profanen und kirchlichen Gesellschaft
mit héheren Sozialisationsformen soll doch die Berufswahl, die konkrete



Uber den geistesgeschichtlichen Ort der ignatianischen Exerzitien heute 449

Gestaltung des eigenen Lebensstils immer noch in einer Dimension der
Freiheit des Einzelnen als solchen geschehen. Das Kdmmerchen des Evan-
geliums, in das der einzelne sich zuriickzieht, um mit Gott zu sprechen,
muf} es auch in den kiinftigen Zeiten geben. Menschen, die nicht mehr
den Mut zum privaten Gebet hitten, sind auch nicht die Menschen, die
wirklich Mitglieder und Triger jener hoheren Sozialisationsformen auch
auf dem Gebiet der Kirche sein konnten, die heute gesucht werden. Solche
Menschen konnten nur niedrigere Gemeinschaften bilden, in denen die
einzelnen Glieder noch gar nicht wirklich und reflex zu jener radikalen
neuzeitlichen Subjektivitit erwacht wiren, die auch in einer nachneuzeit-
lichen Epoche bewahrt und in eine neue Gruppe dieser neuen Epoche ein-
gebracht werden mufl. Solche Einzelexerzitien im klassischen Sinn des
Exerzitienbuches sind daher zwar nicht mehr die spezifische Signatur der
kirchlichen Neuzeit, wohl aber etwas, was in keiner Weise seine Bedeut-
samkeit und Dringlichkeit verloren hat.

3. Vielfalt der Exerzitienmodelle zwischen den beiden extremen Formen

Daraus ergibt sich wohl der Imperativ fir die Exerzitienmeister, natiir-
lich verschieden und abgewandelt, je nach dem Charisma des Einzelnen,
sich um die Kunst des Exerzitiengebens zu mithen. Wenn das richtig ver-
standen wird, dann ist klar, dafl die klassischen und groflen Einzelexerzi-
tien des ignatianischen Exerzitienbuches einerseits und die hier angeziel-
ten Gruppenexerzitien mit einer kollektiven Entscheidung in der Unter-
scheidung der Geister nach den Regeln der ignatianischen Wahl als
Selbstvollzug von Kirche in konkreter Gemeinde anderseits die beiden
duflersten Formen von Exerzitien sind, die man ignatianisch nennen kann.
Dazwischen sind sehr viele Spielarten von Exerzitien denkbar, die sich
mehr oder weniger dem einen dieser Extreme annidhern. Wenn daher
heute eine ganze Reihe von Modellen fiir Exerzitien angeboten wird,
dann widersprechen dem unsere Uberlegungen nicht. Sie dienten nur der
Absicht, alle diese berechtigten Modellversuche sowohl grundsitzlich wie
geistes- und frommigkeitsgeschichtlich ein wenig besser zu orten, Mut
zu machen, auch heute noch und morgen ignatianische Einzelexerzitien
in ihrer klassischen Form (wenn auch unter Zuhilfenahme heutiger Psy-
chologie und Theologie) zu geben, aber auch nach jener neuen Gestalt
von spezifisch ignatianischen Exerzitien zu suchen, die sich heute erst in
schattenhaften Umrissen anzeigt und eine neue Gestalt des Selbstvoll-
zugs von Kirche wire, nach der wir heute, ob wir es reflex wissen oder
nicht, Ausschau halten.





