
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Die Orden auf der Suche nach einem Weg in die Zukunft 

Zur Eröffnung der 32. Generalkongregation des Jesuitenordens 

I. 

Am 2. Dezember beginnt in Rom die 32. Generalkongregation der Gesellschaft 
Jesu. Die letzte hatte in den Jahren 1965/66 stattgefunden; sie tagte in zwei 
Perioden. Da der Jesuitenorden kein in regelmäßigen Abständen einzuberufendes 
Generalkapitel kennt, werden die Generalkongregationen nur aus besonderen 
Anlässen einberufen. Zweiundzwanzigmal war der Anlaß dazu die Wahl eines 
neuen Generaloberen, viermal erfolgte sie auf Geheiß eines Papstes (Klemens 
VIII. [1592-1605] und Innozenz X. [1644-1655]), einmal auf Drängen der 
Mehrheit der Provinzen (1608), viermal auf den Entschluß eines Generaloberen 
selbst hin. Nimmt man hinzu, daß die letzte, in den Konzils jähren tagende Kon- 
gregation vom Ordensgeneral Johannes Janssens noch vor seinem Tod (1964) ein- 
geleitet worden war, dann ist es jetzt das sechste Mal, daß das höchste gesetzge- 
bende Gremium des Ordens auf die Initiative seines Generaloberen hin zusam- 
mentritt, davon allein fünfmal in den vergangenen 50 Jahren. Ein bemerkens- 
wertes Phänomen, wenn man bedenkt, daß für eine Veranstaltung, wie sie eine 
Generalkongregation für den größten Orden der Kirche darstellt, mit ihrem Auf- 
wand an geistigen und organisatorischen Vorbereitungen, mit ihrer Bindung von 
Kräften für einen längeren Zeitraum (wenigstens zwei Monate) schwerwiegende 
Gründe vorliegen müssen. 

In der Tat scheinen wir in eine neue Phase der Reformbestrebungen der Orden 
nach dem II. Vatikanischen Konzil eingetreten zu sein. Nach den stürmischen 
nachkonziliaren Jahren mit ihrem anfänglichen Enthusiasmus und ihren großen 
Enttäuschungen zieht man Bilanz: Vieles von dem, was jahrhundertelang ein 
undiskutierbares Kennzeichen der Orden und des Ordenslebens zu sein schien, im 
Bereich des (theologischen) Selbstverständnisses wie der Institution, ist in Frage 
gestellt. Die Polarisierung in den Gemeinschaften wegen der unterschiedlichen 
Meinungen hinsichtlich dessen, was man sein will, sowie der Wege, die man ge- 
hen soll, hat einen Krisenpunkt erreicht, der Entscheidungen fordert. Bei solchem 
Verlust der Identität hält man sich nicht mehr bei diesem oder jenem Einzel- 
problem auf, sondern fragt vom Grund her. 

Im Jesuitenorden steht eine Reihe von konkreten Problemen an, deren Lösung 
fällig ist und in einem umfassenden, sich über Jahre hin erstreckenden Meinungs- 
prozeß an der Basis vorbereitet wurde1. Es haben sich bei den Beratungen der letz- 

1 Vgl. J. Schasching, Vorbereitung einer Generalversammlung des Jesuitenordens. Ein 
Zwischenbericht, in: Geist und Leben 46 (1973) 383-391. 



Im Spiegel der Zeit 451 

ten Monate schon vielerorts Prioritäten herausgebildet. Man hat sich gefragt, mit 
welchen Fragen man auf der Kongregation beginnen solle: mit dem Verhältnis 
zu Kirche und Papst, mit der Beibehaltung oder Abschaffung der Gradunter- 
schiede im Orden aufgrund von feierlichen oder einfachen Gelübden (womit zu- 
gleich eine Rechtsungleichheit der Mitglieder gegeben ist), mit der Verabschie- 
dung des (schon vorbereiteten) Armutsrechts oder der Frage nach einer aktiven 
Teilhabe der von einem konkreten, hier und jetzt anstehenden Problem Betrof- 
fenen am Entscheidungsprozeß usw. Aber wo die Frage •Womit beginnen?" 
direkt gestellt wird, da zögert man dann doch wieder in der nicht ganz unrich- 
tigen Annahme, daß es mit der Lösung noch so dringender und längst fälliger 
institutioneller Probleme allein bei der gegenwärtigen Verunsicherung in funda- 
mentalen Dingen nicht getan sei, so sehr alle danach rufen. Natürlich verspricht 
man sich auch nichts von Grundsatzdebatten und ebensowenig von Grundsatz- 
erklärungen oder von noch so schönen theologischen Aussagen und überhaupt 
nichts von Papier (die Beschlüsse der letzten Generalkongregation [Dekrete] um- 
fassen 145 Seiten in Großformat). Was also tun, um auf dem Weg der Reform 
von der Tiefe her weiterzukommen? Wo zeigen sich Möglichkeiten einer zeitge- 
mäßen Form des Ordenslebens ab, die von allen angenommen wird und darum 
auch die Hoffnung gibt, im harten Alltag realisiert zu werden? 

Vom 28. August bis zum 4. Oktober dieses Jahres tagte das Generalkapitel des 
Kapuzinerordens. Auch hier standen konkrete Probleme des Ordensalltags an: 
Armut, Gehorsam (Ausübung der Autorität), zeitgemäßes Apostolat, Buße heute 
(im ständigen Bemühen um brüderliche Gemeinschaft, im Gebet und in der 
Askese bis hin zum Bußsakrament). Aber nach den ersten Beratungen zeigte sich, 
wie sehr man sich auch bei der Behandlung von Einzelfragen in einem unsicheren 
Gelände bewegte, ohne rechte Orientierung war und in den Meinungen auseinan- 
derging. Man beschloß darum, zunächst in Sprachgruppen über die jeweilige 
Situation im Orden zu reden und die Ergebnisse im Plenum auszutauschen, um 
erst einmal eine gemeinsame Verständigungsbasis für die aus den verschiedenen 
Ländern und Kontinenten kommenden Mitglieder des Kapitels zu schaffen. 

Ähnliches könnte auch auf der Generalkongregation SJ passieren, zumal ja 
vom Statut der Kongregation her der Ordensgeneral zu Beginn der Sitzungen 
einen Bericht •Über den Stand des Ordens" zu geben hat und zusätzlich von Ver- 
tretern der Assistenzen, die erst auf der Versammlung selbst gewählt werden, 
aufgrund des ihnen vorliegenden Materials und ihrer persönlichen Kenntnisse ein 
ähnlicher Bericht aus ihrer Sicht erstellt werden muß. Darüber wird dann im 
Plenum gesprochen werden. Diese Diskussion, die sich über mehrere Tage erstrek- 
ken dürfte, könnte aufzeigen, wo man anzusetzen hat und wie differenziert die 
Aussagen zu Einzelproblemen sein müssen, wollen sie die so unterschiedliche Basis 
in den verschiedenen Ländern und Kontinenten erreichen. (Unter den Delegierten 
der Generalkongregation befindet sich dieses Mal eine größere Zahl aus der 
Dritten Welt als bisher, was - ähnlich wie auf der jüngsten Römischen Bischofs- 
synode - für die Meinungsbildung nicht ohne Bedeutung sein dürfte.) 

Vielleicht zeichnen sich auf diesem Forum der Meinungen mit ihren sehr unter- 
schiedlichen Voraussetzungen, wie sie in einer weltweiten Organisation anzu- 



Im Spiegel der Zeit 452 

treffen sind, auch schon Umrisse eines Konzeptes von Ordensleben apostolischer 
Prägung ab, das den Realitäten der gegenwärtigen Welt und Gesellschaft, den 
Erfordernissen des Einzelnen und der Gemeinschaft in dieser Welt und Gesell- 
schaft Rechnung trägt. Ein solches Konzept müßte zugleich die unveräußerlichen 
Elemente der Gründungsdokumente des Ordens (des sog. •Grundgesetzes des 
Instituts" [Formula Instituti] und der Konstitutionen) mit einbringen. Wo das 
gelänge, wäre ein Horizont freigelegt, in den hinein man überhaupt effektive 
Aussagen machen kann. Solche Ausagen, auch wo sie über einzelne Probleme 
handeln, gingen dann über den Einzelfall immer schon hinaus und hätten ihren 
Ort in einem umfassenderen Entwurf, der auf der Einmütigkeit in fundamentalen 
Fragen des Ordenslebens beruhte. Damit wäre ein wesentliches Ziel der Kongre- 
gation erreicht. 

II. 

Von dieser noch sehr formalen Prognose des Verlaufs der Generalkongregation 
her ist es nun interessant, einmal zu registrieren, welche Modelle eines künftigen 
Ordenslebens in der allgemeinen Diskussion schon entwickelt wurden und noch 
werden2. Die meisten von ihnen setzen am gleichen Punkt an, an der überliefer- 
ten Gemeinschaftsstruktur der Orden, der Struktur des Zusammenlebens und 
-arbeitens ihrer Mitglieder. Diese Struktur, so sagt man, sei dadurch gekenn- 
zeichnet, daß die sozialen Bedürfnisse und Funktionen des Einzelnen weitge- 
hend in der Gruppe selbst erfüllt werden sollen. Die Kommunität im überkom- 
menen Verständnis stelle eine Lebens- und Arbeitsgemeinschaft zugleich dar und 
solle - im größeren und vielfältigen Beziehungsfeld des Gesamtordens - durch 
das brüderliche (schwesterliche) Zusammensein bzw. Zusammenwirken und ein 
gemeinsames religiöses Tun die menschliche und geistliche Heimat des Einzel- 
nen sein. Eben diese Idee aber trage nicht mehr, und zwar aus folgenden Gründen: 
1. Eine einzige und dabei konstante Gruppe allein könne heute die menschlichen 
und religiösen Bedürfnisse des Einzelnen nicht mehr befriedigen, da der Mensch 
wacher geworden und in verschiedenen Dimensionen seines Daseins engagiert 
sei; er bedürfe eines Wechsels des Milieus und einer Inspiration durch verschie- 
denartige menschliche Begegnungen, wobei auf das gleiche Phänomen in der 
säkularen Gesellschaft hingewiesen wird, in der z. B. die Kleinstfamilie zum 
Problem geworden sei. Weil das in den Orden bisher nicht genügend gesehen 

2 Vgl. J. Kerkhofs, Krise und Zukunft des Ordenslebens. Bestandsaufnahme, in: Das 
Schicksal der Orden - Ende oder Neubeginn, Freiburg 1971; 0. du Roy, Das monastische 
Leben heute, in: Geist und Leben 43 (1970) 194-205 (französisch in: Maines aujourd'hui. 
Une experience de reforme institutionelle, Paris 1972); J. M. R. Tillard, Religieux, dans 
la societe nouvelle. Des mutations necessaires, in: Lumen vitae 28 (1973) 265-291; ders., 
Devant Dieu et pour le monde. Le projet des religieux, Les Editions du Cerf 1974; 
H. Krauss, Katholisches Ordensleben: Krise und Wendepunkt, in: Orientierung vom 31. 8. 
1974, 166-169; Katholisches Ordensleben: Perspektiven seiner Reform, in: Orientierung 
vom 15. Sept. 1974, 183-186. Dazu die Berichte von T. J. van Bavel, Kleine Gruppen und 
große Welt. Strukturprobleme; R. Soullard, Die Zukunft des Ordenslebens: einige gegen- 
wärtig wirksame Tendenzen; M. Delespesse, Neue Gemeinschaften und Ordensleben, alle 
Berichte in: Concilium 10 (1974) Heft 8/9 (August/September). 



Im Spiegel der Zeit 453 

werde, komme es in den Gemeinschaften häufig zu Konflikten und Frustrationen, 
in deren Folge der Einzelne entweder sich in sich selbst zurückziehe und dann in die 
Gefahr der Vereinsamung gerate oder emigriere und den Schwerpunkt seiner 
Existenz nach draußen verlagere. 
2. Die Zahl der großen ordenseigenen Werke (wie Schulen, Krankenhäuser, Hei- 
me usw.) gehe ständig zurück, die Skala verschiedenartiger und oft sehr speziel- 
ler Aufgaben und Dienste von Ordensleuten werde breiter; viele dieser Berufe 
würden von Einzelnen oder einer kleinen Gruppe und in einem nicht-ordens- 
eigenen Milieu ausgeübt. Dadurch komme es immer häufiger zu einer Trennung 
von Lebensbereich und Arbeitsbereich, was den Stellenwert der eigenen Hausge- 
meinschaft relativiere und deren Möglichkeiten verringere; tatsächlich lebe man in 
zwei Lebensbereichen mit je eigenen menschlichen Beziehungen und Verpflich- 
tungen, was auf die Dauer nicht ohne Folgen bleibe. 
3. Das theologische Selbstverständnis des Ordenslebens habe (durch das II. Vati- 
kanische Konzil) eine tiefgehende Wandlung erfahren. Die Orden befänden sich 
auf dem Übergang vom Stand zu einer Dienstgemeinschaft, sie strebten aus der 
Isolierung heraus zur Gemeinschaft mit dem Gottesvolk, sie seien auf dem Weg 
von der individuellen Heilssuche zur menschlichen Verantwortung und verlager- 
ten den Schwerpunkt ihrer Existenz vom Besonderen des Ordenslebens auf die 
Verwirklichung des allgemein Christlichen. Aus dieser Sicht würden die Ordens- 
leute dahin gedrängt, sich in das normale gesellschaftliche Leben einzuwurzeln, 
mit den Menschen (vor allem den Armen und Benachteiligten, den Suchenden und 
Fragenden) Gemeinschaft zu haben und das Evangelium im jeweiligen Milieu 
präsent zu machen. 

Von diesen Thesen her werden nun die verschiedensten Modelle eines künfti- 
gen, zeitgemäßen Ordenslebens entworfen. Wer sich von den Ordensleuten zu 
einer letzten Einwurzelung der Botschaft und des Mysteriums Christi in der Welt 
gerufen fühlt und gerufen weiß, soll (in Rückbindung an seinen Orden) die Form 
der geschlossenen Gemeinschaft aufgeben und das Experiment wagen, in einem 
Milieu, das dieser Botschaft besonders bedarf, zu wohnen und seine Berufung 
zu leben. Das kann in einer kleinen Gruppe von Mitbrüdern oder Mitschwestern 
geschehen, so, daß man gemeinsam an einem Werk mitarbeitet oder der Einzelne 
seiner Arbeit nachgeht und man alles miteinander teilt. Es kann u. U. aber auch 
einer allein wohnen, wenn es für seine Aufgabe, für sein spezielles Apostolat 
besser zu sein scheint. Immer wird es aber so sein müssen, daß nicht nur die 
Gruppe als solche offen bleibt für ihre jeweilige Umgebung, für die Menschen und 
Familien, deren Anliegen und Sorgen, sondern auch im Berufsbereich Kommu- 
nikation gepflegt und Solidarität geübt wird. 

Dabei kann es dann geschehen, daß sich allmählich auch gemischte Gemein- 
schaften herausbilden, mit stärkeren Kontakten und engeren Bindungen, bis zum 
Zusammenwohnen: Gruppen von Ordensfrauen etwa aus verschiedenen Orden 
und sogar von Ordensleuten und Laien, Verheirateten und Nicht-Verheirateten, 
wenn immer sie nur von dem gemeinsamen Willen getragen sind, das ganze 
Evangelium zu leben, und darum im Grund in der gleichen Berufung stehen. 
Trotz solcher •Symbiose" will man aber am Status der Ordensleute festhalten; sie 



Im Spiegel der Zeit 454 

sollen kein Säkularinstitut werden. Tillard beschreibt im einzelnen, wie er sich in 
diesen neuartigen Gruppen Gehorsam, Armut und ehelose Keuschheit denkt und 
wie sie durchgehalten werden können*». Auf die Frage, ob die Kontakte der Or- 
densleute in solchen gemischten Gemeinschaften zum eigenen Orden (regelmäßige 
Zusammenkünfte, Abgabe der Einkünfte, die man erübrigt) nicht fast zwangs- 
läufig immer schwächer würden und schließlich ganz abbrächen, weil man jene 
menschliche und geistliche Heimat gefunden hat, die man suchte und in der eige- 
nen Gemeinschaft nicht fand, erhält man zur Antwort, das wäre u. U. ganz legitim 
und dem Willen Gottes entsprechend. Denn auf diese Weise entstünde etwas, 
wozu die Großgruppen aus sich nicht mehr fähig wären, und diese hätten ohne- 
dies nicht die Verheißung, ewig zu bestehen; die Orden seien unbeschadet der 
Echtheit ihres Gründercharismas nicht das Reich Gottes. 

Anders als die bisher beschriebenen Modelle, aber ausgehend von den gleichen 
Schwierigkeiten, die sich aus der Gemeinschaftsstruktur des überlieferten Ordens- 
lebens (Einheit von Arbeits- und Lebensgemeinschaft) für ein menschlich und 
religiös gedeihliches Zusammenleben ergeben, entwirft H. Krauss a priori ein 
universales Konzept von apostolischem Ordensleben, das ihm den differenzier- 
ten Möglichkeiten und Bedürfnissen heutiger Menschen besser zu entsprechen 
scheint. Danach hätten die Mitglieder dieses •Ordens" •die Freiheit, entweder 
allein zu leben oder sich in Wohngemeinschaften zusammenzutun"4, ohne daß 
diese zugleich eine gemeinsame Arbeit mit sich bringen müßten. Auch wenn man 
sich •lediglich auf lokaler oder regionaler Ebene zu regelmäßigen Veranstaltun- 
gen" träfe, könnte nach Krauss das Band der Einheit stärker sein als in den bis- 
herigen Orden. In einer solchen Struktur •erscheint es auch nicht unmöglich, daß 
Männer und Frauen, ledig oder vielleicht sogar verheiratet, im selben Orden 
Mitglied werden"5, wenn sie nur die gleichen Verpflichtungen zu einem radika- 
len Leben nach dem Evangelium und zur Verfügbarkeit für den apostolischen 
Dienst auf sich nähmen. Denn •die Konzeption wie die geschilderte hebt nicht 
auf, was in der christlichen Tradition mit dem Leben nach den evangelischen 
Räten von jeher intendiert war"6; Gehorsam, Armut und ein radikales Engage- 
ment für das Reich Gottes (wofür ja auch die Ehelosigkeit frei machen wolle) blie- 
ben erhalten. Allerdings sollte nach Krauss auch eine •gestufte Mitgliedschaft" 
möglich sein, wobei •einer stärkeren Bindung ein höherer Grad von Mitbestim- 
mung in gemeinsamen Angelegenheiten entsprechen müßte"7. Und da die Bin- 
dung an den Orden nur durch Vertrag erfolgen soll (was die Möglichkeit von 
privaten Gelübden nicht tangiert), müßte •eine Lösung dieser Bindung oder ein 
Wechsel innerhalb der Stufen der Zugehörigkeit möglich sein". 

Die Beurteilung solcher Entwürfe ist nicht leicht, weil es sich einstweilen nur 
um Konstruktionen handelt und es uns an Erfahrungen fehlt. Dennoch steigen 
bei näherem Zusehen und Überdenken Zweifel an ihrer Brauchbarkeit auf. Kann 
man eine anderthalb tausend jährige Entwicklung so überspringen, wie es hier 
geschieht? Kennt die Geschichte Zäsuren von solcher Radikalität? Und wird hier 

3 Religieux, dans la societe nouvelle, a. a. 0. 271-287. 
4 Katholisches Ordensleben: Perspektiven seiner Reform, a. a. 0. 183. 
5 Ebd. 184. • Ebd. 185. 7 Ebd. 184. 



Im Spiegel der Zeit 455 

nicht dem Menschen ein Idealismus abverlangt, der vielleicht einer Gründer- 
generation noch zugetraut werden mag, der aber ohne institutionelle Absicherung 
kaum durchgehalten werden kann? Und selbst rein soziologisch gesehen ist ins- 
besondere die Konstruktion von Krauss, die für einen sehr komplexen und diffe- 
renzierten gesellschaftlichen Verband einerseits eine institutionelle Lockerung 
vorsieht, anderseits aber notwendigerweise einen komplizierten Leitungs- und 
Verwaltungsapparat erfordert, soll dieser •Orden" Bestand haben, m. E. schlech- 
terdings unrealistisch. Sich dafür - angesichts der Weltweite der Gesellschaft Jesu 
- auf das Beispiel einer zahlenmäßig kleinen und regional überschaubaren evan- 
gelischen Bruderschaft zu berufen, scheint mir verfehlt. Dazu kommt, daß gerade 
dieser Entwurf gravierende theologische Probleme aufwirft. Ohne leugnen zu 
wollen, daß eine ökumenische Sicht uns von neuem und genauer nach dem Wesen 
der Kirche fragen läßt, bleibt diese doch in jedem Fall für den Glaubenden •das 
Anwesen Gottes in der Welt" (Schlier). Innerhalb ihrer Strukturen oder in Anleh- 
nung an solche apostolisch zu arbeiten, ist darum nicht nur eine Sache, an der 
•festzuhalten man gute Gründe haben kann"8, sondern eine Frage von theolo- 
gisch entscheidender Bedeutung. Darum sind auch die Orden nicht nur irgendwie 
kirchliche Organisationen, sondern haben von ihrem Wesen her mit Kirche zu 
tun. Infolgedessen kann man auch nicht so leicht zwischen den Gott gemachten 
Gelübden und dem mit einer Institution eingegangenen Vertrag so unterscheiden, 
als ob man beide voneinander trennen könnte9; denn auch die Ordensgelübde 
(deren überlieferte theologische Interpretation durchaus für uns heute in Frage 
gestellt werden kann und deren Geschichte sehr verschlungen ist) brauchen die 
Vermittlung der Kirche und sind keine Privatsache. - So könnte man noch manche 
theologische Frage stellen, die glaubensmäßig Fundamentales berührt (was nichts 
mit einem •Minimalkatalog" von zu Glaubendem zu tun hat, das für die Ordens- 
zugehörigkeit unbedingt erforderlich ist). 

Nun ist es leicht, an den hier vorgeführten Entwürfen eines zukünftigen, zeit- 
gemäßen Ordenslebens Kritik zu üben; die von diesen zu Recht aufgezählten 
Schwierigkeiten des heutigen Ordenslebens sind damit noch nicht gelöst, und nie- 
mand hat darauf heute schon eine gültige Antwort10. Man hat sich darum mit 
diesen Entwürfen auseinanderzusetzen, muß ihre oft wertvollen Anregungen auf- 
greifen und nach besseren Lösungen suchen. Das ist auch Aufgabe der Kapitel. 
Ob die Generalkongregation des Jesuitenordens auf der Suche nach einem Weg 
in die Zukunft ein Stück vorankommen wird? Mehr als darauf hoffen kann man 
nicht. Friedrich Wulf SJ 

8 Katholisches Ordensleben: Krise und Wendepunkt, a. a. 0. 187. 
9 Krise und Wendepunkt, a. a. O. 167; Perspektiven seiner Reform, a. a. O. 184. 
10 Über den Gemeinschaftsgedanken im Jesuitenorden von den ignatianischen Quellen 
her vgl. L. Renard, Un type d'appartenance communautaire dans la vie consacree apo- 
stolique, in: Nouvelle Revue theologique 106 (1974) 61-88. 




