IMSPIEGEL DER ZEIT

Die Orden auf der Suche nach einem Weg in die Zukunft

Zur Eroffnung der 32. Generalkongregation des Jesuitenordens

I

Am 2. Dezember beginnt in Rom die 32. Generalkongregation der Gesellschaft
Jesu. Die letzte hatte in den Jahren 1965/66 stattgefunden; sie tagte in zwei
Perioden. Da der Jesuitenorden kein in regelmifligen Abstinden einzuberufendes
Generalkapitel kennt, werden die Generalkongregationen nur aus besonderen
Anlissen einberufen. Zweiundzwanzigmal war der Anlafl dazu die Wahl cines
neuen Generaloberen, viermal erfolgte sie auf Geheifl eines Papstes (Klemens
VIII. [1592-1605] und Innozenz X. [1644-1655]), einmal auf Dringen der
Mehrheit der Provinzen (1608), viermal auf den Entschluf} eines Generaloberen
selbst hin. Nimmt man hinzu, daf} die letzte, in den Konzilsjahren tagende Kon-
gregation vom Ordensgeneral Johannes Janssens noch vor seinem Tod (1964) ein-
geleitet worden war, dann ist es jetzt das sechste Mal, daB das hdchste gesctzge-
bende Gremium des Ordens auf die Initiative seines Generaloberen hin zusam-
mentritt, davon allein fiinfmal in den vergangenen 50 Jahren. Ein bemerkens-
wertes Phanomen, wenn man bedenkt, daf} fiir eine Veranstaltung, wie sie eine
Generalkongregation fiir den grofiten Orden der Kirche darstellt, mit ihrem Auf-
wand an geistigen und organisatorischen Vorbereitungen, mit ihrer Bindung von
Kréften fiir einen ldngeren Zeitraum (wenigstens zwei Monate) schwerwiegende
Griinde vorliegen miissen.

In der Tat scheinen wir in eine neue Phase der Reformbestrebungen der Orden
nach dem II. Vatikanischen Konzil eingetreten zu sein. Nach den stiirmischen
nachkonziliaren Jahren mit ihrem anfinglichen Enthusiasmus und ihren grofien
Enttauschungen zieht man Bilanz: Vieles von dem, was jahrhundertelang ein
undiskutierbares Kennzeichen der Orden und des Ordenslebens zu sein schien, im
Bereich des (theologischen) Selbstverstindnisses wie der Institution, ist in Frage
gestellt. Die Polarisierung in den Gemeinschaften wegen der unterschiedlichen
Meinungen hinsichtlich dessen, was man sein will, sowie der Wege, die man ge-
hen soll, hat einen Krisenpunkt erreicht, der Entscheidungen fordert. Bei solchem
Verlust der Identitdt hilt man sich nicht mehr bei diesem oder jenem Einzel-
problem auf, sondern fragt vom Grund her.

Im Jesuitenorden steht eine Reihe von konkreten Problemen an, deren Losung
fallig ist und in einem umfassenden, sich iiber Jahre hin erstreckenden Meinungs-
prozef} an der Basis vorbereitet wurdel. Es haben sich bei den Beratungen der letz-

1 Vgl. J. Schasching, Vorbereitung einer Generalversammlung des Jesuitenordens. Ein
Zwischenbericht, in: Geist und Leben 46 (1973) 383-391.



Im Spiegel der Zeit 451

ten Monate schon vielerorts Prioritdten herausgebildet. Man hat sich gefragt, mit
welchen Fragen man auf der Kongregation beginnen solle: mit dem Verhéltnis
zu Kirche und Papst, mit der Beibehaltung oder Abschaffung der Gradunter-
schiede im Orden aufgrund von feierlichen oder einfachen Geliibden (womit zu-
gleich eine Rechtsungleichheit der Mitglieder gegeben ist), mit der Verabschie-
dung des (schon vorbereiteten) Armutsrechts oder der Frage nach einer aktiven
Teilhabe der von einem konkreten, hier und jetzt anstehenden Problem Betrof-
fenen am Entscheidungsprozef usw. Aber wo die Frage ,Womit beginnen?“
direkt gestellt wird, da zégert man dann doch wieder in der nicht ganz unrich-
tigen Annahme, daf es mit der Losung noch so dringender und lingst falliger
institutioneller Probleme allein bei der gegenwirtigen Verunsicherung in funda-
mentalen Dingen nicht getan sei, so sehr alle danach rufen. Natiirlich verspricht
man sich auch nichts von Grundsatzdebatten und ebensowenig von Grundsatz-
erklirungen oder von noch so schonen theologischen Aussagen und iiberhaupt
nichts von Papier (die Beschliisse der letzten Generalkongregation [Dekrete] um-
fassen 145 Seiten in Grofformat). Was also tun, um auf dem Weg der Reform
von der Tiefe her weiterzukommen? Wo zeigen sich Moglichkeiten einer zeitge-
miflen Form des Ordenslebens ab, die von allen angenommen wird und darum
auch die Hoffnung gibt, im harten Alltag realisiert zu werden?

Vom 28. August bis zum 4. Oktober dieses Jahres tagte das Generalkapitel des
Kapuzinerordens. Auch hier standen konkrete Probleme des Ordensalltags an:
Armut, Gehorsam (Ausiibung der Autoritit), zeitgeméfes Apostolat, Bufle heute
(im stindigen Bemithen um briiderliche Gemeinschaft, im Gebet und in der
Askese bis hin zum Bufisakrament). Aber nach den ersten Beratungen zeigte sich,
wie sehr man sich auch bei der Behandlung von Einzelfragen in einem unsicheren
Gelinde bewegte, ohne rechte Orientierung war und in den Meinungen auseinan-
derging. Man beschlof darum, zunichst in Sprachgruppen iiber die jeweilige
Situation im Orden zu reden und die Ergebnisse im Plenum auszutauschen, um
erst einmal eine gemeinsame Verstindigungsbasis fir die aus den verschiedenen
Lindern und Kontinenten kommenden Mitglieder des Kapitels zu schaffen.

Ahnliches kdénnte auch auf der Generalkongregation S] passieren, zumal ja
vom Statut der Kongregation her der Ordensgeneral zu Beginn der Sitzungen
einen Bericht ,Uber den Stand des Ordens® zu geben hat und zusitzlich von Ver-
tretern der Assistenzen, die erst auf der Versammlung selbst gewihlt werden,
aufgrund des ihnen vorliegenden Materials und ihrer persénlichen Kenntnisse ein
ahnlicher Bericht aus ihrer Sicht erstellt werden mufl. Dariiber wird dann im
Plenum gesprochen werden. Diese Diskussion, die sich iiber mehrere Tage erstrek-
ken diirfte, konnte aufzeigen, wo man anzusetzen hat und wie differenziert die
Aussagen zu Einzelproblemen sein miissen, wollen sie die so unterschiedliche Basis
in den verschiedenen Landern und Kontinenten erreichen. (Unter den Delegierten
der Generalkongregation befindet sich dieses Mal eine groflere Zahl aus der
Dritten Welt als bisher, was -- dhnlich wie auf der jingsten Romischen Bischofs-
synode — fiir die Meinungsbildung nicht ohne Bedeutung sein diirfte.)

Vielleicht zeichnen sich auf diesem Forum der Meinungen mit ihren sehr unter-
schiedlichen Voraussetzungen, wie sie in einer weltweiten Organisation anzu-



Im Spiegel der Zeit 452

treffen sind, auch schon Umrisse eines Konzeptes von Ordensleben apostolischer
Prigung ab, das den Realititen der gegenwirtigen Welt und Gesellschaft, den
Erfordernissen des Einzelnen und der Gemeinschaft in dieser Welt und Gesell-
schaft Rechnung trigt. Ein solches Konzept miifite zugleich die unveriduBerlichen
Elemente der Griindungsdokumente des Ordens (des sog. ,Grundgesetzes des
Instituts“ [Formula Instituti] und der Konstitutionen) mit einbringen. Wo das
gelange, wire cin Horizont freigelegt, in den hinein man iberhaupt effektive
Aussagen machen kann. Solche Ausagen, auch wo sie iiber cinzelne Probleme
handeln, gingen dann iiber den Einzelfall immer schon hinaus und hitten ihren
Ort in einem umfassenderen Entwurf, der auf der Einmitigkeit in fundamentalen
Fragen des Ordenslebens beruhte. Damit wire ein wesentliches Ziel der Kongre-
gation erreicht.

IL

Von dieser noch sehr formalen Prognose des Verlaufs der Generalkongregation
her ist es nun interessant, einmal zu registrieren, welche Modelle cines kimnftigen
Ordenslebens in der allgemeinen Diskussion schon entwidkelt wurden und noch
werden?. Die meisten von ihnen setzen am gleichen Punkt an, an der iberliefer-
ten Gemeinschaftsstruktur der Orden, der Struktur des Zusammenlebens und
-arbeitens ihrer Mitglieder. Diese Struktur, so sagt man, sei dadurch gekenn-
zeichnet, dafl die sozialen Bedirfnisse und Funktionen des Einzelnen weitge-
hend in der Gruppe selbst erfiillt werden sollen. Die Kommunitit im iiberkom-
menen Verstindnis stelle eine Lebens- und Arbeitsgemeinschaft zugleich dar und
solle — im groferen und vielfdltigen Bezichungsfeld des Gesamtordens ~ durch
das briiderliche (schwesterliche) Zusammensein bzw. Zusammenwirken und ein
gemeinsames religidses Tun die menschliche und geistliche Heimat des Einzel-
nen sein. Eben diese Idee aber trage nicht mehr, und zwar aus folgenden Griinden:
1. Eine einzige und dabei konstante Gruppe allein kdnne heute die menschlichen
und religiosen Bediirfnisse des Einzelnen nicht mehr befriedigen, da der Mensch
wacher geworden und in verschiedenen Dimensionen seines Daseins engagiert
sei; er bediirfe cines Wechsels des Milieus und einer Inspiration durch verschie-
denartige menschliche Begegnungen, wobei auf das gleiche Phinomen in der
sakularen Gesellschaft hingewiesen wird, in der z. B. die Kleinstfamilie zum
Problem geworden sei. Weil das in den Orden bisher nicht geniigend geschen

2 Vgl. J. Kerkhofs, Krise und Zukunft des Ordenslebens. Bestandsaufnakhme, in: Das
Schicksal der Orden — Ende oder Neubeginn, Freiburg 1971; O. du Roy, Das monastische
Leben heute, in: Geist und Leben 43 (1970) 194-205 (franzésisch in: Moines aujourd’ hui.
Une expérience de reforme institutionelle, Paris 1972); J. M. R. Tillard, Religicux, dans
la société mouvelle. Des mutations nécessaires, in: Lumen vitae 28 (1978) 265-291; ders.,
Devant Dieu et pour le monde. Le projet des religieux, Les Editions du Cerf 1974;
H. Krauss, Katholisches Ordensleben: Krise und Wendepunkt, in: Orientierung vom 381. 8.
1974, 166-169; Katholisches Ordensleben: Perspektiven seiner Reform, in: Orientierung
vom 15. Sept. 1974, 183-186. Dazu die Berichte von T. J. van Bavel, Kleine Gruppen und
grofie Welt. Strukturprobleme; R. Soullard, Die Zukunft des Ordenslebens: einige gegen-
wdrtig wirksame Tendenzen; M. Delespesse, Neue Gemeinschaflen und Ordensleben, alle
Berichte in: Concilium 10 (1974) Heft 8/9 (August/September).



Im Spiegel der Zeit 453

werde, komme es in den Gemeinschaften hiufig zu Konflikten und Frustrationen,
in deren Folge der Einzelne entweder sich in sich selbst zurlickziehe und dannindie
Gefahr der Vereinsamung gerate oder emigriere und den Schwerpunkt seiner
Existenz nach drauflen verlagere.

2. Die Zahl der grofien ordenseigenen Werke (wie Schulen, Krankenhéuser, Hei-
me usw.) gehe stindig zuriick, die Skala verschiedenartiger und oft sehr speziel-
ler Aufgaben und Dienste von Ordensleuten werde breiter; viele dieser Berufe
wiirden von Einzelnen oder einer kleinen Gruppe und in einem nicht-ordens-
eigenen Milieu ausgeiibt. Dadurch komme es immer hiufiger zu einer Trennung
von Lebensbereich und Arbeitsbereich, was den Stellenwert der eigenen Hausge-
meinschaft relativiere und deren Moglichkeiten verringere; tatsichlich lebe man in
zwei Lebensbereichen mit je eigenen menschlichen Bezichungen und Verpflich-
tungen, was auf die Dauer nicht ohne Folgen bleibe.

3. Das theologische Selbstverstindnis des Ordenslebens habe (durch das II. Vati-
kanische Konzil) eine tiefgehende Wandlung erfahren. Die Orden befinden sich
auf dem Ubergang vom Stand zu einer Dienstgemeinschaft, sie strebten aus der
Isolierung heraus zur Gemeinschaft mit dem Gottesvolk, sie seien auf dem Weg
von der individuellen Heilssuche zur menschlichen Verantwortung und verlager-
ten den Schwerpunkt ihrer Existenz vom Besonderen des Ordenslebens auf die
Verwirklichung des allgemein Christlichen. Aus dieser Sicht wirden die Ordens-
leute dahin gedringt, sich in das normale gesellschaftliche Leben einzuwurzeln,
mit den Menschen (vor allem den Armen und Benachteiligten, den Suchenden und
Fragenden) Gemeinschaft zu haben und das Evangelium im jeweiligen Milieu
prisent zu machen.

Von diesen Thesen her werden nun die verschiedensten Modelle eines kiinfti-
gen, zeitgemiflen Ordenslebens entworfen. Wer sich von den Ordensleuten zu
einer letzten Einwurzelung der Botschaft und des Mysteriums Christi in der Welt
gerufen fihlt und gerufen weifl, soll (in Riickbindung an seinen Orden) die Form
der geschlossenen Gemeinschaft aufgeben und das Experiment wagen, in einem
Milieu, das dieser Botschaft besonders bedarf, zu wohnen und seine Berufung
zu leben. Das kann in einer kleinen Gruppe von Mitbriidern oder Mitschwestern
geschehen, so, dafl man gemeinsam an einem Werk mitarbeitet oder der Einzelne
seiner Arbeit nachgeht und man alles miteinander teilt. Es kann u. U. aber auch
einer allein wohnen, wenn es fiir seine Aufgabe, fir sein spezielles Apostolat
besser zu sein scheint. Immer wird es aber so sein miissen, daf} nicht nur die
Gruppe als solche offen bleibt fiir ihre jeweilige Umgebung, fiir die Menschen und
Familien, deren Anliegen und Sorgen, sondern auch im Berufsbereich Kommu-
nikation gepflegt und Solidaritdt gelibt wird.

Dabei kann es dann geschehen, daf sich allmahlich auch gemischte Gemein-
schaften herausbilden, mit stirkeren Kontakten und engeren Bindungen, bis zum
Zusammenwohnen: Gruppen von Ordensfrauen etwa aus verschiedenen Orden
und sogar von Ordensleuten und Laien, Verheirateten und Nicht-Verheirateten,
wenn immer sie nur von dem gemeinsamen Willen getragen sind, das ganze
Evangelium zu leben, und darum im Grund in der gleichen Berufung stehen,
Trotz solcher ,Symbiose” will man aber am Status der Ordensleute festhalten; sie



Im Spiegel der Zeit 454

sollen kein Sakularinstitut werden. Tillard beschreibt im einzelnen, wie er sich in
diesen nevartigen Gruppen Gehorsam, Armut und ehelose Keuschheit denkt und
wie sie durchgehalten werden konnens. Auf die Frage, ob die Kontakte der Or-
densleute in solchen gemischten Gemeinschaften zum eigenen Orden (regelmaRige
Zusammenkiinfte, Abgabe der Einkiinfte, die man eriibrigt) nicht fast zwangs-
ldufig immer schwicher wiirden und schlielich ganz abbrichen, weil man jene
menschliche und geistliche Heimat gefunden hat, die man suchte und in der eige-
nen Gemeinschaft nicht fand, erhilt man zur Antwort, das wire u. U. ganz legitim
und dem Willen Gottes entsprechend. Denn auf diese Weise entstiinde etwas,
wozu die Grofigruppen aus sich nicht mehr fihig wiren, und diese hitten ohne-
dies nicht die Verheiflung, ewig zu bestehen; die Orden seien unbeschadet der
Echtheit ihres Griindercharismas nicht das Reich Gottes.

Anders als die bisher beschriebenen Modelle, aber ausgehend von den gleichen
Schwierigkeiten, die sich aus der Gemeinschaftsstruktur des iiberlieferten Ordens-
lebens (Einheit von Arbeits- und Lebensgemeinschaft) fiir ein menschlich und
religiés gedeihliches Zusammenleben ergeben, entwirft H. Krauss a priori ein
universales Konzept von apostolischem Ordensleben, das ihm den differenzier-
ten Moglichkeiten und Bedirfnissen heutiger Menschen besser zu entsprechen
scheint. Danach hitten die Mitglieder dieses ,Ordens“ ,die Freiheit, entweder
allein zu leben oder sich in Wohngemeinschaften zusammenzutun®“s, ohne daf}
diese zugleich eine gemeinsame Arbeit mit sich bringen miiiten. Auch wenn man
sich ,lediglich auf lokaler oder regionaler Ebene zu regelmifigen Veranstaltun-
gen® trife, konnte nach Krauss das Band der Einheit stiarker sein als in den bis-
herigen Orden. In einer solchen Struktur ,erscheint es auch nicht unméglich, dafl
Minner und Frauen, ledig oder vielleicht sogar verheiratet, im selben Orden
Mitglied werden“s, wenn sie nur die gleichen Verpflichtungen zu einem radika-
len Leben nach dem Evangelium und zur Verfiigbarkeit fiir den apostolischen
Dienst auf sich ndhmen. Denn ,die Konzeption wie die geschilderte hebt nicht
auf, was in der christlichen Tradition mit dem Leben nach den evangelischen
Réten von jeher intendiert war“¢; Gehorsam, Armut und ein radikales Engage-
ment fiir das Reich Gottes (wofiir ja auch die Ehelosigkeit frei machen wolle) blie-
ben erhalten. Allerdings solite nach Krauss auch eine »gestufte Mitgliedschaft®
moéglich sein, wobei ,einer stirkeren Bindung ein héherer Grad von Mitbestim-
mung in gemeinsamen Angelegenheiten entsprechen miifite“?. Und da die Bin-
dung an den Orden nur durch Vertrag erfolgen soll (was die Méglichkeit von
privaten Geliibden nicht tangiert), miifite ,eine Losung dieser Bindung oder ein
Wecdhsel innerhalb der Stufen der Zugehdrigkeit moglich sein“.

Die Beurteilung solcher Entwiirfe ist nicht leicht, weil es sich einstweilen nur
um Konstruktionen handelt und es uns an Erfahrungen fehlt. Dennoch steigen
bei ndherem Zusehen und Uberdenken Zweifel an ihrer Brauchbarkeit auf. Kann
man eine anderthalbtausendjihrige Entwicklung so iiberspringen, wie es hier
geschieht? Kennt die Geschichte Zisuren von solcher Radikalitit? Und wird hier

3 Religieux, dans la société nouvelle, a. a. 0. 271-287.
4 Katholisches Ordensleben: Perspektiven seiner Reform, a. a. O. 183.
5 Ebd. 184. ¢ Ebd. 185. 7 Ebd. 184.



Im Spiegel der Zeit 455

nicht dem Menschen ein Idealismus abverlangt, der vielleicht einer Griinder-
generation noch zugetraut werden mag, der aber ohne institutionelle Absicherung
kaum durchgehalten werden kann? Und selbst rein soziologisch gesehen ist ins-
besondere die Konstruktion von Krauss, die fiir einen sehr komplexen und diffe-
renzierten gesellschaftlichen Verband einerseits eine institutionelle Lockerung
vorsieht, anderseits aber notwendigerweise einen komplizierten Leitungs- und
Verwaltungsapparat erfordert, soll dieser ,Orden” Bestand haben, m. E. schlech-
terdings unrealistisch. Sich dafiir — angesichts der Weltweite der Gesellschaft Jesu
— auf das Beispiel einer zahlenméfig kleinen und regional iiberschaubaren evan-
gelischen Bruderschaft zu berufen, scheint mir verfehlt. Dazu kommt, dafl gerade
dieser Entwurf gravierende theologische Probleme aufwirft. Ohne leugnen zu
wollen, daf eine Skumenische Sicht uns von neuem und genauer nach dem Wesen
der Kirche fragen 1afit, bleibt diese doch in jedem Fall fiir den Glaubenden ,das
Anwesen Gottes in der Welt“ (Schlier). Innerhalb ihrer Strukturen oder in Anleh-
nung an solche apostolisch zu arbeiten, ist darum nicht nur eine Sache, an der
,festzuhalten man gute Griinde haben kann“s, sondern eine Frage von theolo-
gisch entscheidender Bedeutung. Darum sind auch die Orden nicht nur irgendwie
kirchliche Organisationen, sondern haben von ihrem Wesen her mit Kirche zu
tun. Infolgedessen kann man auch nicht so leicht zwischen den Gott gemachten
Gelitbden und dem mit einer Institution eingegangenen Vertrag so unterscheiden,
als ob man beide voneinander trennen kdnnte?; denn auch die Ordensgeliibde
(deren tberlieferte theologische Interpretation durchaus fiir uns heute in Frage
gestellt werden kann und deren Geschichte sehr verschlungen ist) brauchen die
Vermittlung der Kirche und sind keine Privatsache. — So kénnte man noch manche
theologische Frage stellen, die glaubensméflig Fundamentales beriithrt (was nichts
mit einem ,Minimalkatalog“ von zu Glaubendem zu tun hat, das fiir die Ordens-
zugehorigkeit unbedingt erforderlich ist).

Nun ist es leicht, an den hier vorgefiihrten Entwiirfen eines zukiinftigen, zeit-
gemifRen Ordenslebens Kritik zu iben; die von diesen zu Recht aufgezdhlten
Schwierigkeiten des heutigen Ordenslebens sind damit noch nicht geldst, und nie-
mand hat darauf heute schon eine giiltige Antwort19. Man hat sich darum mit
diesen Entwiirfen auseinanderzusetzen, mufl ihre oft wertvollen Anregungen auf-
greifen und nach besseren Lésungen suchen. Das ist auch Aufgabe der Kapitel.
Ob die Generalkongregation des Jesuitenordens auf der Suche nach einem Weg
in die Zukunft ein Stiick vorankommen wird? Mehr als darauf hoffen kann man

nicht. Friedrich Wulf S]

8 Katholisches Ordensleben: Krise und Wendepunkt, a. a. O. 187.

9 Krise und Wendepunkt, a. a. 0. 167; Perspektiven seiner Reform, a. a. 0. 184,

10 Uber den Gemeinschaftsgedanken im Jesuitenorden von den ignatianischen Quellen
her vgl. L. Renard, Un type d’appartenance communautaire dans la vie consacrée apo-
stolique, in: Nouvelle Revue théologique 106 (1974) 61-88.





