
Zur Diskussion um Lebensform und Ehelosigkeit des Priesters 

Anmerkungen zu einer weitverbreiteten Schrift 

I. 

In der Diskussion um die Ehelosigkeit des Priesters ist es sehr still geworden. 
Kaum mehr melden sich Stimmen zu Wort, die diese Frage von neuem aufgreifen 
und grundsätzlich behandeln wollen. Ihren Höhepunkt hatte diese Diskussion in 
den Jahren vor, während und nach dem letzten Konzil: verständlicherweise, da 
viele, die von den dort aufgeworfenen Fragen betroffen waren, vom Konzil eine 
Aussage zum Problem erwarteten oder sogar eine neue Entscheidung erhofften. 
Nun aber hat die Kirche auf dem Konzil zwar differenziertere Aussagen als bis- 
her gemacht, ihre Position aber nicht grundsätzlich geändert. Auch die einschlä- 
gige Enzyklika Papst Pauls VI. und die Römische Bischofssynode von 1971 hielten 
an der Forderung der Ehelosigkeit für die Priester fest. Seitdem ist der Spielraum 
der innerkirchlichen Diskussion beträchtlich eingeengt. Mag es auch theologisch 
nach wie vor legitim sein, eine solche Entscheidung der Kirche kritisch zu hinter- 
fragen, so hat doch die Tatsache, daß die Kirche sich wohl so bald nicht zu einer 
grundsätzlichen Änderung ihrer Haltung herbeifinden wird, kein geringes Ge- 
wicht. Die meisten Äußerungen zur Ehelosigkeit des Priesters halten sich deshalb 
eher im Rahmen der nun einmal getroffenen Entscheidung und beschäftigen sich 
mit der Interpretation und den Konsequenzen der gemachten Aussagen in der 
Situation eines immer noch zunehmenden Priestermangels. Das gilt zumal für die 
Frage nach der Zulassung von •viri probati" zum priesterlichen Dienst sowie 
nach der Ausgestaltung des Diakonates. 

Innerkirchlich wird die grundsätzliche Berechtigung der Forderung nach der 
Ehelosigkeit des Priesters in der westlichen Kirche, zumindest öffentlich, nur selten 
in Frage gestellt. Man kann sicher nicht sagen, dies sei deshalb so, weil die damals 
aufgetauchten Fragen einfachhin erledigt seien. Abgesehen von der offiziellen 
Position der Kirche wird man auch eine gewisse Diskussionsmüdigkeit in Rech- 
nung stellen müssen: Die Argumente, sowohl für als auch wider den Zölibat, sind 
- so scheint es - alle vorgetragen worden und zur Genüge bekannt; sie wirken 
ziemlich verbraucht. Der Verlauf einer Diskussion über die Frage ist mit ziemli- 
cher Sicherheit vorauszusehen. Neue Aspekte tauchen nicht auf. Wird überhaupt 
eine •grundsätzliche" Stellungnahme zur Frage noch mit größerem Interesse rech- 
nen können? 

Eine neuere Schrift könnte dazu verleiten, diese Frage zu bejahen. Deutschen 
und österreichischen Priestern ist sie bekannt: sie kursiert seit Frühjahr dieses 
Jahres in hoher Auflagenzahl und hat den Titel: •An einen jungen Priester. 
Briefe eines Laisierten"i. In fünf Briefen schildert der Laisierte rückblickend dem 

1 Anton Grabner-Haider: An einen jungen Priester. Briefe eines Laisierten. Veritas- 
Verlag, Wien - Linz - Passau 1974. Der Name des Verf. wird im folgenden mit G.-H. 
abgekürzt. Die große Verbreitung der Briefe ist u. a. der Tatsache zu verdanken, daß sie 



Im Spiegel der Zeit 457 

•jungen Priester" seinen persönlichen Weg, setzt ihm aber auch seine Auffassun- 
gen auseinander: über die Berufung zum Evangelium, über das Gespräch und die 
Kritik in der Kirche, aber auch und vor allem über die Berechtigung der eigenen 
Lebensform sowie der Ehelosigkeit des Priesters. Allein schon die Tatsache, daß 
hier ein •Laisierter" aus seiner Sicht zu den genannten Fragen Stellung nimmt, 
macht sie beachtenswert. Seine Auffassungen haben sich nämlich in den Jahren 
seit seinem Weggang grundlegend gewandelt. War ihm vorher die Berechtigung 
der eigenen Lebensform des Priesters und seiner Ehelosigkeit radikal fragwürdig 
geworden, ist er nun der Überzeugung, daß sie nicht nur berechtigt, sondern so- 
gar notwendig und dringlich sind. Dies will G.-H. dem jungen Priester in seinen 

Briefen gerade zeigen. 
Weshalb soll ein Wandel von Überzeugungen • auch in wichtigen Dingen - 

nicht gute Gründe haben und deshalb legitim sein? Gerade deshalb wird aber 
weniger die Tatsache einer •retractatio" als solcher beeindrucken dürfen als die 
Argumente, die einen solchen Wandel zu begründen suchen. 

G.-H. hat sich einige Jahre lang intensiv mit der •modernen Erkenntnistheo- 
rie", insbesondere mit •Sprachtheorie und Sprachanalyse" (7) beschäftigt. Eine 
ganze Reihe von Veröffentlichungen weist dies aus2. Die moderne Sprachphiloso- 
phie ist es auch, die ihm in der Frage des Priestertums zu einer völlig neuen Sicht 
der Dinge verhalf3. Obwohl nun G.-H. auf seine anderen Arbeiten ausdrücklich 
verweist (38), ist doch der Kern seiner Argumentation auch in den vorliegenden 
Briefen deutlich genug enthalten. Allein wegen ihrer ungleich größeren Verbrei- 
tung muß es ohnehin legitim sein, die Briefe und das, was sie aussagen, in sich zu 
betrachten. 

Durch die Briefform, den paränetischen Stil und die häufigen persönlichen Be- 
merkungen wird die Gedankenlinie manchmal so sehr verdeckt oder verwischt, 
daß sie nicht immer ganz leicht erkennbar ist4. Doch soll hier auch nur das 
Grundmotiv seiner Überlegungen, das neu erscheint, sowie der entscheidende Ge- 
dankengang skizziert werden. 

II. 

Handelt der zweite Brief mehr allgemein von der Berufung zum Evangelium - 
diese Ausführungen können hier übergangen werden -, so stellt der dritte Brief 
die Frage, •ob für diese Berufung zum Evangelium eine eigene Lebensform not- 
wendig ist" (18). Gängige Einwände dagegen gibt G.-H. knapp und typisierend 
wieder: •Du weißt, daß viele sagen, es hätten doch alle Christen die gleiche Beru- 

teils von Ordinariaten an ihre Priester verschickt, teils von Priestervereinigungen propa- 
giert wurden. 
2 G.-H. bietet auf S. 38 selber eine Liste dieser Arbeiten. 
3 Vgl. dazu auch Ehelosigkeit als Zeichen und Lebensform. Überlegungen zur Sprache 
des Glaubens: GuL 3 (1974), 213-228. 
4 Überhaupt: War die Briefform ein besonders glücklicher Einfall? Man kann bezweifeln, 
ob die häufige Anrede •Lieber Freund", der manchmal reichlich beschwichtigende Ton und 
die nicht seltene Vorwegnahme von Gegenargumenten diese Ausführungen wirklich - wie 
vermutlich beabsichtigt - dialogfähiger machen oder sie bisweilen nicht eher onkelhaft 
wirken lassen. 



Im Spiegel der Zeit 45g 

fung zum Evangelium und die Lebensform sei dafür sekundär. Oder sie sagen, der 
Priester solle mitten in der Welt leben, er solle die Lebensform der Menschen 
konsequent teilen, denen er Glauben verkündigen will. Eine Zweiklassengesell- 
schaft in der Kirche sei nicht zeitgemäß und vor allem nicht evangeliumsgemäß. 
Alle seien Priester und gleichberechtigt und gleichverpflichtet" (18). 

Hier führt nun G.-H. eine Grundeinsicht moderner Sprachtheorie (•eine der 
wichtigsten Einsichten des späten Wittgenstein") ins Feld, nämlich die Erkennt- 
nis, •wie sehr eine konkrete Lebensform zu einem bestimmten ,Sprachspiel' ge- 
hört" (18). Dazu führt er näher aus: •Eine Sprache ist eng verzahnt mit einer Le- 
bensform. Ja es ist sogar so, daß eine Lebensform eine Sprache erzeugt, ihr Bedeu- 
tung gibt, sie am Leben erhält. Ohne die dazugehörige Lebensform würde ein 
Sprachspiel absterben. Nun gilt das im besonderen auch von der Sprache des 
Glaubens. Hinter dieser Sprache steht eine sehr konkrete Lebensform des Glau- 
bens. Es stehen dahinter die Sprechakte des Glaubens sowie die Realisierung und 
Ausgestaltung einer persönlichen Beziehung zu Gott" (18). Dieser allgemeine Ge- 
danke ist grundlegend und entscheidend für alles Weitere. 

Für die zuerst gestellte Frage nach der eigenen Lebensform des Priesters er- 
gibt sich nach G.-H. folgendes: •Allein vom Aspekt der Glaubenssprache her 
erweist sich die eigene Lebensform des Priesters nicht nur als berechtigt sondern 
als notwendig" (19). Was sagt er nun weiter von dieser Lebensform? •Zu dieser 
Lebensform gehört, daß einer aus .Erschließungssituationen' des Glaubens lebt, 
und daß er so ständig Menschen zu Erschließungssituationen des Glaubens, wir 
können auch sagen zu Gottesbegegnungen, hinführen kann" (19). Diese Lebens- 
form gehöre ihrerseits zu den neben den sprachlichen Zeichen ebenso wichtigen 
außersprachlichen Zeichen des Glaubens. Sie sei •lebendiges Zeichen für den 
Glauben, Zeichen für die Wirklichkeit Gottes, Zeichen für das Kreuz und die 
Auferstehung Jesu" (19). Die •entscheidenden Zeichen des Glaubens", die der 
Verkünder durch sein Leben setze, seien: •Zeichen der Hingabe, des grenzen- 
losen Vertrauens, der Geborgenheit, des Leides" und, was besonders wichtig 
scheint: •Er setzt sein ganzes Leben auf Gott" (19). Weitere Zeichen, welche die 
eigene Lebensform des Priesters ausmachen, •können an der Lebensform Jesu 
abgelesen werden" (20). Überdies sei der Priester •Träger einer Sinnwelt, der 
Sinnwelt des Glaubens" (20) - oder - so an anderer Stelle - •Mitträger" (20 f) 
dieser Sinnwelt. Dies sei gerade in der heutigen •Krise" (20) und •Pluralität von 
Sinnwelten" (21) von erheblicher Bedeutung. Durch seine Lebensform sei der 
Priester •Zeichen der Transzendenz" (21), der darum •Menschen, die ihre Sinn- 
welt verloren haben, auf Spuren der Transzendenz aufmerksam machen" sollte 
(21 f). 

Gehört die Ehelosigkeit des Priesters auch zu der geforderten •eigenen Lebens- 
form"? Schon im dritten Brief erwähnt G.-H. die Ehelosigkeit des Priesters als 
•ein sehr deutliches Zeichen dafür, daß einer alles auf Gott setzt" (20). Im vierten 
Brief (24-31) greift er dieses Thema ausdrücklich auf. Er knüpft dabei unmittel- 
bar an seine Rede von •Zeichen der Transzendenz", •Zeichen einer Sinnwelt" an 
(24), welche durch die eigene Lebensform des Priesters gesetzt werden sollen: 
•Mir scheint ohne Zweifel das Versprechen der Ehelosigkeit das stärkste dieser 



Im Spiegel der Zeit 459 

Zeichen zu sein. Wenn es auch nicht das einzige ist. Denn es bestimmt eine Le- 
bensform, es ist Ausdruck davon, daß einer sein Leben vollends auf Gott setzt. Es 
gibt Zeugnis von einer Sinnwelt und von einem intensiven Glauben, von einem 
starken persönlichen Gottesbezug. Es kann die Sprache der Verkündigung ernorm 
verstärken" (24). Nach einem persönlichen Rückblick auf die Krise des Zölibates 
und die Gründe, warum er in letzter Zeit so umstritten war, nimmt er den Faden 
der Überlegung wieder auf: •Ich muß Dich nun mit einer Feststellung überra- 
schen, die Du von mir nicht erwarten dürftest: Ich denke, Dein Zeichen der 
Ehelosigkeit ist in unserer Zeitsituation nicht nur berechtigt sondern sogar dring- 
lich geworden" (26). Er nennt •zwei Gründe" dafür: •der eine ist die Lebens- 
form des Evangeliums, der andere ist unsere heutige Lebenswelt und Zeitsitua- 
tion" (26). Jesus selber habe zwar die Ehelosigkeit für die Verkünder seines Wor- 
tes •nicht verpflichtend angeordnet", aber dazu •geraten". •Nun ist dieses Zei- 
chen aber unbestreitbar Ausdruck einer Lebensform, die direkt aus dem Evan- 
gelium folgt: da baut einer ganz auf Gott; da lebt einer gelassen und voll Ver- 
trauen, ohne zu besitzen" (26). Deshalb •scheint" es G.-H. •keine Frage zu sein", 
daß die ehelose Lebensform •gerade in unserer Zeit ein überaus starkes Zeichen 
für Transzendenz und transzendente Sinnwelt sein kann". So sei die Ehelosig- 
keit für die Verkündigung des Evangeliums keineswegs nebensächlich oder über- 
flüssig, um so weniger in einer •transzendenzarmen Zeit" (27), denn: •Hier ist ein 
Zeichen wesentlich beteiligt am Gelingen eines Sprechaktes, des Sprechaktes des 
Glaubens" (27). Außerdem und vor allem sei das Zeichen der Ehelosigkeit •ver- 
woben" mit einigen anderen •Haltungen und Zeichen des Evangeliums" wie •ge- 
lassenes Verhältnis zu Besitz und Gütern dieser Welt", •Verzicht auf Leistung 
und Erfolg" sowie •Verzicht auf eigenes Recht" und •Verzicht auf den eigenen 
Willen". Diese Zeichen vermögen das Zeichen der Ehelosigkeit •zu verstärken 
oder zu interpretieren" und •sehr verstehbar auf die Wirklichkeit Gottes hin- 
zuweisen" (27). Zu allem kommt als zweiter der genannten •Gründe" hinzu, daß 
unsere Zeitsituation es nötig habe, •auf ihren Kult des Eros und ihre subtilen 
Formen der Ausbeutung aufmerksam gemacht zu werden". Dazu aber brauche es 
•verschiedene Gegenmodelle der Lebensform" (28). Gerade von daher habe die 
Ehelosigkeit des Priesters eine äußerst wichtige Funktion. 

Das grundlegende und entscheidende Motiv für den ganzen Gedankengang ist 
die Einsicht in die Notwendigkeit einer konkreten Lebensform für ein bestimmtes 
Sprachspiel, so auch für das Sprachspiel des Glaubens. Es entstammt der moder- 
nen Sprachphilosophie. Dieser Versuch G.-H.'s, von der modernen Sprachphiloso- 
phie her die Berechtigung der eigenen Lebensform und der Ehelosigkeit des Prie- 
sters einsichtig zu machen, ist in der Diskussion neu. Ist nicht die Tatsache allein, 
daß er diesen Ausgangspunkt wählt, schon als solche bedeutsam und beachtens- 
wert? Was kann ein solcher Ausgangspunkt für die Diskussion dieser Fragen be- 
deuten? 

Die gängigen theologischen Argumente für die Ehelosigkeit des Priesters, 
christologischer, ekklesiologischer und eschatologischer Art, der Einsatz etwa bei 
der Nachfolge Jesu und der totalen Beanspruchung des Menschen durch die Got- 
tesherrschaft, erwecken manchmal den Eindruck, als ob sie mit allzu schnellen und 



Im Spiegel der Zeit 460 

sicheren Schritten zum gewünschten Ergebnis führten. Woran liegt das? Es ist von 
vornherein zuzugeben, daß die Notwendigkeit der Ehelosigkeit für das Amt des 
Priesters nicht stringent •bewiesen" werden kann. Darauf wird eine Kritik also 
nicht abzielen. Die Schwierigkeit liegt anderswo: Solche theologischen und reli- 
giösen Argumentationen bleiben allzu leicht im Kreise ihrer eigenen •Selbstver- 
ständlichkeit" befangen. Ihre fast ausschließliche Selbst-Verständlichkeit wird 
manchmal noch dadurch religiös überhöht und stabilisiert, daß man sagt, das prie- 
sterliche Amt und die Ehelosigkeit seien als das, was sie sein wollen, nur im 
Glauben verständlich und die Folgerichtigkeit, mit der die Sendung des Prie- 
sters zur Ehelosigkeit führe, sei eben eine Folgerichtigkeit des Glaubens. Jeden- 
falls besteht allzu leicht die Gefahr, daß solche Aussagen in diesem Sinne •ver- 
wendet" werden. Daß solche Argumentationen nur scheinbar zur Bewältigung der 
gegenwärtigen Probleme beitragen, dürfte klar sein. Zudem sind sie kaum in der 
Lage, die Lebensform des Priesters und die Ehelosigkeit wirklich an gegenwärti- 
gem Denken zu bewähren und vor diesem zu verantworten. 

Das sprachphilosophische Denkmodell, das G.-H. verwendet, geht dagegen 
umgekehrt von gegenwärtigem Denken aus und fragt von daher, was über die 
eigene Lebensform und die Ehelosigkeit des Priesters auszumachen ist. Die all- 
gemeine philosophische Frage nach dem Zusammenhang von Sprache und Le- 
bensform bildet einen Bezugsrahmen, der geeignet ist, die Diskussion auf allge- 
meine Verständlichkeit und eine möglichst große Mitteilbarkeit hin zu vermit- 
teln. Eine solche Fragestellung bedeutet nicht die Leugnung der Tradition, schließt 
aber die Möglichkeit aus, theologische Begriffe und Argumente von vornherein in 
ihrer Selbstverständlichkeit einzusetzen. Diese werden vielmehr von daher prin- 
zipiell problematisch, weil nicht schon ausgemacht, sondern abzuwarten ist, wie 
traditionelle Begriffe und Theoreme an einer solchen Frage und an einem Denk- 
modell, das diese Frage möglichst scharf formuliert, bewährt und erprobt werden 
können. Dies aber hat erhebliche Konsequenzen. Bei dieser Feststellung kann man 
durchaus zunächst davon absehen, ob G.-H. diese Konsequenzen deutlich genug 
sieht und sie bei seinen Überlegungen beachtet. 

Der gewählte Ausgangspunkt, die Frage nach dem Zusammenhang von Spra- 
che und Lebensform, rückt die eigene Lebensform und die Ehelosigkeit des Prie- 
sters deutlich als Problem in den Blick und macht sie so wirklich diskutierbar. 
Dabei ist über den Ausgang der Diskussion weder durch die Fragestellung noch 
durch die Wahl der Begriffe vorentschieden. Er ist vielmehr grundsätzlich offen: 
Die allgemeine sprachtheoretische Einsicht, die am Anfang steht, fordert von sich 
aus zwingend nur die Notwendigkeit einer konkreten Lebensform für die Spra- 
che des Glaubens. Welche Lebensformen der Sprache des Glaubens angemessen 
sind, ergibt sich keineswegs schon durch einen Blick auf geschichtlich vorgege- 
bene Lebensformen, sondern muß im Gesamtkontext der gegenwärtigen Lebens- 
welt und im Zusammenhang mit anderen Sprachspielen jeweils ausgewiesen, 
u. U. erst ermittelt werden. 

Der sprachphilosophische Ansatz G.-H.'s ist durchaus geeignet, die Diskussion 
über die eigene Lebensform und die Ehelosigkeit des Priesters auf eine neue 
Grundlage zu stellen. Darin liegt der grundsätzliche Wert seiner Überlegungen. 



Im Spiegel der Zeit 461 

Die Rede von der eigenen Lebensform des Priesters als notwendigem außer- 
sprachlichen Zeichen seines Glaubens, davon, daß der Priester aus Erschließungs- 
situationen des Glaubens lebe und so auch andere Menschen dazu führen kann, die 
Rede vom Priester als Träger der Sinnwelt des Glaubens, der durch seine Lebens- 
form Zeichen der Transzendenz sei, sowie von der Ehelosigkeit des Priesters als 
besonders wirksamem Zeichen von Transzendenz bringt Aspekte in den Blick, die 
für die Diskussion möglicherweise wichtig und nützlich sein können. 

Ein anderes ist dagegen die Frage, ob G.-H. in seinen Ausführungen • das 
müßte man von Briefen an einen jungen Priester wohl erwarten können - der 
ganzen Tragweite des Problems, das er formuliert, gerecht wird. Das aber scheint 
nicht der Fall zu sein. 

III. 

Auch die Sprache des Glaubens ist angewiesen auf eine konkrete Lebensform, eine 
Lebensform, die sich aus den Sprechakten des Glaubens, nach G.-H. aus der Reali- 
sierung und Ausgestaltung einer persönlichen Beziehung zu Gott ergibt. Die ent- 
scheidende Frage, was sich daraus für die eigene Lebensform des Priesters ergibt, 
wird verschärft durch einen Einwand, den G.-H. selber mehrfach formuliert: Diese 
Lebensform des Glaubens, von der er spricht, sei ja von jedem Christen verlangt. 

Zunächst sagt er dazu nur eines: •Es gibt Verhaltensformen des Glaubens, die 
nicht von jedem Christen verlangt sind" (18), und verweist auf die evangelischen 
Räte und auf •Forderungen Jesu, die wir Christen einfach nicht in der Gesamt- 
heit auszuführen imstande sind" (18). Genau diese übernehme aber derjenige 
für sein Leben, welcher •sein Leben vollends und ausschließlich auf Jesu Wort 
setzt" (19). Dieser Hinweis scheint auf den ersten Blick sehr plausibel. Doch muß 
schon hier daran erinnert werden, daß von der •Beschäftigung mit Sprache" (18) 
her ein solcher Hinweis auf geschichtlich vorgegebene Lebensformen keineswegs 
unproblematisch ist. Der sprachtheoretische Ansatz schließt von sich aus keines- 
wegs die Möglichkeit oder gar Notwendigkeit aus, die Relevanz bestimmter ge- 
schichtlich vorgegebener Lebensformen für das Sprachspiel des Glaubens in der 
heutigen Welt kritisch in Frage zu stellen. Dies muß beachtet werden, soll die 
leicht sich einstellende Illusion vermieden werden, die Einsicht in die Notwen- 
digkeit einer Lebensform für die Sprache des Glaubens führe ohne weiteres zur 
Legitimation der geschichtlich vorgegebenen Lebensformen des Glaubens. Wenn 
es um die eigene Lebensform z. B. des Priesters geht, wird es entscheidend sein, 
was G.-H. von dieser Lebensform konkret sagt. Hier aber stellen sich nun grund- 
legende Schwierigkeiten ein. 

Daß der Glaube nicht nur sprachliche, sondern auch außersprachliche Zeichen 
benötige, daß einer aus ,Erschließungssituationen' des Glaubens lebt (und so 
auch andere Menschen dazu führen kann), gehört nach den Sprachanalytikern, an 
die G.-H. hier denkt - I. T. Ramsey und J. L. Austin - zur Struktur des Glaubens 
und der religiösen Sprache überhaupt. Über eine eigene - von der Lebensform 
aller Glaubenden unterschiedene - Lebensform des Priesters sagt es noch nichts 
Spezifisches aus. Zumindest in diesen Aussagen geht also G.-H. auf die eigene 
Lebenform des Priesters nur scheinbar ein, zumal wohl das Leben jedes Chri- 



Im Spiegel der Zeit 462 

sten •lebendiges Zeichen für den Glauben, Zeichen für die Wirklichkeit Gottes, 
Zeichen für das Kreuz und die Auferstehung Jesu" sein sollte. 

G.-H. sieht den Einwand ganz deutlich. Doch wenn er dann auffordert, •ehr- 
lich" zu fragen, •ob diese Lebensform des Alltagschristen alle Zeichen, vor allem 
die radikalen Zeichen des Glaubens beleben kann" (19), so scheint diese Rede- 
weise nicht nur irreführend, sondern auch bedenklich zu sein. Zunächst ist sie irre- 
führend: Das Wort •radikal", so intensiv es auch klingt, zeigt nur scheinbar ein 
•Mehr" der priesterlichen Lebensform an. Ebenso kann man sagen, daß •wesent- 
liche" Dimensionen des Glaubens - von denen G.-H. fürchtet, sie würden ohne 
die Lebensform des Priesters verlorengehen (19) - eben solche sind, die vom 
•Wesen" des Glaubens her gefordert sind. Zum anderen ist diese Redeweise auch 
bedenklich: Welche Einschätzung des Lebens der Alltagschristen liegt hier eigent- 
lich vor? Sind •Zeichen der Hingabe, des grenzenlosen Vertrauens, der Gebor- 
genheit, des Leides" (19) von diesen weniger gefordert? Ist nicht in diesem Zu- 
sammenhang auch der Satz •Er setzt sein ganzes Leben auf Gott" (19), (ähnlich 
weiter oben: •Wer nun sein Leben vollends und ausschließlich auf Jesu Wort 
setzt...") in der Tat eher •ein sehr großes Wort" (19) und im Hinblick auf die 
Frage nach der eigenen Lebensform des Priesters logisch wie inhaltlich äußerst 
schwach? Die Alternative zu einer Lebensform, die ganz auf Gott und vollends 
und ausschließlich auf Jesu Wort setzt, wäre eine Lebensform, die nicht ganz auf 
Gott und nicht vollends und ausschließlich auf Jesu Wort setzt. Eine solche Le- 
bensform wäre aber nicht etwa die des •Alltagschristen" im Unterschied zur Le- 
bensform des Priesters, sondern nach christlichem Glaubensverständnis eine nicht- 
christliche Lebensform. Der Entschluß, sein ganzes Leben auf Gott zu setzen, ist 
nicht geeignet, die Lebensform des Priesters vor der des Alltagschristen aus- 
zeichnend zu charakterisieren: G.-H. nennt ihn selber auf seltsame Weise inkon- 
sequent, aber richtig, das •Grundzeichen" des Glaubens (19). 

In all dem zeigt sich eine Grundschwierigkeit der Augumentation G.-H.'s: Der 
Zusammenhang von Sprache des Glaubens und konkreter Lebensform ist durch- 
aus bedenkenswert. Doch da, wo er diese Einsicht auf die Frage nach der Lebens- 
form des Priesters anwendet, redet er im Grunde immer nur von GlaubensAa/- 
tungen, die - so oder so - erst durch eine bestimmte Lebensform und deren Zeichen 
sichtbar und deutlich werden sollen - und zwar sowohl beim Priester als auch beim 
•Alltagschristen". Er spricht immer nur formal von der Lebensform des Priesters, 
ohne zu zeigen, inwiefern die konkrete eigene Lebensform des Priesters, so wie 
sie geschichtlich geworden ist und heute sich darstellt, die genannten Haltungen in 
besonderer und vom Alltagschristen unterschiedener Weise deutlich und sichtbar 
machen kann. Das ist aber genau das Problem, das sich von seinem eigenen sprach- 
theoretischen Ansatz bezüglich der eigenen Lebensform des Priesters stellt, und 
dieses Problem schiebt G.-H. im Grunde nur vor sich her. Die weiteren Beschrei- 
bungen der priesterlichen Lebensform führen darüber nicht hinaus. Jesu •helfen- 
der und liebender Umgang mit den Menschen, seine Einstellung zu Besitz und 
irdischen Gütern, seine Sorglosigkeit und Gelassenheit", das •Dienen " (als • Grund- 
zeichen"), •konkretes Helfen und Dasein für Menschen", •das angenommene 
Leid" können ebensowenig vorschnell als spezifische Charakteristika priesterlicher 



Im Spiegel der Zeit 463 

Lebensform akzeptiert werden wie •sinnvoller Gehorsam" (20). Selbst die Aus- 
sage, der Priester sei Träger der Sinnwelt des Glaubens oder er sei durch seine 
Lebensform Zeichen der Transzendenz, wäre erst näher zu konkretisieren. Sonst 
bleibt sie zu sehr am Allgemeinen. Dann aber gilt, daß die Funktion, auf Tran- 
szendenz hinzuweisen, grundsätzlich vom Sprachspiel des Glaubens als solchen 

erfüllt werden muß. 
Allererst die Erwähnung der Ehelosigkeit des Priesters (•ein sehr deutliches 

Zeichen dafür, daß einer alles auf Gott setzt") stellt sehr deutlich einen (zudem 
sehr wichtigen) Aspekt der konkreten Lebensform des Priesters zur Diskussion. 
Darüber handelt auch ein eigener Brief. An diesem Punkt von G.-H.'s Überle- 
gungen würde somit auch vom eigenen Ansatz her die Forderung unausweich- 
lich, zu zeigen, ob und inwieweit die ehelose Lebensform des Priesters ein berech- 
tigtes und dringliches Zeichen für die Glaubenssprache ist. Zudem ergäbe sich 
hier die Möglichkeit, die Rede von Zeichen der Transzendenz und Zeichen einer 
Sinnwelt zu konkretisieren. Doch die Ausführungen G.-H.'s enttäuschen hier ganz 
besonders: •Mir scheint ohne Zweifel das Versprechen der Ehelosigkeit das stärk- 
ste dieser Zeichen zu sein... Denn es bestimmt eine Lebensform, es ist Ausdruck 
davon, daß einer sein Leben vollends auf Gott setzt. Es gibt Zeugnis von einer 
Sinnwelt und von einem intensiven Glauben, von einem starken persönlichen 
Gottesbezug. Es kann die Sprache der Verkündigung enorm verstärken" (24). 
Rein sprachlich fällt auf, daß sich in diesen wenigen Sätzen die intensivierenden 
Ausdrücke (ohne Zweifel, stärkste, vollends, intensiv, stark, enorm) geradezu 
häufen. Dabei wiederholen diese Sätze zunächst nur, wenn auch wortreich und 
fast beschwörend, unter Verwendung der schon bekannten Motive die These, die 
zu begründen wäre. Mit keinem Wort wird gesagt, inwiefern all dies auf die Ehe- 
losigkeit des Priesters zutrifft, sondern nichts anderes als eben dies, daß dies 
G.-H. •ohne Zweifel" der Fall zu sein •scheint". Auch die •zwei Gründe", die 
G.-H. anführt, erklären nicht näher, inwiefern die Ehelosigkeit Ausdruck einer 
Lebensform ist, die direkt aus dem Evangelium folgt, wieso sie das •stärkste" 
oder ein •überaus starkes" Zeichen von Transzendenz ist und gerade sie die für 
den christlichen Glauben entscheidenden Glaubenshaltungen besonders deutlich 
sichtbar macht5. Außerdem: Wenn die Ehelosigkeit zu den •verschiedenen Gegen- 
modellen der Lebensform" gegen den heutigen •Kult des Eros" gehören soll, 
bleibt immer noch zu fragen, wie sie denn als solches Gegenmodell wirksam wer- 
den kann. 

Wenn G.-H. sagt, daß das Zeichen der Ehelosigkeit mit anderen Haltungen 
und Zeichen des Evangeliums •verwoben" sei, so ist das zunächst nicht besonders 
klar, weil hier wieder Zeichen und Haltungen (welche durch Zeichen sichtbar ge- 
macht werden sollen) vermengt werden. Aber abgesehen davon: Wird man dann 
nicht allenfalls eher davon ausgehen, daß sie, die Ehelosigkeit - wenn sie als Zei- 

5 Weitere intensivierende Worte wie •unbestreitbar" (26), •überaus stark" (26), •ganz" 
(26), •wesentlich" (27) können dies nicht länger verdecken. Sollen sie so etwas wie Evidenz 
suggerieren in einer Frage, deren Behandlung, soll sie seriös sein, auch in einem Brief 
•unbestreitbar" auf Argumente angewiesen ist? 



Im Spiegel der Zeit 464 

dien für das Evangelium gelten kann - genannte grundlegende Haltungen zu ver- 
stärken und zu interpretieren vermag, und nicht etwa umgekehrt? Grundsätzlich 
wäre dann aber auch der Gedanke nicht abzuweisen, daß die Ehelosigkeit von 
diesen Haltungen her, auf die es entscheidend ankommt, in ihrer Bedeutung eher 
relativiert wird, zumal sie - so G.-H. selbst - •als isoliertes Zeichen" wohl nicht 
verständlich ist (27). 

IV. 

Die Briefe G.-H.'s zur Lebensform und zur Ehelosigkeit des Priesters lassen viele 
Probleme offen. Das wird noch deutlicher, wenn man beachtet, wie er selber seine 
Bemühungen interpretiert und in welchen Zusammenhang er sie einordnet. In 
seinem ersten Brief nimmt er Stellung zu gewissen Entwicklungen der modernen 
Theologie, die er selber miterlebte - etwa seit der Zeit Johannes' XXIII., der 
Zeit vor dem Konzil (4). Hier geht es nur um den entscheidenden Punkt: Diese 
Theologie ist nach seiner Ansicht der Grund für •enorme persönliche Schwierig- 
keiten" (6), die sich für die späteren Priester ergaben, gerade auch bezüglich der 
Lebensform des Priesters und des damit verbundenen Verzichtes auf die Ehe, und 
die bei manchen dazu führten, daß sie ihr Amt aufgaben. Auch jetzt ist sie immer 
noch einer der •Faktoren, die es dem Priester heute schwer machen"(4). Am An- 
fang stand - zunächst durchaus positiv - die Faszination durch biblisches Denken, 
die historisch-kritische Erforschung der Bibel in der Exegese (4 f.) sowie die 
ehrliche Suche •nach einer neuen Sprache für das Evangelium" (5). Doch waren 
darin seiner Meinung nach gefährliche Tendenzen wirksam, die sich mehr und 
mehr selbständig machten: Die konsequent durchgeführte Entmythologisierung 
und die fortschreitende Säkularisierung als •Rezepte" (6) dieser .modernen' 
Theologie führten zur entscheidenden Krise auch des priesterlichen Amtes. Durch 
die entstehenden Fragen radikal verunsichert, hätten viele ihr Amt aufgegeben6. 
Inzwischen weiß nun G.-H., daß •hinter derartigen Entschlüssen und Konflikten 
eine theologische Entwicklung steht: eine Ideologie oder eine irregeleitete Theo- 
logie" (7). Die damit verbundenen Auffassungen sind für ihn nunmehr nichts als 
•Kopflosigkeiten" (6), und alles liegt ihm in seinen Briefen daran, den jungen 
Priester vor ähnlichen •Umwegen und Denkfehlern zu bewahren" (7)7. 

Was G.-H. in die Lage versetzte, die •schwerwiegenden Fehler" (8) dieser 
Theologie zu durchschauen, ist nun vor allem die Beschäftigung mit der modernen 
Sprachphilosopie. Von daher will er auch seine geänderten Auffassungen auf 
eine - im Gegensatz zu jener ,modernen' Theologie - durch exaktes und scharfes 
Denken gesicherte Grundlage stellen. 

Ist die Leistung (aber auch die Beweislast!), die G.-H. der modernen Sprach- 
philosophie im geschichtlichen Kontext zuschreibt, angesichts der Problemlage 

6 Sind solche Aussagen - vor allem im Zusammenhang dieser Briefe - nicht besonders ge- 
eignet, eingefleischte und unreflektierte Vorurteile gegen die legitimen Anliegen dieser 
Theologie zu bestärken? 
7 Die ständige Beteuerung (in immer verschiedener Form), daß auch er einst anderen Auf- 
fassungen zuneigte, aber nun - zu spät - gesehen habe, wie falsch sie sind, ist auffallend 
und wirkt in ihrer Häufigkeit bedrückend. 



Einübung und Weisung 465 

nicht übergroß? Aus dem Gesamtzusammenhang muß ja der Eindruck entstehen, 
als ob nach langer Verwirrung in der •heute andauernden Verunsicherung" (5) 
nun endlich Klarheit geschaffen werde. Ergibt sich daraus nicht die Gefahr, die 
Rolle, welche die Sprachphilosophie bei der Behandlung der erörterten Fragen 
wirklich erfüllen kann, weit zu überschätzen? In Wirklichkeit gehen manche der 
vielen Seitenhiebe gegen die •moderne" Theologie ins Leere8; die vielen •guten 
Ratschläge", die G.-H. dem jungen Priester erteilt, sowie der Anspruch, den er 
im ganzen erhebt, wirken reichlich anmaßend. Die Ausführungen der Briefe zur 
eigenen Lebensform und zur Ehelosigkeit des Priesters verstärken diesen Ein- 
druck, denn gerade hier bleibt vieles in Andeutungen stecken. Viele Fragen blei- 
ben ungelöst und somit wohl das ganze Problem weiterer Diskussion überlassen. 

Karl-Heinz Crumbach SJ 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Der Zweifel des Josef, der Heilige Geist und das neue Leben 

Meditationsanregungen zu Mt 1, 18•21. 24 

•Mit der Geburt Christi war es so: Maria, seine Mutter, war mit Josef ver- 
lobt. Noch bevor sie in der Ehe zusammenlebten, zeigte sich, daß sie schwan- 
ger war - und zwar vom Heiligen Geist. Josef, ihr Mann, der gerecht war 
und sie nicht bloßstellen wollte, beschloß, sich in aller Stille von ihr zu tren- 
nen. Während er noch darüber nachdachte, erschien ihm ein Engel des 
Herrn im Traum und sagte: Josef, SohnDavids, scheue dick nicht, Maria als 
deine Frau zu dir zu nehmen; denn das Kind, das sie erwartet, ist vom Hei- 
ligen Geist. Sie wird einen Sohn gebären; ihm sollst du den Namen Jesus 
geben; denn er wird sein Volk von seinen Sünden erlösen ... Als Josef auf- 
wachte, tat er, was der Engel des Herrn ihm befohlen hatte, und nahm seine 
Frau zu sich." 

Obwohl die Gestalt des Josef zu den bekanntesten in den Kindheitsgeschichten 
der Evangelien gehört, scheint sie auf den ersten Blick für eine weihnachtliche 
Betrachtung nicht sonderlich geeignet. Zwar wird der Bericht über seinen Zwei- 
fel an der jungfräulichen Integrität seiner Braut Maria immer wieder eine be- 
stimmte Art von neugierigem Interesse hervorrufen. Zunächst aber befremdet 
doch die Tatsache, daß Josef sozusagen still und schweigsam, ja eigentlich buch- 

8 Auch die Schilderung der Krise des Zölibates und ihrer Gründe wirkt befremdlich, weil 
sie den Eindruck erweckt, als ob in der damaligen Diskussion nichts als tragische Mißver- 
ständnisse sowie •falsche Annahmen und Erwartungen" (25) vorgelegen hätten, die zu- 
dem durch verantwortungslose •Propheten und Lehrer" (25) geweckt worden seien. 




