
BUCHBESPRECHUNGEN 

Heilige Schrift 

Lurker, Manfred: Wörterbuch bibli- 
scher Bilder und Symbole. Kösel, 
München 1973. 435 S., geb. DM 29,50. 

Dieses handliche Lexikon möchte ganz all- 
gemein dem Bibelleser, aber auch den 
Theologen und Katecheten helfen, den 
Sinn biblischer Bildmotive und ihrer oft 
weitverzweigten Zusammenhänge hinter- 
gründiger zu sehen. Es stößt m. E. in eine 
Marktlücke, denn die sonst zahlreichen bi- 
blischen Lexika befassen sich meistens nur 
am Rande mit dem tieferen Symbolgehalt 
der von ihnen dargelegten Begriffe. Wie 
schon der Einleitungsartikel zeigt, ist die- 
ses Unternehmen äußerst schwierig, und 
das aus mehreren Gründen. Wie den 
Symbolbegriff abgrenzen? Welche Begriffe 
demnach für ein einschlägiges Wörterbuch 
auswählen? Welche Relationen soll man 
besonders hervorheben? Die zwischen dem 
Schöpfer und seinen Geschöpfen? Die zwi- 
schen den verschiedenen Kategorien des 
Seienden (Menschen, Tiere, Pflanzen, An- 
organisches, Ereignisse, Erlebnisse, Lebens- 
phasen usw.)? Oder was sonst? 

Der Vf. bietet in alphabetischer Reihen- 
folge rund 200/250 Stichworte, die unter 
Voraussetzung eines nicht zu eng gefaßten 
Bild- und Symbolbegriffes in Frage kom- 
men. Zunächst erläutert er ganz knapp ihre 
entsprechende Verwendung im Alten 
Orient und in der Antike, wobei er aller- 
dings mit der humanistisch klassischen Bil- 
dung seiner Leser rechnet. Im übrigen ist 
dieser auf die meistens (nicht immer) bei- 
gefügten Literaturangaben angewiesen. 
Der zweite und dritte Abschnitt der Artikel 
unterrichtet nach Art einer Konkordanz 
über die Symbolvorstellungen, die im Al- 
ten und Neuen Testament mit den Stich- 
worten verbunden sind (zitiert wird nach 
der Bibelübersetzung von Hamp-Stenzel- 
Kürzinger, Aschaffenburg 1959). Hier 
hätte man sich eine stärkere Verdeutli- 
chung der eventuellen Gegensätze oder 
Unterschiede zwischen antiken und bibli- 

schen Vorstellungen gewünscht. Aber kann 
das ein kleines Lexikon überhaupt leisten? 
Der letztere Abschnitt der Stichwortartikel 
bringt kurze Hinweise über das Weiterwir- 
ken der biblischen Bilder und Symbole im 
Schrifttum der Kirchenväter, in Liturgie 
und christlicher Kunst. Das Buch bietet au- 
ßerdem ein Register, aus dem zusätzlich zu 
erkennen ist, durch welche Einzelmotive 
bestimmte Sachbegriffe am häufigsten sym- 
bolisiert wurden, sowie ein Bibelstellenre- 
gister und ergänzende, weiterführende Li- 
teraturhinweise. 

Zweifellos regt dieses Lexikon dazu an, 
über die Mehrdimensionalität der Sprache 
und die Tiefenschichten unserer Wirklich- 
keit zu meditieren und zu reflektieren. Das 
Problem des Mythischen in der Bibel wird 
jedoch nur oberflächlich berührt, vermut- 
lich, weil der Vf. zu vieles auf zu knappem 
Raum behandeln wollte. 

F.-J. Steinmetz SJ 

Meves, Christa: Die Bibel antwortet 
uns in Bildern. Tiefenpsychologische 
Textdeutungen im Hinblick auf Le- 
bensfragen heute (Herderbücherei Bd. 
461). Freiburg 1973. 160 S., kart. DM 
3,90. 

Bibelauslegung ist nach verbreiteter Auf- 
fassung das Vorrecht der Exegeten. Daß 
eine Psychologin bei dieser Arbeit nicht 
bloß behilflich, sondern von großem Nut- 
zen sein könnte, ist zumindest noch nicht 
selbstverständlich. Der vorliegende Ver- 
such zeigt hingegen überzeugend, welchen 
Beitrag die Psychologie tatsächlich für die 
Exegese leisten kann, obwohl Vf. die Pro- 
bleme nur beispielhaft und noch kaum sy- 
stematisch in Angriff nimmt, und obwohl 
der Titel des Büchleins dem Mißverständ- 
nis Vorschub leistet, als sei es lediglich die 
Eigenart der Bibel und nicht des menschli- 
chen Verstehens schlechthin, wenn in Bil- 



Buchbesprechungen 475 

dem gesprochen wird. (Insofern ist die 
Fragestellung nicht gerade philosophisch 
tief angesetzt.) 

Die Lektüre des Versuches lohnt sich zu- 
nächst für alle, die vielleicht der Meinung 
sind, die Bibel enthalte lediglich interes- 
sante historische, allenfalls heilsgeschichtli- 
che Berichte, deren unmittelbare existen- 
tielle Bedeutung im dunkeln bleibe. Das 
gilt vielleicht nicht so sehr für die Gleich- 
nisse, die u. a. als Beispiele angeführt wer- 
den, sicher aber für die Geschichten vom 
Sündenfall, von Ijob, Jona, Jakob und Jo- 
sef sowie vor allem von den apokalypti- 
schen Visionen, die dem gewöhnlichen Le- 
ser allzuoft gänzlich unverständlich blei- 
ben. Der Vf. gelingt es durchweg, zumin- 
dest Verständnis und Interesse für die zeit- 
losen Wahrheiten zu wecken, die mögli- 
cherweise in diesen biblischen Geschichten 
enthalten sind. Die oft behauptete schwer 
zu überbrückende Kluft zwischen den al- 
ten Kulturen und unserem technischen 
Zeitalter scheint hier auf weite Strecken 
kaum noch vorhanden. Weniger angenehm 
ist vielleicht, daß der Sinn der alten Texte 
zuweilen in einem psychotherapeutischen 
Predigerton als ganz praktische Lebens- 
hilfe dargeboten wird. 

Lesenswert sind diese Essays m. E. je- 
doch auch für die Fachexegeten, die zu sehr 
auf ihre historisch-kritischen Methoden be- 
schränkt sind, um wieder neu zu sehen, daß 
lebendige Schriftauslegung nicht allein eine 
Frage der Methode, sondern ebensosehr 
Ergebnis wirklich wachsamer religiöser In- 
tuition sein kann. Diese mag auf weite 
Strecken recht subjektiv erscheinen oder als 
bloß psychologische Bestätigung biblischer 
Weisheit. Ist sie nicht dennoch ein will- 
kommenes Glaubenszeugnis, das Beachtung 
verdient? F.-]. Steinmetz SJ 

Maier, Johann I Schubert, Kurt: Die 
Qumran-Essencr. Texte der Schrift- 
rollen und Lebensbild der Gemeinde 
(UNI-Taschenbücher Nr. 224). Ernst 
Reinhardt Verlag München/Basel 1973. 
315 S., kart. DM 14,80. 

Unter der zahlreichen Literatur, die in den 
letzten Jahrzehnten über die Handschrif- 
tenfunde von Qumran erschienen ist, nimmt 
diese Ausgabe m. W. eine Sonderstellung 

ein, insofern hier nicht bloß über die Texte 
gesprochen, sondern zugleich auch eine wis- 
senschaftlich brauchbare deutsche Überset- 
zung der wichtigsten Schriftrollen geboten 
wird (verf. von H. Maier, Prof. für Juda- 
istik an der Universität Köln). Das Lebens- 
bild der Gemeinde von Qumran zeichnet K. 
Schubert (Vorstand des Instituts für Juda- 
istik in Wien), wobei er die verschiedenen 
Aspekte der Frage übersichtlich ordnet und 
kurz, aber sorgfältig informiert. Nach Be- 
sprechung der verschiedenen Funde (der 
hebräischen, deuterokanonischen Schriften 
und Pseudepigraphen) behandelt er die 
Kanonfrage (ob alle diese Texte oder nur 
ein Teil derselben als heilige und göttlich 
inspirierte angesehen wurden), das Alter 
der Handschriften (als Terminus ante quem 
der Abfassung wird das Jahr 68 nach Chri- 
stus angegeben), ihre Fundgeschichte und 
die weiterführenden Grabungen in der 
Klosterruine von Chirbet Qumran. Weitere 
Artikel befassen sich mit den Vorgängern 
der Gemeinde, ihrer Entstehungsgeschichte 
und ihren verschiedenen Gruppen (der 
nicht-monastisthen und der monastischen) 
sowie ihrer Gemeindetheologie. 

Vor allem interessiert natürlich das Ver- 
hältnis der Qumran-Essener zum Urchri- 
stentum und zu den verschiedenen Schrif- 
ten des NT. Hier fällt Schubert ausgewo- 
gene, zuweilen allerdings auch recht defini- 
tive Urteile, ohne ausführliche wissen- 
schaftliche Auseinandersetzung. Den Ein- 
wand, daß im Neuen Testament nirgends 
von Essenern die Rede ist und daß ein sol- 
cher Tatbestand außerordentlich befrem- 
det, falls das NT und die Essener dem sel- 
ben Milieu entstammen, pariert Seh. u. a. 
mit der Bemerkung: •Wir wissen nicht ein- 
mal, wie die Essener zu diesem Namen ge- 
kommen sind und ob sie ihn selbst über- 
haupt je geführt haben" (107). Wenn das 
NT von solchen spricht, die auf das •Reich 
Gottes" warteten, so seien die Essener da- 
rin einbegriffen (109). Daß Johannes der 
Täufer die qumran-essenischen Lehren ge- 
kannt hat, sei so gut wie sicher. Ober das 
Verhältnis Jesu zu den Essenern könne 
wohl gesagt werden, daß ihn das gemein- 
same Milieu wohl mit diesen verbindet, 
seine Lehre und Person aber darüber hin- 
ausführen (127). Im allgemeinen behandelt 
Seh. dann noch die Beziehung der Qumran- 
Texte zu den johanneischen Schriften, zu 



Buchbesprechungen 476 

Paulus, zum Hebräerbrief und zum Rabbi- 
nismus. Zu den wichtigsten Ergebnissen 
der Qumranforschung gehört es, den jüdi- 
schen Ursprung des Johannesevangeliums 
eindeutig erwiesen zu haben. Alle Bezie- 
hungs-Verhältnisse stehen jedoch unter der 
Einschränkung:   Es   soll   nicht   behauptet 

werden, daß in allen Fällen eine direkte 
Abhängigkeit der neutestamentlichen von 
den qumran-essenistischen Auffassungen 
angenommen werden muß oder darf (107). 
Man wird auch in Zukunft manche dieser 
Fragen offen lassen müssen. 

F.-J. Steinmetz SJ 

Ordensleben 

Bangert, William V., SJ.: A History of 
the Society of Jesus. St. Louis, The In- 
stitute of Jesuit Sources, 1972. XII, 558 
S., Ln. $ 14,75. 

Wer sich ernsthaft mit der Kirchengeschich- 
te von der Katholischen Reform im 16. Jh. 
an bis heute beschäftigen will, der wird im- 
mer wieder dem Wirken der Jesuiten be- 
gegnen. Er wird deshalb auch ein Interesse 
daran haben, die Geschichte dieses Ordens 
einmal im Zusammenhang verfolgen zu 
können. Der Vf. hat sich zum Ziel gesetzt, 
die Geschichte der Gesellschaft Jesu von 
ihren Anfängen bis heute in einem Band 
darzustellen, und zwar unter Verarbeitung 
der wichtigsten Ergebnisse der umfangrei- 
chen historischen Forschung der letzten 50 
Jahre. 

Der äußere Aufbau des Werkes folgt der 
Chronologie. Kp. 1 ist dem Gründer Igna- 
tius von Loyola selbst gewidmet; Kp. 2-5 
behandeln die große Zeit des Ordens 1556 
bis 1757, bis zum Beginn der Vertreibun- 
gen; Kp. 6 schildert die Periode des Unter- 
gangs und der Wiederherstellung; Kp. 7 
umfaßt das erste Jahrhundert der wieder- 
hergestellten Gesellschaft 1814-1914; Kp. 8 
schließlich gibt einen - vielleicht zu kurzen 
- Überblick über die Geschicke der G. J. im 
20. Jh. Innerhalb der einzelnen Zeitab- 
schnitte stellt der Vf. dann die Entwick- 
lungen in den verschiedenen Ländern und 
die Tätigkeitsbereiche des Ordens dar. Das 
äußere und innere Leben des Ordens wird 
stets auf dem allgemeinen kirchlichen, po- 
litischen, sozialen und kulturellen Hinter- 
grund gesehen. Viele behandelte Fragen 
sind nicht nur für die spezielle Ordensge- 
schichte, sondern auch für die allgemeine 
Kirchengeschichte von Interesse, wie z. B. 

die Schultätigkeit der Jesuiten, ihr Einfluß 
auf die Gegenreformation, die Auseinan- 
dersetzung mit dem Jansenismus, der Ri- 
tenstreit, die Rolle des Ordens beim Wie- 
deraufstieg des Papsttums im 19. Jh. 

Das Werk zeugt von großer Kenntnis 
der Quellen und der Fachliteratur. Die 
Darstellung ist anregend, teilweise span- 
nend, die Urteile sind maßvoll und ausge- 
wogen. Auch die Fehler des Ordens wer- 
den nicht verschwiegen. Im Augenblick 
handelt es sich bei dieser Studie wohl um 
die beste kurzgefaßte Gesamtgeschichte des 
Jesuitenordens. Im deutschen Sprachbe- 
reich gibt es derzeit nichts Gleichwertiges. 
Das Buch wird von Interesse für jeder- 
mann sein, der sich mit der Kirchenge- 
schichte der letzten Jahrhunderte beschäf- 
tigt. Den Jesuiten selbst aber könnte die 
Kenntnis ihrer Vergangenheit hilfreich für 
die Bewältigung ihrer Gegenwart sein. Die 
Geschichte bietet uns einen Schlüssel zum 
Verständnis des Ordens: die Kraft der An- 
passung an die jeweils neue Situation in 
der Treue zu seinem Ziel: dem Dienst in 
der Kirche. G. Switek SJ 

Doppelfeld, Basilius: Mönchtum und 
kirchlicher Heilsdienst. Entstehung und 
Entwicklung des nordamerikanischen 
Benediktinertums im 19. Jahrhundert 
(Münsterschwarzacher Studien, Bd. 22). 
Münsterschwarzach, Vier-Türme-Ver- 
lag 1974, 381 S., kart. DM 43,50. 

Auch dieser Band der •Münsterschwarz- 
acher Studien" bleibt dem Grundanliegen 
der Reihe treu: es geht um einen Beitrag 
zur Geschichte des Benediktinertums, zu- 
gleich aber um die aktuelle Fragestellung: 



Buchbesprechungen 477 

Grundlagen und Erneuerung des Möndi- 
tums überhaupt. 

Daß Ordensleben in allen seinen Aus- 
prägungen, also auch christliches Mönch- 
tum, immer Teilnahme ist am Heilsdienst 
der Kirche für die Menschen, kann seit dem 
II. Vatikanischen Konzil im Ernst nicht 
mehr bestritten werden. Das Problem ist 
übrigens gar nicht neu, es existiert, seitdem 
es benediktinisches Mönchtum gibt. Neu ist 
nur die Frage nach dem Wie, nach den For- 
men also eines von Mönchsgemeinschaften 
auszuübenden kirchlichen Heilsdienstes, 
wie er heute und morgen von jedem Mona- 
sterium je konkret zu tun ist. 

Vf. beschränkt sich auf diese Frage, denn 
für ihn (Mitglied einer Missionsabtei) gilt 
von vornherein als indiskutabel, was in 
monastisch-kontemplativen Kreisen aller- 
dings nicht immer so selbstverständlich ist: 
daß nämlich Mönchtum und kirchlicher 
Heilsdienst grundsätzlich vereinbar und 
faktisch aufeinander abzustimmen sind. 
Als Modelle solcher •Interdependenz", für 
die es kein Idealbild gibt, sondern nur ge- 
schichtliche Ausformungen, zeichnet der 
I. Teil die Entstehung und Entwicklung 
der beiden nordamerikanischen Kongrega- 
tionen in der zweiten Hälfte des vorigen 
Jahrhunderts: der amerikanisch-kassinen- 
sischen Kongregation (mit ihrem oft eigen- 
willigen Inspirator Bonifaz Wimmer aus 
Metten) und der schweizerisch-amerikani- 
schen Kongregation, die von Einsiedeln aus 
ihren Anfang nahm. Ein interessantes 
Stück Zeit-, Kirchen- und Ordensgeschichte, 
gründlich, anschaulich und mit reichem 
Quellenmaterial. Im II. Teil findet man die 
Auswertung und Beurteilung der zwei 
ganz verschiedenen Neuansätze mit ihren 
maßgebenden Motiven, Einflüssen und 
Vorbildern. Das schließlich führt zu den 
grundsätzlichen Überlegungen des letzten 
Kapitels, zu Funktion und Struktur eines 
Mönchtums, das Modelle reflektieren, aber 
nicht imitieren kann, sondern je verschie- 
den nach Ort, Zeit und Verhältnissen sich 
im Heilsdienst der Kirche engagiert und 
sich ihm verpflichtet weiß. 

Im Grund sind so zwei Bücher entstan- 
den, deren Verzahnung nicht ganz gelingt 
und wohl auch nicht gelingen kann. Als 
Prinzip und Hauptkriterium einer legiti- 
men Weiterentwicklung tritt eine Art 
Wirkungsgeschichte der Regula Benedicti 

in den Blick, keinesfalls deren Festschrei- 
bung um jeden Preis. Das und die konkret- 
theologischen Aussagen, zu denen Vf. auf 
induktivem Weg kommt, machen auch für 
den historisch weniger Interessierten diese 
Dissertation lesenswert. Im historischen 
Teil liegt der Akzent bisweilen etwas 
schwergewichtig auf Heilsdienst als Tätig- 
keit und Mönchtum als reguliertem Kon- 
ventsleben; der grundsätzliche Teil geht 
jedoch über diese zeitbedingte Sicht klar 
hinaus: Mönchsleben ist Heilsdienst. Damit 
wird das Wirken keineswegs verneint, es 
kann und soll aber mit dem Leben zu inne- 
rer Einheit und gegenseitiger Erfüllung 
gebracht werden. 

Was über die Chancen des spezifisch 
monastischen Dienstes für die kirchliche 
Pastoral gesagt wird, grundsätzlich wie 
konkret, zeugt von Erfahrung; ebenso was 
aufgezeigt wird an Einschränkung, aber 
auch Befruchtung des monastischen Lebens 
durch den konkreten kirchlichen Dienst. 
Mehr Angst, so ergibt die Lektüre, müßte 
man haben vor Selbstgenügsamkeit und 
Gruppenegoismus als vor den gewiß nicht 
problemlosen Anforderungen, die aus der 
•Heil-Losigkeit" gerade heute an die Mo- 
nasterien ergeht. Bei aller Behutsamkeit in 
Überlegung und Analyse zögert Vf. nicht, 
mit R. Kleiner einen •Tutiorismus des 
Wagnisses" als die bald •einzige Sicher- 
heit" in der augenblicklichen Situation 
(vgl. S. 365 f.) zu bejahen. 

Ergänzungsbedürftig ist die Literatur- 
liste; sie reicht nur bis zum Jahr 1972. Der 
auf S. 323f. zitierte Text der Synodenvor- 
lage •Die Orden und andere geistlichen 
Gemeinschaften" müßte u. E. als noch nicht 
endgültige Fassung gekennzeichnet werden. 
Z. T. leistet die Arbeit selbst, was sie als 
Desiderat diesem vorläufigen Text gegen- 
über äußert, was ein solches Dokument aber 
wohl nie leisten kann: die genauere Auf- 
schlüsselung der aufgezeigten pastoralen 
Möglichkeiten für den jeweiligen Orden. 
Man wünschte sich auch für andere Ge- 
meinschaften den gleichen Dienst. Zugleich 
und nicht an letzter Stelle, daß die eigenen 
Mitbrüder (und -Schwestern) reflektieren 
und je nach Möglichkeit zu realisieren su- 
chen, was hier erarbeitet wurde. 

C. Bamberg OSB 



Buchbesprechungen 478 

Demmer, Klaus: Die Lebensentschei- 
dung. Ihre moraltheologischen Grund- 
lagen. Verlag Ferdinand Schöningh, 
München-Paderborn-Wien 1974. 265 
S., kart. DM 24,-. 

Die Frage nach der Möglichkeit lebens- 
langer Bindungen gewinnt in der moral- 
theologischen Diskussion zunehmendes In- 
teresse. Dies hat verständliche Gründe: Die 
Diskussion um die Unauflöslichkeit der 
Ehe, aber auch die unübersehbare Tatsache 
vieler Ordensaustritte legen die Frage nach 
der Unwiderruflichkeit von Lebensent- 
scheidungen nahe, machen sie dringlich und 
verschärfen sie zugleich, denn in der Ver- 
gangenheit hat man vielleicht allzu selbst- 
verständlich mit diesem Begriff operiert, 
wie D. einleitend bemerkt (1). Demgegen- 
über stellt vorliegende Untersuchung es 
sich zur Aufgabe, die anthropologischen 
und theologischen Voraussetzungen einer 
solchen Redeweise zu bedenken. 

Im ersten Kapitel werden die philoso- 
phisch-anthropologischen Vorentscheidun- 
gen zur Behandlung des Themas unter 
dem Titel •Personale Selbstwerdung in 
Geschichte" dargelegt. Sie werden im zwei- 
ten Kapitel in eine grundlegende theolo- 
gische Besinnung auf die Glaubensentschei- 
dung des Christen (•Glaube und Entschei- 
dung") eingebracht, bevor dann von die- 
sen Voraussetzungen aus das dritte Kapi- 
tel (•Die Lebensentscheidung im Licht der 
Glaubensentscheidung") das Problem der 
Lebensentscheidung zusammenfassend auf- 
greift. Die Grundthese, die im theologi- 
schen Teil nur vertieft wird, kann man 
kurz etwa folgendermaßen wiedergeben: 
Das Verstehen und Verwirklichen der ein- 
maligen und unverzichtbaren eigenen per- 
sonalen Wahrheit geschieht in einem fort- 
schreitenden geschichtlichen Prozeß, in dem 
diese Wahrheit immer tiefer erkannt, aber 
auch aktiv durchgesetzt wird. Dieser Pro- 
zeß ist also selber wesentlich moralische 
Tat; diese Geschichte ist fortschreitende 
personale Selbsterhellung und freie schöp- 
ferische Entscheidung in einem, ist nie ein- 
fachhin objektiv verfügbar, sondern von 
ihrer Grundstruktur her ihrer selbst nur 
moralisch gewiß. Die eine unteilbare 
Wahrheit der Person sucht sich in einer 
unteilbaren Lebensentscheidung ihren an- 

gemessenen geschichtlichen Ausdruck, der 
aber nicht statisch festliegt, sondern einem 
lebenslangen Prozeß schöpferischer Selbst- 
erhellung und Selbstbewährung unterliegt. 
Grundsätzlich geht es auch bei Ereignissen 
oder Einsichten, welche die Richtigkeit des 
Lebensentwurfes in Frage stellen, um de- 
ren schöpferische Integration in den einmal 
gesetzten Anfang und somit um dessen 
Reifung und Vertiefung. Doch kann auch 
die Möglichkeit einer Korrektur der Le- 
bensentscheidung, welche die einmal ge- 
steckten Grenzen überschreitet, aufgrund 
des konkreten Verlaufs einer individuellen 
Lebensgeschichte gerade um der Wahrheit 
der Person willen nicht ausgeschlossen wer- 
den. 

Im großen und ganzen wird man - jeden- 
falls vom gewählten Ansatzpunkt einer 
transzendentalphilosophischen Besinnung 
auf die formalen Strukturen einer jeden 
Lebensentscheidung - die grundsätzliche 
Richtigkeit all dieser Überlegungen kaum 
bezweifeln können. Eine andere Frage ist 
die, ob eine so allgemeine Theorie der Le- 
bensentscheidung viel zur Deutung und 
Erklärung der gegenwärtigen geschichtlich- 
gesellschaftlichen Situation etwa des Or- 
denslebens - das nach D. mit im Hinter- 
grund der Überlegungen steht (4) - bei- 
tragen kann. Die Frage nach der Unwider- 
ruflidikeit einer solchen Entscheidung stellt 
sich ja in ihrer ganzen Schärfe erst im ganz 
konkreten Kontext der Institution Kirche 
und der Orden heute. Eine allgemeine for- 
male Überlegung über das Verhältnis von 
Person und Institution bekommt dieses 
Problem gar nicht in den Blick. Überhaupt: 
Kann die Nichtberücksichtigung von Daten 
der empirischen Anthropologie - Psycho- 
logie und Soziologie - als lediglich metho- 
dische Selbstbeschränkung angesehen wer- 
den, oder betrifft sie nicht vielmehr von 
vornherein die Sache selbst, um die es 
geht? 

Eine Einzelfrage: Ob man auch dann, 
wenn es um die Realisierung erkannter 
Wahrheit geht, gegen eine Korrektur der 
Lebensentscheidung mit den eventuell ent- 
stehenden noch größeren Opfern und 
Schwierigkeiten, als sie beim Ausharren in 
der alten Lebensform gegeben wären, ar- 
gumentieren kann (206 f), ist vom eigenen 
theologischen Anspruch z. B. des Rätestan- 
des her zu bezweifeln.   K.-H. Crumbach SJ 



Buchbesprechungen 479 

Rahner, Karl: Wagnis des Christen. 
Geistliche Texte. Herder Verlag, Frei- 
burg-Basel-Wien 1974. 192 S., geb. 
DM 20,-. 

Es gibt inzwischen - außer der großen 
Sammlung der •Schriften zur Theologie" - 
eine ganze Reihe von Bändchen, welche 
Schriften von Karl Rahner leicht greifbar 
vorstellen. Zum vorliegenden Buch kann 
man zunächst sagen, daß die Auswahl sehr 
gut gelungen ist: Alle Aufsätze - im gan- 
zen übrigens leicht lesbar - kreisen durch- 
weg um ein einheitliches Thema: die 
Grundgestalt und die unterscheidenden 
Akzente christlichen Lebens und deren 
Verwirklichung in der heutigen Zeit. Die 
Zusammenstellung mit Beiträgen, die rela- 
tiv ausführlich der Situation der Orden 
und dem Leben von Ordenschristen gewid- 
met sind, ist keineswegs von ungefähr, 
sondern wird im Zusammenhang wie von 
selbst zur entscheidenden Aussage. Ordens- 
leben steht nicht am Rande isoliert oder 
privilegiert neben dem Christenleben, son- 
dern ist nichts anderes als die gemeinschaft- 
liche Bemühung um das, worum es diesem 
geht.  Andererseits  wird  ein  Problembe- 

wußtsein geweckt, in dem die Frage nach 
der Zukunft der Ordensgemeinschaften als 
gemeinsame Frage aller Christen aufgeht. 

Aus dem ersten Teil (•Grundfragen") 
könnte man hervorheben die Beiträge •Was 
ist der Mensch?" (13-26) und •Warum bin 
ich heute Christ?" (27-40), und zwar wegen 
ihrer umfassenden Aussage und gedank- 
lichen Tiefe. Im zweiten Teil (•Christlicher 
Lebensvollzug") findet sich der kostbare 
und äußerst prägnante Text •Das Schwert 
des Glaubens" (59-63), aber auch die bei- 
den wichtigen Aufsätze über das Gebet 
(63 ff), wovon der zweite •Gebet - Zwie- 
gespräch mit Gott?"  (84-95) einen neuen 
- und doch schon im Grundansatz liegenden 
- Aspekt der Rahnerschen Gebetstheologie 
deutlich macht. Die Beiträge des dritten 
Teils über das Ordensleben (•Christsein 
im Orden") sagen Ermutigendes, schärfen 
aber auch den Blick für eine nüchterne 
Sicht. Sehr Schönes wird gesagt über den 
Beruf der Krankenschwester (141-148), 
Realistisches, aber Notwendiges zur Ewig- 
keit der Gelübde (151; vgl. 171) sowie zum 
Ordensgehorsam (159-174), außerdem aber 
auch Nachdenkliches zum Problem des Al- 
terns (174-181). K.-H. Crumbach SJ 

Advent und Weihnachten 

Schlier, Heinrich: Der Herr ist nahe. 
Adventsbetrachtungen. Freiburg, Her- 
der 1974. 112 S., kart.-lam. DM 9,80. 

In der Hl. Schrift zeigt der Advent - die 
Ankunft Gottes im Menschen Jesus, dem 
Christus - eine Vielfalt von Aspekten. Der 
Vf. wählt von ihnen drei aus: die Advents- 
frage, in der Frage des eingekerkerten Täu- 
fers an Jesus: »Bist Du, der da kommen 
soll?" (Mt 11,2-6), die Adventsfreude, von 
der Paulus in seinem Brief an die Gemeinde 
von Philippi schreibt (Phil 4,4-7), und die 
Adventsweisung an die Christen (an die 
Gemeinde von Thessalonich) für den Tag 
der Wiederkunft des Herrn (1 Thess 5,1-6). 
Was diese Meditationen kennzeichnet, 
sind folgende Merkmale: ein genaues, un- 
erbittliches Hinhorchen auf das biblische 
Wort, gedankliche Dichte und Sachbezo- 

genheit, ohne irgendwelche Psychologisie- 
rung (die Gefahr der pietistischen Fröm- 
migkeit), die Aktualisierung des Gottes- 
wortes auf die Gegenwart hin, wie sie wirk- 
lich ist, mit ihren Fragen und Nöten, ihrer 
Ohnmacht und ihren Täuschungen, und 
immer wieder im Angehen gegen modische 
Schlagworte im Raum der Kirche und der 
Theologie oder gegen die sogenannte •öf- 
fentliche Meinung"; denn nur so, meint der 
Vf., wird dem Menschen Antwort zuteil, 
eine Antwort, die Hoffnung weckt, Freude 
schenkt, wach und nüchtern sein läßt in der 
Wirrnis der Zeit. Trotz der gedanklichen 
Dichte ein einfaches, weil gläubiges Wort, 
ohne Fachgelehrsamkeit, ein Büchlein al- 
lerdings, das man oft zur Hand nehmen 
muß und auch kann, um es sich zu erschlie- 
ßen. 

F. Wulf SJ 



Buchbesprechungen 480 

Rahner, Karl: Was sollen wir jetzt tun? 
Vier Meditationen. Herder, Freiburg 
1974. 59 S. kart. DM 7,20. 

•In dieser winterlichen Zeit, in der wir 
Christen Advent feiern, wird die Welt 
stiller. Alles um uns her wird farblos und 
blaß. Es fröstelt uns ... Es ist, wie wenn 
die Welt kleinlaut geworden wäre und den 
Mut verloren hätte, sich selbst zu behaup- 
ten und stolz auf ihre Macht und ihr Leben 
zu sein. In dieser Zeit zeigt die Zeit der 
Welt ihre Armut, sie enttäuscht uns: sie 
kann nicht bewahren und verliert ständig 
in die Vergangenheit, was sie aus der Zu- 
kunft in ihre eigene Gegenwart hineinzu- 
gewinnen scheint" (20). Diese •Melancholie 
der Zeit« ist die Stimmung, in die vor- 
liegende adventliche Meditationen den 
Trost der Zeit hineinsprechen wollen, den 
Trost der Zeit, den diese hat, weil sie von 
Gott selber angenommen ist. So führen alle 
vier Meditationen von je verschiedenen 
Seiten her die alltägliche Erfahrung des 
Menschen vor die gleiche Forderung, die 
alle Verheißung in sich birgt: Die Erwar- 
tung von •Endzeit und Kommen des 
Herrn« (1.Meditation) kann sich nur dann 
wahrhaft christlich aussprechen, wenn sie 
sich selber in die Frage verwandelt: •Was 
sollen wir tun?" (3. Meditation). Der 
Mensch kann sich als der •Vorläufer" (2. 
Meditation), der er in der Vorläufigkeit 
seines Lebens, die er nie einholt, im Grunde 
immer bleibt, nur dann annehmen und 
aushalten, wenn er aus der tröstenden 
Wahrheit des •Gott ist mit uns" (4. Medi- 
tation) lebt. Diese aber kann nicht radikal 
genug gedacht werden, weil sie als absolute 
•Übertreibung" und Maßlosigkeit die wah- 
re Wahrheit ist, die unsere falsche Beschei- 
denheit immer wieder Lügen straft. 

Diese Meditationen sind ursprünglich 
•Sonntagspredigten", die für die Veröffent- 
lichung nicht eigens •vertieft" oder •ver- 
schönt" wurden. Sie sind so selber alltäg- 
lich gesprochenes Wort; Wort, das die Not 
der Sprache nicht verdeckt und verschweigt, 
fragend, stockend, zögernd, nüchtern, doch 
oft in echter Poesie, die aber Poesie des 
Alltags bleibt; ein Wort, das alltäglich den 
Trost des Christentums auszusprechen sich 
müht, der mitten im Alltag alles andere 
als alltäglich ist. K.-H. Crumbach SJ 

Mohr, Heinz-Gerd: Gott liebt die Esel. 
Diederichs 1972. 175 S. Pb., DM 19.80. 

Man erwartet ein vergnügliches Buch und 
wird nicht enttäuscht. Schon die 8 Bildta- 
feln und die 19 Textillustrationen (alte 
Holzschnitte und Stiche) bereiten eine 
Welt von Sympathie vor. Der erste Haupt- 
abschnitt allerdings: Der Esel im Spiegel 
der Dichtung, zeigt noch ein Gegenbild. 
Legenden, Anekdoten, alte und neue Ge- 
dichte kreisen zum großen Teil um den 
dummen, den komischen, den störrischen 
Esel. Der andere Hauptabschnitt: Der Esel 
in der Bibel zeichnet immer klarer ein lie- 
benswertes Bild von Bileams Eselin, vom 
Esel an der Krippe, auf der Flucht nach 
Ägypten, beim Einzug in Jerusalem. Er 
zeigt an diesen legendarischen oder histo- 
rischen Vorkommnissen, wie sich die christ- 
liche Frömmigkeit am Esel auf die Liebe 
Gottes zu aller Kreatur besann. Und läßt 
ahnen, was christliche Frömmigkeit für sich 
am Bilde des Esels ablas (D. Sundermann 
t 1631): •Ja, wo Christi Jünger nit werden 
/ Zu Eseln gar und Narren auf Erden, / So 
mag ihr keiner sein ein Christ, / Und ihm 
der Anfang noch gebrist." 

Diese frömmigkeitsgeschichtliche Para- 
phrase zur Predigt Jesu: •Wenn ihr nicht 
werdet wie die Esel..." ist eine Exegese 
zum Weihnachtsgeheimnis: Gott wird 
Kreatur, die ungewohnt, aber richtig ist. 
Über das Ungewohnte, manchmal Bizarre 
hilft der nüchterne, berichtende Stil des 
Autors hinweg, der einfachhin die Tradi- 
tion zu Wort kommen läßt. Der Hinweis, 
daß »im Pseudo-Matthäus-Evangelium, 
einem um das 8./9. Jahrhundert entstande- 
nen Sammelwerk .. . zum ersten Male Ochs 
und Esel an die Krippe Jesu plaziert« wer- 
den, ist nicht haltbar. Nach J Ziegler (Mü- 
TheolZt 3, 1952) ist dieser Text - Mitte 
5. Jahrhunderts! - Endpunkt •einer langen 
Entwicklung", die schon bei Origenes (nicht 
erst bei Isidor v. Sevilla: der Autor im 
Lexikon der Symbole, 1 71, 93) großartig 
theologisch entfaltet wurde. 

Heinz Mohrs Stärke liegt in der Volks- 
kunde von Mittelalter und Barock. Hier 
sprechen die Texte und Bilder und künden 
(Weihnachtspredigt 1960 von M. Lelong): 
•Was der Esel durch die Jahrhunderte bis 
hin zu uns trägt, ist das Mysterium der Ein- 
fachheit und der Güte Gottes."Sudbrack SJ 


