BUCHBESPRECHUNGEN

Heilige Schrift

Lurker, Manfred: Worterbuch bibli-
scher Bilder und Symbole. Kosel,
Miinchen 1973. 435 S., geb. DM 29,50.

Dieses handliche Lexikon mochte ganz all-
gemein dem Bibelleser, aber auch den
Theologen und Katecheten helfen, den
Sinn biblischer Bildmotive und ihrer oft
weitverzweigten Zusammenhinge hinter-
griindiger zu sehen. Es stéfit m. E. in cine
Marktliike, denn die sonst zahlreichen bi-
blischen Lexika befassen sich meistens nur
am Rande mit dem tieferen Symbolgehalt
der von ihnen dargelegten Begriffe. Wie
schon der Einleitungsartikel zeigt, ist die-
ses Unternchmen iduBerst schwierig, und
das awns mehreren Griinden. Wie den
Symbolbegriff abgrenzen? Welche Begriffe
demnach fir ein einschldgiges Waorterbuch
auswihlen? Welche Relationen soll man
besonders hervorheben? Die zwischen dem
Schépfer und seinen Geschopfen? Die zwi-
schen den verschiedenen Kategorien des
Seienden (Menschen, Tiere, Pflanzen, An-
organisches, Ereignisse, Erlebnisse, Lebens-
pbasen usw.)? Oder was sonst?

Der VI. bietet in alphabetischer Reihen-
folge rund 200/250 Stichworte, die unter
Voraussetzung eines nicht zu eng gefafiten
Bild- und Symbolbegriffes in Frage kom-
men. Zundchst erldutert er ganz knapp ihre
entsprechende Verwendung im Alten
Orient und in der Antike, wobei er aller-
dings mit der humanistisch klassischen Bil-
dung seiner Leser rechnet. Im Gbrigen ist
dieser auf die meistens (nicht immer) bei-
gefligten Literaturangaben angewiesen.
Der zweite und dritte Abschnitt der Artikel
unterrichtet nach Art einer Konkordanz
dber die Symbolvorstellungen, dic im Al-
ten und Neuven Testament mit den Stich-
worten verbunden sind (zitiert wird nach
der Bibeliibersetzung von Hamp-Stenzel-
Kirzinger, Aschaffenburg 1959). Hier
hitte man sich eine stirkere Verdeutli-
chung der eventuellen Gegensitze oder
Unterschiede zwischen antiken und bibli-

schen Vorstellungen gewiinscht. Aber kann
das ein kleines Lexikon Gberhaupt leisten?
Der letztere Abschnitt der Stichwortartikel
bringt kurze Hinweise iiber das Weiterwir-
ken der biblischen Bilder und Symbole im
Scrifttoum der Kirchenviter, in Liturgie
und dhristlicher Kunst. Das Buch bietet au-
Rerdem ein Register, aus dem zusétzlich zu
erkennen ist, durch welche Einzelmotive
bestimmte Sachbegriffe am hiufigsten sym-
bolisiert wurden, sowie ein Bibelstellenre-
gister und erginzende, weiterfiihrende Li-
teraturhinweise.

Zweifellos regt dieses Lexikon dazu an,
Uber die Mehrdimensionalitit der Sprache
und die Tiefenschichten unserer Wirklich-
keit zu meditieren und zu reflektieren. Das
Problem des Mythischen in der Bibel wird
jedoch nur oberflichlich berihrt, vermut-
lich, weil der V. zu vieles auf zu knappem
Raum behandeln wollte.

F.-]. Steinmetz S]

Meves, Christa: Die Bibel antwortet
uns in Bildern. Tiefenpsychologische
Textdeutungen im Hinblick auf Le-
bensfragen heute (Herderbucherei Bd.
461). Freiburg 1973. 160 S., kart. DM
3,90.

Bibelauslegung ist nach verbreiteter Auf-
fassung das Vorrecht der Exegeten. Dafi
eine Psychologin bei dieser Arbeit nicht
bloff behilflich, sondern von grofiem Nut-
zen sein konnte, ist zumindest noch nicht
selbstverstindlich. Der vorliegende Ver-
such zeigt hingegen iiberzeugend, welchen
Beitrag die Psychologie tatsichlich fiir die
Exegese leisten kann, obwohl V{. die Pro-
bleme nur beispielhaft und noch kaum sy-
stematisch in Angriff nimmt, und obwohl
der Titel des Bichleins dem Mifiverstind-
nis Vorschub leistet, als sei es lediglich die
Eigenart der Bibel und nicht des menschli-
chen Verstehens schlechthin, wenn in Bil-



Buchbesprechungen

dern gesprochen wird. (Insofern ist die
Fragestellung nicht gerade philosophisch
tief angesetzt.)

Die Lektiire des Versuches lohnt sich zu-
nachst fiir alle, die vielleicht der Meinung
sind, die Bibel enthalte lediglich interes-
sante historische, allenfalls heilsgeschichtli-
che Berichte, deren unmittelbare existen-
tielle Bedeutung im dunkeln bleibe. Das
gilt vielleicht nicht so sehr fiir die Gleich-
nisse, die u. a. als Beispiele angefiihrt wer-
den, sicher aber fiir die Geschichten vom
Siindenfall, von Ijob, Jona, Jakob und Jo-
sef sowie vor allem von den apokalypti-
schen Visionen, die dem gewdhnlichen Le-
ser allzuoft ginzlich unverstindlich blei-
ben. Der Vf. gelingt es durchweg, zumin-
dest Verstindnis und Interesse fir die zeit-
losen Wahrheiten zn wecken, die mégli-
cherweise in diesen biblischen Geschichten
enthalten sind. Die oft behauptete schwer
zu iiberbriikende Kluft zwischen den al-
ten Kulturen und unserem technischen
Zeitalter scheint hier auf weite Strecken
kaum noch vorhanden. Weniger angenehm
ist vielleicht, dafl der Sinn der alten Texte
zuweilen in einem psychotherapeutischen
Predigerton als ganz praktische Lebens-
hilfe dargeboten wird.

Lesenswert sind diese Essays m. E. je-
doch anch fiir die Fachexegeten, die zu sehr
auf ihre historisch-kritischen Methoden be-
schrankt sind, um wieder neu zu sehen, dafl
lebendige Schriftauslegung nicht allein eine
Frage der Methode, sondern ebensosehr
Ergebnis wirklich wachsamer religidser In-
tuition sein kann. Diese mag auf weite
Strecken recht subjektiv erscheinen oder als
bloB psychologische Bestitigung biblischer
Weisheit. Ist sie nicht dennoch ein will-
kommenes Glaubenszeugnis, das Beachtung
verdient? F.-]. Steinmetz S]

Maier, Johann | Schubert, Kurt: Die
Qumran-Essener. Texte der Schrift-
rollen und Lebensbild der Gemeinde
(UNI-Taschenbiicher Nr. 224). Ernst
Reinhardt Verlag Miinchen/Basel 1973.
315 S., kart. DM 14,80.

Unter der zahlreichen Literatur, die in den
letzten Jahrzehnten iiber die Handschrif-
tenfunde von Qumran erschienen ist, nimmt
diese Ausgabe m. W. eine Sonderstellung

475

ein, insofern hier nicht blof iiber die Texte
gesprochen, sondern zugleich auch eine wis-
senschaftlich branchbare deutsche Uberset-
zung der wichtigsten Schriftrollen geboten
wird (verf. von H. Maier, Prof. fiir Juda-
istik an der Universitit K6ln). Das Lebens-
bild der Gemeinde von Qumran zeichnet K.
Schubert (Vorstand des Instituts fiir Juda-
istik in Wien), wobei er die verschiedenen
Aspekte der Frage iibersichtlich ordnet und
kurz, aber sorgfiltig informiert. Nach Be-
sprechung der verschiedenen Funde (der
hebriischen, deuterokanonischen Schriften
und Pseudepigraphen) behandelt er die
Kanonfrage (ob alle diese Texte oder nur
ein Teil derselben als heilige und gdttlich
inspirierte angesehen wurden), das Alter
der Handschriften (als Terminus ante quem
der Abfassung wird das Jahr 68 nach Chri-
stus angegeben), ihre Fundgeschichte und
die weiterfilhrenden Grabungen in der
Klosterruine von Chirbet Qumran. Weitere
Artikel befassen sich mit den Vorgingern
der Gemeinde, ihrer Entstehungsgeschichte
und ihren verschiedenen Gruppen (der
nicht-monastischen und der monastischen)
sowie ihrer Gemeindetheologie.

Vor allem interessiert natiirlich das Ver-
hiltnis der Qumran-Essener zum Urchri-
stentum und zu den verschiedenen Schrif-
ten des NT. Hier fillt Schubert ansgewo-
gene, zuweilen allerdings auch recht defini-
tive Urteile, ohne ausfithrliche wissen-
schaftliche Ausecinandersetzung. Den Ein-
wand, dafl im Neuen Testament nirgends
von Essenern die Rede ist und daf ein sol-
cher Tatbestand auflerordentlich befrem-
det, falls das NT und die Essener dem sel-
ben Milieu entstammen, pariert Sch. u. a.
mit der Bemerkung: , Wir wissen nicht ein-
mal, wie die Essener zu diesem Namen ge-
kommen sind und ob sie ihn selbst iiber-
haupt je gefithrt haben“ (107). Wenn das
NT von solchen spricht, die auf das ,Reich
Gottes* warteten, so seien die Essener da-
rin einbegriffen (109). Dafl Johannes der
Taufer die qumran-essenischen Lehren ge-
kannt hat, sei so gut wie sicher. Uber das
Verhiltnis Jesu zu den Essenern kdnne
wohl gesagt werden, dafl ihn das gemein-
same Milien wohl mit diesen verbindet,
seine Lehre und Person aber dariiber hin-
ausfithren (127). Im allgemeinen behandelt
Sch. dann noch die Beziehung der Qumran-
Texte zu den johanneischen Schriften, zu



Buchbesprechungen

Paulus, zum Hebréaerbrief und zum Rabbi-
nismus. Zu den wichtigsten Ergebnissen
der Qumranforschung gehdrt es, den jidi-
schen Ursprung des Johannesevangeliums
eindeutig erwiesen zu haben. Alle Bezie-
hungs-Verhaltnisse stehen jedoch unter der
Einschrinkung: Es soll nicht behauptet

Ordensleben

Bangert, William V., §].: A History of
the Society of Jesus. St. Louis, The In-
stitute of Jesuit Sources, 1972. XII, 558
S., Ln. § 14,75.

Wer sich ernsthaft mit der Kirchengeschich-
te von der Katholischen Reform im 16. Jh.
an bis heute beschiftigen will, der wird im-
mer wieder dem Wirken der Jesuiten be-
gegnen. Er wird deshalb auch ein Interesse
daran haben, die Geschichte dieses Ordens
einmal im Zusammenhang verfolgen zu
konnen. Der Vi. hat sich zum Ziel gesetzt,
die Geschichte der Gesellschaft Jesu von
ihren Anfingen bis heute in einem Band
darzustellen, und zwar unter Verarbeitung
der wichtigsten Ergebnisse der umfangrei-
chen historischen Forschung der letzten 50
Jahre.

Der duflere Aufbau des Werkes folgt der
Chronologie. Kp. 1 ist dem Griinder Igna-
tius von Loyola selbst gewidmet; Kp. 2-5
behandeln die grofle Zeit des Ordens 1556
bis 1757, bis zum Beginn der Vertreibun-
gen; Kp. 6 schildert die Periode des Unter-
gangs und der Wiederherstellung; Kp. 7
umfafit das erste Jahrhundert der wieder-
hergestellten Gesellschaft 1814-1914; Kp. 8
schliefilich gibt einen — vielleicht zu kurzen
— Uberblick iiber die Geschicke der G. J. im
20. Jh. Innerhalb der einzelnen Zcitab-
schnitte stellt der Vi. dann die Entwick-
lungen in den verschicdenen Lindern und
die Titigkeitsbereiche des Ordens dar. Das
duflere und innere Leben des Ordens wird
stets auf dem allgemeinen kirchlichen, po-
litischen, sozialen und kulturellen Hinter-
grund gesehen. Viele behandelte Fragen
sind nicht nur fir die spezielle Ordensge-
schichte, sondern auch fur die allgemeine
Kirchengeschichte von Interesse, wie z. B.

476

werden, dafl in allen Fillen eine direkte
Abhidngigkeit der neutestamentlichen von
den qumran-essenistischen Auffassungen
angenommen werden mufl oder darf (107).
Man wird auch in Zukunft manche dieser
Fragen offen lassen miissen.

F.-]. Steinmetz S]

die Schultiitigkeit der Jesuiten, ihr Einflufl
auf die Gegenreformation, die Auseinan-
dersetzung mit dem Jansenismus, der Ri-
tenstreit, die Rolle des Ordens beim Wie-
deraufstieg des Papsttums im 19. Jh.

Das Werk zeugt von grofler Kenntnis
der Quellen und der Fachliteratur. Die
Darstellung ist anrcgend, teilweise span-
nend, die Urteile sind mafivoll und ausge-
wogen. Auch die Febler des Ordens wer-
den nicht verschwiegen. Im Augenblick
handelt es sich bei dieser Studie wohl um
die beste kurzgefafite Gesamtgeschichte des
Jesuitenordens. Im deutschen Sprachbe-
reich gibt es derzeit nichts Gleichwertiges.
Das Buch wird von Interesse fir jeder-
mann sein, der sich mit der Kirchenge-
schichte der letzten Jahrhunderte beschif-
tigt. Den Jesuiten selbst aber kénnte die
Kenntnis ihrer Vergangenheit bilfreich fiar
die Bewiltigung ibrer Gegenwart sein. Die
Geschichte bietet uns einen Schliissel zum
Verstindnis des Ordens: die Kraft der An-
passung an die jeweils neue Situation in
der Treue zu seinem Ziel: dem Dienst in
der Kirche. G. Switek §]

Doppelfeld, Basilius: Moénchtum und
kirchlicher Heilsdienst. Entstehung und
Entwicklung des nordamerikanischen
Benediktinertums im 19. Jahrhundert
(Miinsterschwarzacher Studien, Bd. 22).
Miinsterschwarzach, Vier-Tiirme-Ver-
lag 1974, 381 S., kart. DM 43,50.

Auch dieser Band der ,Miinsterschwarz-
acher Studien“ bleibt dem Grundanliegen
der Reihe treu: es geht um einen Beitrag
zur Geschichte des Benediktinertums, zu-
gleich aber um die aktuelle Fragestellung:



Buchbesprechungen

Grundlagen und Erneuerung des Monch-
tums iiberhaupt.

Daf Ordensleben in allen seinen Aus-
priagungen, also auch dhristliches Monch-
tum, immer Teilnahme ist am Heilsdienst
der Kirche fiir die Menschen, kann seit dem
II. Vatikanischen Konzil im Ernst nicht
mehr bestritten werden. Das Problem ist
tbrigens gar nicht neu, es existiert, seitdem
es benediktinisches Ménchtum gibt. Neu ist
nur die Frage nach dem Wie, nach den For-
men also eines von Ménchsgemeinschaften
auszuiibenden kirchlichen Heilsdienstcs,
wie er heute und morgen von jedem Mona-
sterium je konkret zu tun ist.

VI. beschrinkt sich auf diese Frage, denn
fiir ihn (Mitglied einer Missionsabtei) gilt
von vornherein als indiskutabel, was in
monastisch-kontemplativen Kreisen aller-
dings nicht immer so selbstverstindlich ist:
daf nimlich Monchtum und Kkirchlicher
Heilsdienst grundsitzlich vereinbar und
faktisch aufeinander abzustimmen sind.
Als Modelle solcher ,Interdependenz®, fiir
die es kein Idealbild gibt, sondern nur ge-
schichtliche Ausformungen, zeichnet der
I. Teil die Entstehung und Entwicklung
der beiden nordamerikanischen Kongrega-
tionen in der zweiten Hilfte des vorigen
Jahrhunderts: der amerikanisch-kassinen-
sischen Kongregation (mit ibrem oft eigen-
willigen Inspirator Bonifaz Wimmer aus
Metten) und der schweizerisch-amerikani-
schen Kongregation, die von Einsiedeln aus
ihren Anfang nahm. Ein interessantes
Stiick Zeit-, Kirchen- und Ordensgeschidhte,
griindlich, anschaulich und mit reichem
Quellenmaterial. Im II. Teil findet man die
Auswertung und Beurteilung der zwei
ganz verschiedenen Neuansidtze mit ihren
mafigebenden Motiven, Einflissen und
Vorbildern. Das schlieflich fiibrt zu den
grundsatzlichen Uberlegungen des letzten
Kapitels, zu Funktion und Struktur eines
Moénchtums, das Modelle reflektieren, aber
nicht imitieren kann, sondern je verschie-
den nach Ort, Zeit und Verhiltnissen sich
im Heilsdienst der Kirche engagiert und
sich ibm verpflichtet weif.

Im Grund sind so zwei Biicher entstan-
den, deren Verzahnung nicht ganz gelingt
und wohl audh nicht gelingen kann. Als
Prinzip und Hauptkriterium einer legiti-
men Weiterentwidklung tritt eine Art
Wirkungsgeschichte der Regula Benedicti

4717

in den Blick, keinesfalls deren Festschrei-
bung um jeden Preis. Das und die konkret-
theologischen Aussagen, zu denen V{. auf
induktivem Weg kommt, machen auch fiir
den historisch weniger Interessierten diese
Dissertation lesenswert. Im historischen
Teil liegt der Akzent bisweilen etwas
schwergewichtig auf Heilsdienst als Tatig-
keit und Monchtum als reguliertem Kon-
ventsleben; der grundsitzliche Teil geht
jedoch iber diese zeitbedingte Sicht klar
hinaus: Mondchsleben ist Heilsdienst. Damit
wird das Wirken keineswegs verneint, es
kann und soll aber mit dem Leben zu inne-
rer Einbeit und gegenseitiger Erfiillung
gebracht werden.

Was iiber die Chancen des spezifisch
monastischen Dienstes fiir die kirchliche
Pastoral gesagt wird, grundsitzlich wie
konkret, zeugt von Erfahrung; ebenso was
aufgezeigt wird an Einschrinkung, aber
auch Befruchtung des monastischen Lebens
durch den konkreten kirchlichen Dienst.
Mehr Angst, so ergibt die Lektiire, miifite
man haben vor Selbstgeniigsamkeit und
Gruppenegoismus als vor den gewif nicht
problemlosen Anforderungen, die aus der
~Heil-Losigkeit* gerade heute an die Mo-
nasterien ergeht. Bei aller Behutsamkeit in
Uberlegung und Analyse zdgert V{. nicht,
mit R. Kleiner einen ,Tutiorismus des
Wagnisses“ als die bald ,einzige Sicher-
heit“ in der augenblicklichen Situation
(vgl. S. 365 1.) zu bejahen.

Erginzungsbediirftig ist die Literatur-
liste; sie reicht nur bis zum Jabr 1972. Der
auf S. 328f. zitierte Text der Synodenvor-
lage ,Die Orden und andere geistlichen
Gemeinschaften“ miifite u. E. als noch nicht
endgiiltige Fassung gekennzeichnet werden.
Z. T. leistet die Arbeit selbst, was sie als
Desiderat diesem vorldufigen Text gegen-
iber duflert, was ein solches Dokument aber
wohl nie leisten kann: die genauere Auf-
schlisselung der aufgezeigten pastoralen
Méoglichkeiten fiir den jeweiligen Orden.
Man winschte sich auch fiir andere Ge-
meinschaften den gleichen Dienst. Zugleich
und nicht an letzter Stelle, dafl die eigenen
Mitbriider (und -schwestern) reflektieren
und je nach Moglichkeit zu realisieren su-
chen, was hier erarbeitet wurde.

C. Bamberg OSB



Buchbesprechungen

Demmer, Klaus: Die Lebensentschei-
dung. Thre moraltheologischen Grund-
lagen. Verlag Ferdinand Schoningh,
Miinchen—Paderborn—Wien 1974. 265
S., kart. DM 24,-.

Die Frage nach der Méoglichkeit lebens-
langer Bindungen gewinnt in der moral-
theologischen Diskussion zunehmendes In-
teresse. Dies hat verstindliche Grinde: Die
Diskussion um die Unauflgslichkeit der
Ehe, aber auch die uniibersehbare Tatsache
vieler Ordensaustritte legen die Frage nach
der Unwiderruflichkeit von Lebensent-
scheidungen nahe, machen sie dringlich und
verschirfen sie zugleich, denn in der Ver-
gangenheit hat man vielleicht allzu selbst-
verstindlich mit diesem Begriff operiert,
wie D. einleitend bemerkt (1). Demgegen-
dber stellt vorliegende Untersuchung es
sich zur Aufgabe, die anthropologischen
und theologischen Voraussetzungen einer
solchen Redeweise zu bedenken.

Im ersten Kapitel werden die philoso-
phisch-anthropologischen Vorentscheidun-
gen zur Behandlung des Themas unter
dem Titel ,Personale Selbstwerdung in
Geschichte“ dargelegt. Sie werden im zwei-
ten Kapitel in eine grundlegende theolo-
gische Besinnung auf die Glaubensentschei-
dung des Christen (,Glaube und Entschei-
dung®) eingebracht, bevor dann von die-
sen Voraussetzungen aus das dritte Kapi-
tel (,Die Lebensentscheidung im Licht der
Glaubensentscheidung“) das Problem der
Lebensentscheidung zusammenfassend auf-
greift. Die Grundthese, die im theologi-
schen Teil nur vertieft wird, kann man
kurz etwa folgendermaflen wiedergeben:
Das Verstehen und Verwirklichen der ein-
maligen und unverzichtbaren eigenen per-
sonalen Wahrheit geschieht in einem fort-
schreitenden geschichtlichen Prozefl, in dem
diese Wahrheit immer tiefer erkannt, aber
auch aktiv durchgesetzt wird. Dieser Pro-
zefl ist also selber wesentlich moralische
Tat; diese Geschichte ist fortschreitende
personale Selbsterhellung und freie schop-
ferische Entscheidung in einem, ist nie ein-
fachhin objektiv verfiigbar, sondern von
ihrer Grundstruktur her ibrer selbst nur
moralisch gewifl. Die eine unteilbare
Wahrheit der Person sucht sich in einer
unteilbaren Lebensentscheidung ihren an-

478

gemessenen geschichtlichen Ausdrudk, der
aber nicht statisch festliegt, sondern einem
lebenslangen Prozefl schopferischer Selbst-
erhellung und Selbstbewdhrung unterliegt.
Grundsitzlich geht es auch bei Ereignissen
oder Einsichten, welche die Richtigkeit des
Lebensentwurfes in Frage stellen, um de-
ren schipferische Integration in den einmal
gesetzten Anfang und somit um dessen
Reifung und Vertiefung. Doch kann auch
die Méoglichkeit einer Korrektur der Le-
bensentscheidung, welche die einmal ge-
steckten Grenzen iiberschreitet, aufgrund
des konkreten Verlaufs einer individuellen
Lebensgeschichte gerade um der Wabrheit
der Person willen nicht ausgeschlossen wer-
den.

Im groflen und ganzen wird man - jeden-
falls vom gewdhlten Ansatzpunkt einer
transzendentalphilosophischen Besinnung
auf die formalen Strukturen einer jeden
Lebensentscheidung - die grundsitzliche
Richtigkeit all dieser Uberlegungen kaum
bezweifeln kénnen. Eine andere Frage ist
die, ob eine so allgemeine Theorie der Le-
bensentscheidung viel zur Deutung und
Erklirung der gegenwirtigen geschichtlich~
gesellschaftlichen Situation etwa des Or-
denslebens ~ das nach D. mit im Hinter-
grund der Uberlegungen steht (4) — bei-
tragen kann. Die Frage nach der Unwider-
ruflichkeit einer solchen Entscheidung stellt
sich ja in ihrer ganzen Schirfe erst im ganz
konkreten Kontext der Institution Kirche
und der Orden heute. Eine allgemeine for-
male Uberlegung iiber das Verhaltnis von
Person und Institution bekommt dieses
Problem gar nidht in den Blick. Uberhaupt:
Kann die Nidhtbericksichtigung von Daten
der empirischen Anthropologie — Psycho-
logie und Soziologie — als lediglich metho-
dische Selbstbeschrinkung angesehen wer-
den, oder betrifft sie nicht vielmehr von
vornherein die Sache selbst, um die es
geht?

Eine Einzelfrage: Ob man auch dann,
wenn es um die Realisierung erkannter
Wabhrheit geht, gegen eine Korrektur der
Lebensentscheidung mit den eventuell ent-
stehenden noch gréfleren Opfern und
Schwierigkeiten, als sie beim Ausharren in
der alten Lebensform gegeben waren, ar-
gumentieren kann (206 f), ist vom eigenen
theologischen Anspruch z. B. des Rétestan-
des her zu bezweifeln. K.-H. Crumbach S]



Budhbesprechungen

Rahner, Karl: Wagnis des Christen.
Geistliche Texte. Herder Verlag, Frei-
burg-Basel-Wien 1974. 192 S., geb.
DM 20,-.

Es gibt inzwischen — aufler der groflen
Sammlung der ,Schriften zur Theologie“ -
eine ganze Reihe von Bindchen, welche
Sciriften von Karl Rabner leicht greifbar
vorstellen. Zum vorliegenden Buch kann
man zundchst sagen, dafl die Auswahl sehr
gut gelungen ist: Alle Aufsitze — im gan-
zen iibrigens leicht lesbar — kreisen durch-
weg um ein einheitliches Thema: die
Grundgestalt und die unterscheidenden
Akzente christlichen Lebens und deren
Verwirklichung in der heutigen Zeit. Die
Zusammenstellung mit Beitragen, die rela-
tiv ausfiihrlich der Situation der Orden
und dem Leben von Ordenschristen gewid-
met sind, ist keineswegs von ungefihr,
sondern wird im Zusammenhang wie von
selbst zur entscheidenden Aussage. Ordens-
leben steht nicht am Rande isoliert oder
privilegiert neben dem Christenleben, son-
dern ist nichts anderes als die gemeinschaft-
liche Bemithung um das, worum es diesem
geht. Andererseits wird ein Problembe-

Advent und Weihnachten

Schlier, Heinrich: Der Herr ist nahe.
Adventsbetrachtungen. Freiburg, Her-
der 1974, 112 S., kart.-lam. DM 9,80.

In der HL. Schrift zeigt der Advent - die
Ankunft Gottes im Menschen Jesus, dem
Christus — eine Vielfalt von Aspekten. Der
V{. wahlt von ihnen drei aus: die Advents-
frage,in der Frage des eingekerkerten Tau-
fers an Jesus: »Bist Du, der da kommen
soll?“ (Mt 11,2-6), die Adventsfreude, von
der Paulus in seinem Brief an die Gemeinde
von Philippi schreibt (Phil 4,4-7), und die
Adventsweisung an die Christen (an die
Gemeinde von Thessalonich) fiir den Tag
der Wiederkunft des Herrn (1 Thess 5, 1-6).
Was diese Meditationen kennzeichnet,
sind folgende Merkmale: ein genaues, un-
erbittliches Hinkorchen auf das biblische
Wort, gedankliche Dichte und Sachbezo-

479

wufitsein geweckt, in dem die Frage nach
der Zukunft der Ordensgemeinschaften als
gemeinsame Frage aller Christen aufgeht.

Aus dem ersten Teil (,Grundfragen)
kénnte man hervorheben die Beitrige , Was
ist der Mensch?“ (18-26) und , Warum bin
ich heute Christ?“ (27-40), und zwar wegen
ibrer umfassenden Aussage und gedank-
lichen Tiefe. Im zweiten Teil (,,Christlicher
Lebensvollzug“) findet sich der kostbare
und duflerst prignante Text ,Das Schwert
des Glaubens® (59-63), aber auch die bei-
den wichtigen Aufsidtze iiber das Gebet
(63 ff), wovon der zweite ,Gebet — Zwie-
gesprich mit Gott?“ (84-95) einen neuen
—und doch schon im Grundansatz liegenden
~ Aspekt der Rahnerschen Gebetstheologie
deutlich macht. Die Beitrdge des dritten
Teils iiber das Ordensleben (,Christsein
im Orden“) sagen Ermutigendes, schirfen
aber auch den Blick fiir eine niichterne
Sicht. Sehr Schénes wird gesagt iiber den
Beruf der Krankenschwester (141-148),
Realistisches, aber Notwendiges zur Ewig-
keit der Gelibde (151; vgl. 171) sowie zum
Ordensgehorsam (159-174), auflerdem aber
auch Nachdenkliches zum Problem des Al-
terns (174-181). K.-H. Crumbach S]

genheit, ohne irgendwelche Psychologisie-
rung (die Gefahr der pietistischen From-
migkeit), die Aktualisierung des Gottes-
wortes auf die Gegenwart hin, wie sie wirk-
lich ist, mit ihren Fragen und Néten, ihrer
Obnmacht und ihren T#uschungen, und
immer wieder im Angehen gegen modische
Schlagworte im Raum der Kirche und der
Theologie oder gegen die sogenannte ,6f-
fentliche Meinung“; denn nur so, meint der
V1., wird dem Menschen Antwort zuteil,
eine Antwort, die Hoffnung wedkt, Freude
schenkt, wach und niichtern sein 1afit in der
Wirrnis der Zeit. Trotz der gedanklichen
Didate ein einfaches, weil glaubiges Wort,
ohne Fachgelehrsamkeit, ein Biichlein al-
lerdings, das man oft zur Hand nchmen
mufl und auch kann, um es sich zu erschlie-
fen.

F.Wulf §]



Buchbesprechungen

Rahner, Karl: Was sollen wir jetzt tun?
Vier Meditationen. Herder, Freiburg
1974. 59 S. kart. DM 7,20.

»In dieser winterlichen Zeit, in der wir
Christen Advent feiern, wird die Welt
stiller. Alles um uns her wird farblos und
blafl. Es fréstelt uns ... Es ist, wie wenn
die Welt kleinlaut geworden wire und den
Mut verloren hitte, sich selbst zu behaup-
ten und stolz auf ihre Macht und ihr Leben
zu sein. In dieser Zeit zeigt die Zeit der
Welt ihre Armut, sie enttiuscht uns: sie
kann nicht bewahren und verliert stindig
in die Vergangenheit, was sie aus der Zu-
kunft in ihre eigene Gegenwart hineinzu-
gewinnen scheint“ (20). Diese ,Melancholie
der Zeit« ist die Stimmung, in die vor-
liegende adventliche Meditationen den
Trost der Zeit hineinsprechen wollen, den
Trost der Zeit, den diese hat, weil sie von
Gott selber angenommen ist. So fithren alle
vier Meditationen von je verschiedenen
Seiten her die alltigliche Erfahrung des
Menschen vor die gleiche Forderung, die
alle Verheiflung in sich birgt: Die Erwar-
tung von ,Endzeit und Kommen des
Herrn« (1.Meditation) kann sich nur dann
wahrhaft christlich aussprechen, wenn sie
sich selber in die Frage verwandelt: ,Was
sollen wir tun?“ (3. Meditation). Der
Mensch kann sich als der ,Vorldufer“ (2.
Meditation), der er in der Vorliufigkeit
seines Lebens, die er nie einholt, im Grunde
immer bleibt, nur dann annchmen und
aushalien, wenn er aus der tréstenden
‘Wahrheit des ,Gott ist mit uns“ (4. Medi-
tation) lebt. Diese aber kann nicht radikal
genug gedacht werden, weil sie als absolute
»Ubertreibung“ und Mafilosigkeit die wah-
re Wahrheit ist, die unsere falsche Beschei-
denheit immer wieder Liigen straft.

Diese Meditationen sind urspringlich
~Sonntagspredigten®, die fiir die Veréffent-
lichung nicht eigens ,vertieft“ oder ,ver-
schont“ wurden. Sie sind so selber alltig-
lich gesprochenes Wort; Wort, das die Not
der Sprache nicht verdeckt und verschweigt,
fragend, stockend, zogernd, niichtern, doch
oft in echter Poesie, die aber Poesie des
Alltags bleibt; ein Wort, das alltiglich den
Trost des Christentums auszusprechen sich
mitht, der mitten im Alltag alles andere
als alltdglich ist. K.-H. Crumbach S]

480

Mohr, Heinz-Gerd: Gott liebt die Esel.
Diederichs 1972. 175 S. Pb., DM 19.80.

Man erwartet ein vergniigliches Buch und
wird nicht enttduscht. Schon die 8 Bildta-
feln und die 19 Textillustrationen (alte
Holzschnitte und Stiche) bereiten eine
Welt von Sympathie vor. Der erste Haupt-
abschnitt allerdings: Der Esel im Spiegel
der Dichtung, zeigt noch ein Gegenbild.
Legenden, Aneckdoten, alte und nene Ge-
dichte kreisen zum groflen Teil um den
dummen, den komischen, den stdrrischen
Esel. Der andere Hauptabschnitt: Der Esel
in der Bibel zeichnet immer klarer ein lie-
benswertes Bild von Bileams Eselin, vom
Esel an der Krippe, auf der Flucht nach
Agypten, beim Einzug in Jerusalem. Er
zeigt an diesen legendarischen oder histo-
rischen Vorkommnissen, wie sich die christ-
liche Frommigkeit am Esel auf die Liebe
Gottes zu aller Kreatur besann. Und 1ifit
ahnen, was diristliche Frémmigkeit fir sich
am Bilde des Esels ablas (D. Sundermann
t1631): ,Ja, wo Christi Jinger nit werden
/ Zu Eseln gar und Narren auf Erden, / So
mag ihr keiner sein ein Christ, / Und ihm
der Anfang noch gebrist.

Diese frémmigkeitsgeschichtliche Para-
phrase zur Predigt Jesu: ,Wenn ihr nicht
werdet wie die Esel...“ ist eine Exegese
zum Weihnachtsgeheimnis: Gott wird
Kreatur, die ungewohnt, aber richtig ist.
Uber das Ungewohnte, manchmal Bizarre
hilft der niichterne, berichtende Stil des
Autors hinweg, der einfachhin die Tradi-
tion zu Wort kommen Iifit. Der Hinweis,
dafl »im Pseudo-Matthius-Evangelium,
einem um das 8./9. Jahrhundert entstande-
nen Sammelwerk . .. zum ersten Male Ochs
und Esel an die Krippe Jesu plaziert« wer-
den, ist nicht haltbar. Nach J Ziegler (Mii-
TheolZt 3, 1952) ist dieser Text — Mitte
5. Jahrhunderts! — Endpunkt ,einer langen
Entwicklung®, die schon bei Origenes (nicht
erst bei Isidor v. Sevilla: der Autor im
Lexikon der Symbole, 1 71, 93) groflartig
theologisch entfaltet wurde.

Heinz Mohrs Stirke liegt in der Volks-
kunde von Mittelalter und Barock. Hier
sprechen die Texte und Bilder und kiinden
(Weihnachtspredigt 1960 von M. Lelong):
»Was der Esel durch die Jahrhunderte bis
hin zu uns trigt, ist das Mysterium der Ein-
fachheit und der Giite Gottes.“ Sudbrack ]



