
Peter Knauer 5 

Der proklamatorische Charakter der neutestamentlichen Sprache und 
das in dieser Sprache Ausgesagte finden ihr Zentrum nicht in einzelnen, 
eigens etwa herausgehobenen Ereignissen, sondern in der Person, von der 
jeder Appell ausgeht und welche alle ins Wort gebrachten Tatsachen pro- 
klamieren - auf die die einzelnen Erfahrungen des Unbedingten hin zen- 
triert sind als die Gestaltwerdung des Unbedingten selbst. Gerade so wird 
auch diese Person •zum Zeichen, dem widersprochen wird" (Lk 2, 34). Die 
Unbedingtheit des Anspruchs, welcher diesen Widerspruch heraufbe- 
schwört, macht gerade diesen Anspruch auch bestimmend für unsere Zeit, 
über die örtlich und zeitlich begrenzten Tatsachen und Aussagen, welche 
das Neue Testament charakterisieren, hinaus. An diesem Anspruch kommt 
nicht etwa nur keine versuchte Erfahrung des Transzendenten vorbei, an 
ihr scheint sich auch die Legitimität einer solchen Erfahrung zu entscheiden. 
Das Kreuz als Symbol der bleibenden und so entscheidenden Widersprüch- 
lichkeit dieser Person begründet jene •Religion", welche •im Kreuz die 
Negation jedes Anspruchs des Endlichen symbolisiert" (Paul Tillich). Das 
Kreuz ist auf diese Weise das Kriterium für alle Symbole, die irgendwie 
auf Transzendentes zu verweisen vorgeben, weil sich ausschließlich in ihm 
die Gegenwart und Anwesenheit (Parusia) des Unbedingten offenbart. 

Was heißt •Wort Gottes"? 
Peter Knauer SJ, Frankfurt/Main 

Der christliche Glaube beruft sich auf das •Wort Gottes". Aber die Chri- 
stenheit scheint im Verständnis von •Wort Gottes" gespalten. Man meint 
von der jeweils anderen Kirche, daß sie das •Wort Gottes" nicht richtig 
verstehe. Bis vor kurzem trug man kaum Bedenken, andere Kirchen als 
•häretisch" zu bezeichnen. 

Möglicherweise waren die Auffassungen, die man anderen Kirchen zu- 
schrieb, auch tatsächlich häretisch. Aber waren es wirklich immer deren 
eigene Auffassungen? 

Worin besteht eigentlich eine •Häresie"? Im Sprachgebrauch der Ur- 
kirche ist damit die völlige Verfälschung des christlichen Glaubens gemeint. 



Was heißt •Wort Gottes"? ' 

Eirenaios von Lyon (Contra haereses I, 8,1) bringt dafür diesen Vergleich: 
Jemand zerschlägt ein kunstvolles Mosaikbild eines Königs und setzt aus 
den gleichen Steinen stümperhaft das Bild eines Hundes zusammen. Er gibt 
dann sein Machwerk als das Königsbild aus, da es ja aus den gleichen Stei- 
nen bestehe. •Häresie" in diesem Sinn ist schlimmer als offener Unglaube. 
Unter Verwendung christlicher Begriffe propagiert man etwas vom christ- 
lichen Glauben völlig Verschiedenes. 

Mit dem gleichen Wort •Häresie" bezeichnen wir heute einen anderen 
Sachverhalt, nämlich die Auswahl einzelner Glaubenswahrheiten unter 
Auslassung anderer. Allerdings setzt dieser Begriff die wohl fragwürdige 
Vorstellung voraus, die Wahrheit des Glaubens setze sich aus vielen einzel- 
nen Teilen zusammen. Vielleicht sind aber die einzelnen Glaubensaussagen 
immer nur die Entfaltung einer einzigen Wahrheit. 

Um im Bild zu bleiben: Vom gleichen König kann es mehrere Darstel- 
lungen geben. Das eine Mosaik zeigt ihn auf einem Thron sitzend, das an- 
dere zu Pferd bei der Jagd. Beide Bilder sind gut. Nur wenn man einen 
Teil des einen Bildes mit einem Teil des anderen zusammensetzen wollte, 
wäre die Gestalt des Königs nicht mehr erkennbar. Vielleicht gehen die 
Spaltungen der Christenheit eher auf ein solches Verfahren zurück. Wenn 
man einzelne Lehraussagen anderer Kirchen aus ihrem Zusammenhang 
herausreißt und in einen neuen Kontext versetzt, dann werden sie •häre- 
tisch". So können nur gegenseitige Mißverständnisse herauskommen. Will 
man sich verständigen, dann darf man nicht Teile mit Teilen, sondern muß 
immer das Ganze mit dem Ganzen vergleichen. 

Von einem Versuch zur Verständigung ist viel zu erwarten. Das Zweite 
Vatikanum lehrt nämlich, daß zwischen allen, die an Christus glauben, 
•eine wahre Verbindung im Heiligen Geist [vera quaedam coniunctio in 
Spiritu Sancto]" bestehe (Kirchenkonstitution, n. 15). So könnte man nicht 
sprechen, wenn sie gleichzeitig als •Häretiker" im strengen Sinn anzuse- 
hen wären. Allerdings heißt es in den Konzilsaussagen auch immer wieder, 
die anderen hätten nicht den •vollen" Glauben (ebd.). Daneben steht aber 
die Einsicht, daß es auch für die katholische Kirche selber aufgrund der 
Spaltung schwieriger sei, die •Fülle" der Katholizität unter jedem Aspekt 
in der Wirklichkeit des Lebens auszuprägen (Ökumenismusdekret, n. 4, 10). 

•Wort Gottes" ist die Grundvoraussetzung des christlichen Glaubens. 
Vielleicht gehört das reformatorische Verständnis von •Wort Gottes" zu 
den Dingen, von denen das Konzil sagt: •Man darf auch nicht übergehen, 
daß alles, was von der Gnade des Heiligen Geistes in den Herzen der 
getrennten Brüder gewirkt wird, auch zu unserer eigenen Auferbauung 
beitragen kann. Denn was wahrhaft christlich ist, steht niemals im Gegen- 
satz zu den echten Gütern des Glaubens, sondern kann immer dazu helfen, 
daß das Geheimnis Christi und der Kirche vollkommener erfaßt werde" 
(Ökumenismusdekret, n. 4, 9). 



Peter Knauer 

I. Die Problematik von •Wort Gottes" 

Auf den ersten Blick könnte •Wort Gottes" problemlos erscheinen. Denn 
Gott ist allmächtig. Warum soll er sich nicht auch offenbaren können? Und 
wenn Gott tasächlich irgendwo gesprochen hat, dann ist man verpflichtet 
zu glauben, was er sagt. Alles, was Gott sagt, ist ja notwendig wahr. Es 
kommt nur darauf an, zuvor die Tatsache, daß Gott gesprochen hat, zu be- 
weisen. Dazu genügt natürlich nicht die bloße Behauptung, daß Gott ge- 
sprochen habe. Wirkliche Offenbarung muß vielmehr durch Wunder aus- 
gewiesen sein. Erst dann ist es vernünftig, einen Offenbarungsanspruch 
anzuerkennen. Der Inhalt der Offenbarung mag dann die Vernunft über- 
steigen. Man glaubt ihn, weil er durch Gottes Wort garantiert ist. Der 
Glaube bezieht sich also eigentlich nur auf den Inhalt von Gottes Wort, 
nicht aber auch auf die Tatsache, daß es wirklich Gottes Wort ist. Oder 
selbst wenn man diese Tatsache ebenfalls in den Glauben einbezieht, so 
muß sie doch zuvor anderweitig feststehen. Sie muß irgendwie evident sein. 
Es muß sich zumindest um eine sogenannte •moralische" Evidenz handeln, 
die jeden vernünftigen Zweifel ausschließt. 

So oder ähnlich hat die klassische Fundamentaltheologie gewöhnlich ge- 
meint, den christlichen Glauben begründen zu können. Tatsächlich muß 
sich ja Glauben von einem blinden Entschluß unterscheiden lassen. Könnte 
sonst nicht jeder x-Beliebige kommen, irgendetwas als •Wort Gottes" aus- 
geben und dafür Glauben fordern? Man braucht also Kriterien, und als 
solche bieten sich vor allem die Wunder an. 

Zunächst mag diese Argumentation sehr plausibel klingen. Aber kann 
man die Tatsache, daß Gott spricht, genauso beweisen wie irgendein ande- 
res historisches Ereignis? Muß man nicht zumeist die Tatsächlichkeit der 
zum Beweis angeführten Wunder ebenfalls glauben? Die meisten Men- 
schen scheinen doch selber noch keine solchen Wunder erlebt zu haben. Und 
gerade in ihrer Plausibilität erscheint die Argumentation letztlich rationa- 
listisch. Ihre eigentliche Wahrheit liegt nicht in ihrer oberflächlichen Plau- 
sibilität, sondern ist in einer viel tieferen Ebene zu suchen. Diese tiefere 
Ebene erreicht man nur, wenn man sich die Problematik von •Wort Gottes" 
bewußt macht. 

Bei genauerem Zusehen ist es keineswegs unmittelbar selbstverständlich, 
daß man den Begriff •Wort Gottes" überhaupt sinnvoll bilden kann. Die 
Zusammensetzung von •Wort" und •Gott" zu •Wort Gottes" verbindet 
Feuer und Wasser. Sie klingt wie ein Widerspruch in sich. 

Denn was bedeutet zunächst das Wort •Gott"? Einmütig erklärt die 
ganze christliche Tradition, daß Gott •unbegreiflich" sei. Kann man dann 
überhaupt noch einen •Gottesbegriff" haben? Es ist kein Ausweg, zu sagen, 



Was heißt • Wort Gottes" ? 9 

daß wir Gott nur teilweise erkennen. Denn nach der christlichen Tradition 
hat Gott keine Teile. 

Ein Gottesbegriff ist mit der Unbegreiflichkeit Gottes nur dann verein- 
bar, wenn sich unsere Gotteserkenntnis in Wirklichkeit darauf beschränkt, 
unsere eigene Geschöpflichkeit anzuerkennen. Gott ist als der auszusagen, 
•ohne den nichts ist". Unser •Geschaffensein aus dem Nichts" bedeutet: 
wir gehen in unserer ganzen konkreten Wirklichkeit restlos in der Abhän- 
gigkeit von einem Terminus auf, der nur durch die Restlosigkeit dieser Ab- 
hängigkeil überhaupt bestimmt werden kann. 

Was wir so von Gott erkennen, ist immer nur unsere eigene Abhängig- 
keit von ihm, und niemals unmittelbar er selbst. Wenn wir genau sprechen 
wollen, haben wir die Welt nicht durch Gott, sondern durch ihre Geschöpf- 
lichkeit zu erklären. Endliche Wirklichkeit, Sein und Nichtsein zugleich, ist 
nur möglich als restloses Bezogensein auf / in Verschiedenheit von. 

Gott selbst fällt dabei nicht unter unser Begreifen. Er ist nicht ein Teil 
der Wirklichkeit, sondern die ganze Wirklichkeit ist immer nur seine 
Schöpfung. Selbst die unendliche Weite des Seins ist noch immer geschaf- 
fen. Wenn wir sagen, daß Gott •ist", so handelt es sich nur um eine hin- 
weisende, •analoge" Aussage. Und aufgrund des restlosen und damit ein- 
seitigen Bezogenseins der Welt auf Gott ist auch diese Analogie nur ein- 
seitig: die Welt ist Gott ähnlich, aber nicht Gott der Welt. Gott bleibt 
außerhalb jeden Systems. 

Doch ist es dann noch möglich, sich Gott wie ein Seiendes neben anderen 
vorzustellen? Was wird aus dem scheinfrommen Gedanken, daß Gott hier 
und da in die Welt •eingreifen" kann? In einer solchen Vorstellung ver- 
kennt man, daß die Welt bereits von vornherein und zu jeder Zeit voll- 
kommen und unüberbietbar von Gott abhängig ist. Eine restlose Abhän- 
gigkeit unter schlechthin jeder Hinsicht läßt gar keine Steigerung mehr zu. 
Gott kann gar nicht als zusätzlich •eingreifend" gedacht werden, wenn 
schon längst alles in seiner Hand ist. •Sind nicht zwei Sperlinge feil für ein 
paar Pfennige? Und doch fällt keiner von ihnen zur Erde ohne euren Vater. 
Bei euch aber sind auch alle Haare eures Hauptes gezählt" (Mt 10, 29 f). 

Wenn also unterschiedslos alles von Gott abhängig ist, kann auf dieser 
Ebene ein •besonderes Eingreifen" Gottes in die Welt nicht mehr ausge- 
sagt werden. Deshalb wird auch der christliche Wunderbegriff anders denn 
als •Eingreifen" bestimmt werden müssen. Und jedenfalls ergibt sich zu- 
nächst, daß es von der Bedeutung des Wortes •Gott" her gar nicht selbst- 
verständlich ist, von •Wort Gottes" zu reden. 

Aber auch die Bedeutung von •Wort" scheint sich gegen die Begriffs- 
bildung •Wort Gottes" zu sperren. Es gibt kein vom Himmel gefallenes 
Wort. Wort wird immer von einem Menschen zum anderen gesprochen. 



Peter Knauer JQ 

Wort ist also von vornherein menschliches Wort. Wie kann man dann von 
einem •Wort Gottes" sprechen? Ist Gott denn ein Mensch?! 

Es scheint also, die Rede von •Wort Gottes" sei im besten Fall eine 
schlechte Metapher. Gibt es vielleicht eine unmittelbare Gotteserfahrung, 
die man nachträglich in Worten zu beschreiben versucht? Die sprachliche 
Wiedergabe wäre natürlich immer nur ein schwaches Abbild der ur- 
sprünglichen Erfahrung. Sie dürfte kaum den Namen •Wort Gottes" ver- 
dienen. Noch grundsätzlicher läßt sich darüber hinaus fragen, ob es denn 
jene angebliche unmittelbare Gotteserfahrung überhaupt gibt. Wir leugnen 
nicht, daß außerordentliche und sogar mystische Erfahrungen vorkommen 
können. Aber erfährt man in ihnen wirklich Gott selbst oder nur die Tiefe 
des eigenen Seins? •Gott wohnt im unzugänglichen Licht, und kein Mensch 
hat ihn je gesehen noch kann er ihn sehen" (1 Tim 6, 16). Erfahren kann 
man von Gott immer nur die eigene Geschöpflichkeit. Gott kommt in der 
Welt nicht als eine Wirklichkeit neben anderen vor. 

Wir haben bisher die Schwierigkeiten dargestellt, zu denen eine genauere 
Analyse des •Wort-Gottes"-Begriffs führt. Es gibt keinen größeren Ein- 
wand gegen die Rede von einem •Wort Gottes" als die Bedeutung von 
•Gott" einerseits und von •Wort" anderseits. Will man sich auf •Wort 
Gottes" berufen, dann muß man auf diesen Einwand antworten können. 
An dieser Hürde werden die meisten angeblichen Offenbarungsansprüche 
scheitern. 

Im Grunde sind es die genannten Schwierigkeiten, die die Reformation 
veranlaßt haben, in neuer Weise nach dem Sinn von •Wort Gottes" zu 
fragen. Bringt die christliche Verkündigung selbst eine solche Verstehens- 
möglichkeit mit sich? 

II. •Gesetz" und •Evangelium" 

•Vielmals und auf mancherlei Weise hatte Gott von alters her zu den 
Vätern gesprochen durch die Propheten. In der Endzeit dieser Tage hat er 
zu uns gesprochen durch den Sohn, den er zum Erben des Alls eingesetzt, 
durch den er auch die Welten geschaffen hat" (Hebr 1, 1 f). 

Die christliche Verkündigung unterscheidet zwei verschiedene Weisen, 
wie Gott zu uns •spricht". Die erste Weise ist indirekt. Sie wird von der 
Reformation als •Gesetz" bezeichnet. 

Worin besteht das •Gesetz"? Der Mensch steht von vornherein, ob es 
ihm gefällt oder nicht, unter dem alles umfassenden sittlichen Anspruch, 
sich menschlich und nicht unmenschlich zu verhalten. Dieser sittliche An- 
spruch ist mit dem Menschsein selbst gegeben und kommt nicht erst nach- 
träglich hinzu. Grundsätzlich ist für jeden Menschen, sobald man sich nur 



Was heißt •Wort Gottes"? 11 

in die Lage eines Menschen in Not hineinversetzt, die Einsicht nachvoll- 
ziehbar, daß das •Sah ihn und ging vorüber" (Lk 10, 32) unmenschlich ist. 

Das •Gesetz" ist im Grunde die Wirklichkeit selber, die uns im Gewissen 
beansprucht und zur Verantwortung herausfordert. Weil aber die Wirk- 
lichkeit der Welt Gottes Schöpfung ist, ist der mit ihr gegebene sittliche 
Anspruch Gottes Anspruch. 

Der mit der Wirklichkeit selbst gegebene sittliche Anspruch kann nach- 
träglich auch ins Wort gefaßt werden. Eine solche sprachliche Formulierung 
sind die Zehn Gebote. Auch die sittliche Botschaft der Propheten ist nur die 
nachträgliche Formulierung jenes Sachverhaltes, der im Menschsein des 
Menschen begründet ist. Die sittliche Botschaft der Propheten lautet: den 
Bedrückten und Armen zu ihrem Recht verhelfen, das ist die wahre Got- 
teserkenntnis (vgl. Jer 22, 16). •Alles nun, was ihr wollt, daß euch die 
Leute tun, das sollt auch ihr ihnen tun; denn das ist das Gesetz und die 
Propheten" (Mt 7, 12). 

Weil das •Gesetz" den Menschen im Gewissen beansprucht und weil 
dieser Anspruch auch sprachlich formuliert werden kann, hat es Wort- 
charakter. Es appelliert an unsere Einsicht. Doch ist es, wie gesagt, nur 
mittelbar •Wort Gottes". Man erfährt in ihm nicht Gott in seinem Ansich, 
sondern nur die mit der eigenen Geschöpflichkeit gegebene unbedingte 
Forderung. 

Kennzeichnend für das bloße •Gesetz" ist dabei, daß es für sich allein 
genommen noch nicht seine Erfüllung mit sich bringt. Es überläßt den 
Menschen seiner eigenen Kraft. Aus der Einsicht, man solle sich menschlich 
verhalten, folgt noch lange nicht, daß man es auch wirklich tut. Deshalb 
wird das •Gesetz" zum Ankläger des Menschen. Es wird ihm zur Quelle 
zusätzlicher Angst. 

Wieso zusätzlicher Angst? Weil ihr bereits eine andere Angst als die 
Wurzel aller Unmenschlichkeit vorausgeht. Denn wie kommt es, daß Men- 
schen immer wieder unmenschlich werden? Was hindert Menschen daran, 
sich menschlich zu verhalten? Der Mensch ist verwundbar und vergänglich. 
Deshalb sucht er sich von sich aus um jeden Preis selbst zu sichern. Aber 
eben deshalb kann man ihm auch Angst machen und ihn erpressen. Dik- 
taturen sind Kettenreaktionen solcher Erpressung. 

Die christliche Botschaft hat zum Ziel, diese Angst des Menschen um sich 
selbst zu entmachten. •Ihr habt doch nicht den Geist der Knechtschaft emp- 
fangen, daß ihr euch wieder fürchten müßt, sondern ihr habt den Geist der 
Sohnschaft empfangen, in dem wir rufen: ,Abba, Vater'" (Rom 8, 14). 

Die christliche Botschaft will den Menschen überhaupt von aller Angst 
befreien. Sie will ihm eine Gewißheit mitteilen, die stärker als alle Angst 
ist. Wer glaubt, läßt sich von keiner Macht der Welt mehr imponieren, son- 



Peter Knauer 12 

dern ist frei. Im Unterschied zum •Gesetz" nennt die Reformation dieses 
glaubenschaffende, befreiende Wort •Evangelium", •frohe Botschaft". 
Erst das •Evangelium" setzt den Menschen grundsätzlich instand, mensch- 
lich zu leben und so das •Gesetz" zu erfüllen. Erst das •Evangelium" ist im 
strengen und unmittelbaren Sinn •Wort Gottes". Worin besteht das 
•Evangelium" im Unterschied zum •Gesetz"? 

Alles von Gott Verschiedene ist bloße Welt und deshalb •Gesetz". 
•Evangelium" dagegen ist die Selbstmitteilung Gottes in menschlichem 
Wort. Das •Evangelium" proklamiert die Gemeinschaft des Menschen mit 
Gott. 

Das •Evangelium" begegnet als gewöhnliches menschliches Wort und 
behauptet doch von sich selbst, •Wort Gottes" zu sein. Wie Paulus müßte 
heute noch jeder Verkünder der christlichen Botschaft sagen: •Und darum 
danken wir auch Gott ohne Unterlaß, daß ihr das von uns gehörte Wort 
Gottes, das ihr empfingt, nicht als Menschenwort aufgenommen habt, son- 
dern als das, was es in Wahrheit ist, als Gotteswort, das auch in euch, den 
Gläubigen wirkt" (1 Thess 2, 13). 

In welchem Sinn läßt sich das •Evangelium", die eigentliche christliche 
Verkündigung, als •Wort Gottes" verstehen? Die Antwort auf diese Frage 
angesichts der Problematik von •Wort Gottes" müssen wir der christlichen 
Verkündigung selbst entnehmen. Was wird uns als •Evangelium" verkün- 
det? Läßt sich die christliche Botschaft in einem einzigen Satz zusammen- 
fassen? 

Eine solche Kurzformel, die nicht nur das Wesentliche sagt, sondern zu- 
gleich den umfassenden Rahmen für alle wirklich christlichen Glaubens- 
aussagen bilden kann, ist die folgende: Uns wird zu glauben verkündet, 
daß wir am Verhältnis Jesu zu Gott Anteil haben. Der Glaube selbst ist das 
Anteilhaben am Gottesverhältnis Jesu. Gott liebt uns mit der Liebe, in der 
er von Ewigkeit her ihm als seinem eigenen Sohn zugewandt ist. 

Gottes Liebe zu uns hat nicht ihr Maß an uns selbst. Hätte Gottes Liebe 
zu uns ihr Maß an unserer Leistung oder ähnlichen Vorzügen unsererseits, 
dann könnte man sich auf Gott nicht mehr als auf sich selbst verlassen. Doch 
würde eine solche Vorstellung unserem Geschaffensein aus dem Nichts und 
damit der Gottheit Gottes widersprechen. Denn anstatt der restlosen und 
damit einseitigen Abhängigkeit des Menschen von Gott müßte man dann 
auch eine Abhängigkeit Gottes vom Menschen behaupten. In Wirklichkeit 
ist aber eine Liebe Gottes zum Menschen nur aussagbar, wenn der Mensch 
in die ewige Liebe des Vaters zum Sohn hineingenommen wird. 

Nach der christlichen Botschaft hat Gott keine andere Liebe als die zu 
seinem Sohn, in die wir aufgenommen sind. An Jesus Christus als den 
Sohn Gottes glauben heißt deshalb, sich mit ihm und um seinetwillen und 



Was heißt •Wort Gottes"? 13 

somit verläßlich von Gott geliebt zu wissen. Wenn man Glauben in diesem 
vollen Sinn versteht, ist er die Befreiung des Menschen von der Angst um 
sich selbst. Der Glaube als das Geliebtwerden des Menschen durch Gott 
befreit den Menschen dazu, seinen Mitmenschen zu lieben. Der Glaube als 
die ewige Gemeinschaft des Menschen mit Gott macht den Menschen 
menschlich. 

Aber was heißt es, sich verläßlich von Gott geliebt zu wissen? Wenn 
Gott selbst unbegreiflich ist, übersteigt nicht auch die Liebe Gottes zu Gott, 
in die wir hineingenommen werden, alles Begreifen? 

Letztlich heißt von Gott geliebt zu werden, Gott als •Du" anreden zu 
können und ihn in dieser Anrede wirklich zu erreichen. Das •Du" ist kein 
Begriff, das Wesen des Glaubens nicht Begreifen, sondern Anbeten. 

Begrifflich dagegen können wir über die im Glauben geschenkte Ge- 
meinschaft mit Gott nur in Gleichnissen reden. Im Glauben wird jede gute 
Erfahrung in dieser Welt zum Gleichnis der Gemeinschaft mit Gott: Ver- 
ständigung, Freundschaft, Frieden, gemeinsames Mahlhalten werden zum 
Bild des ewigen Lebens. Und dieser Gleichnischarakter guter Erfahrung, 
so vergänglich sie in sich selber sein mag, kann durch Leid und Tod nicht 
mehr aufgehoben werden. 

So bedeutet die Gemeinschaft des Menschen mit Gott ein neues Ver- 
ständnis der Welt. Der Glaube stellt den Gegensatz zu jeder Form von 
Weltvergötterung oder von Verzweiflung an der Welt dar. Indem der 
Glaube gute Erfahrung nur als Gleichnis der Gemeinschaft mit Gott ver- 
steht, verwechselt er sie nicht mit Gott und klammert sich nicht um jeden 
Preis an ihr fest. Aber indem er sie wirklich als Gleichnis der Gemeinschaft 
mit Gott versteht, kann er sich von ganzem Herzen ihrer freuen und Gott 
für sie danken. Die Vergänglichkeit aller guten Erfahrung in dieser Welt 
ist für den Glaubenden kein Grund mehr zur Verzweiflung. Denn gegen 
die bleibende Gemeinschaft mit Gott haben Leid und Tod keine Macht. 
So verläßt man sich im Glauben in Glück und Unglück auf Gott allein. 

Wenn also auch alle gute Erfahrung zum Gleichnis der Gemeinschaft 
mit Gott wird, hat diese doch nicht ihr Maß an dem Gleichnis. Gottes Liebe 
zu uns hat ihr Maß allein im Sohn als seinem göttlichen Gegenüber. Sie 
kann deshalb nicht an unserem eigenen Wohlbefinden abgelesen werden. 
Sie bleibt verborgen, solange wir auf uns selbst anstatt auf Jesus Christus 
schauen. Sie muß uns zu unserer eigenen Wirklichkeit im Wort dazugesagt 
werden. Die einzige Weise, sie zu erfahren, besteht darin, sie sich gesagt 
sein zu lassen. Gottes Liebe zu uns wird nur dadurch offenbar und wirksam, 
daß sie im Wort verkündet wird. Sie besteht geradezu darin, daß sie ver- 
kündet werden will. Unsere Gemeinschaft mit Gott ist unser Angespro- 
chenwerden durch Gott in menschlichem Wort. 



Peter Knauer 24 

Daß wir in die Liebe des Vaters zum Sohn hineingeschaffen sind, kann 
uns Menschen nur dadurch offenbar werden, daß der Sohn Gottes Mensch 
geworden ist. Der Begriff •Wort Gottes" wird in der Tat erst dann end- 
gültig sinnvoll, wenn Gott als Mensch begegnet. Wenn man die christliche 
Botschaft, daß wir uns auf die Gemeinschaft mit Gott im Leben und Sterben 
verlassen können, als wahr anerkennt, dann bekennt man eben damit, daß 
derjenige, von dem diese Botschaft ursprünglich herkommt, selbst der Sohn, 
der ursprünglich von Gott Geliebte ist. Der Mensch Jesus von Nazaret ist 
in den Selbstbesitz des Logos aufgenommen. Anteil an seinem Gottesver- 
hältnis haben heißt von seinem Heiligen Geist erfüllt sein. Denn der 
Heilige Geist ist die Liebe zwischen Vater und Sohn. 

Die Bedeutung der Kirche besteht dann darin, das Heil, das •durch den 
Herrn gesagt zu werden begonnen hat" (Hebr 2, 3), weiterzusagen. Der 
Glaube als das Anteilhaben am Gottesverhältnis Jesu wird in menschlicher 
Mitteilung weitergegeben. Er kommt von Gemeinschaft her und ist auf die 
Bildung neuer Gemeinschaft aus; er ist letztlich nichts anderes als das volle 
Verständnis dessen, was menschliche Gemeinschaft in Wahrheit ist. So ist 
die Kirche die Gemeinschaft derer, die glauben und bekennen, daß jede 
wahre Gemeinschaft vom Geist Gottes erfüllt ist. Überall, wo Menschen 
sich nicht von der Angst um sich selber leiten lassen, sondern sich fürein- 
ander öffnen, leben sie in Wahrheit aus der Gnade Gottes. 

In der Rede von der Dreifaltigkeit Gottes, von der Menschwerdung des 
Sohnes und von der Sendung des Heiligen Geistes geht es immer nur um 
die Auslegung unseres Anteilhabens am Gottesverhältnis Jesu. Der christ- 
liche Glaube setzt sich nicht aus einem Vielerlei von Glaubensgeheimnissen 
zusammen, sondern in allen einzelnen Glaubensgeheimnissen geht es letzt- 
lich allein um das einzige Glaubensgeheimnis unseres wirklichen Ange- 
sprochenwerdens durch Gott. Das •Wort Gottes", auf das der Glaube sich 
richtet, erläutert nur, wie man den Glaubensakt selbst als das Erfülltsein 
vom Heiligen Geist verstehen kann. Der Glaube ist nicht die eigene Lei- 
stung des Menschen, sondern Gottes Handeln an ihm, sein Geliebtwerden 
durch Gott. 

III. Wort und Wirklichkeit 

Wenn man feststellen will, ob eine Aussage wahr ist, muß man sie norma- 
lerweise mit der Wirklichkeit selbst vergleichen, von der sie spricht. Oder 
gegebenenfalls kann man die Wahrheit einer Aussage auch dadurch bewei- 
sen, daß man sie als notwendige Folgerung aus anderen zweifellos wahren 
Aussagen aufzeigt. 



Was heißt •Wort Gottes"? 15 

Beim •Wort Gottes" ist keine dieser beiden Verifikationsweisen möglich. 
Denn •Wort Gottes" kann nur ein solches Wort sein, das nicht auf eine von 
ihm getrennte Wirklichkeit verweist, sondern die Wirklichkeit, von der es 
spricht, in sidi selbst trägt. Denn •Wort Gottes" im strengen Sinn ist nicht 
nur ein Wort über Gottes Liebe zum Menschen, sondern als das Angespro- 
chenwerden des Menschen durch Gott das Geschehen dieser Liebe selbst. 
Und wirkliches •Wort Gottes" läßt sich nicht in einen weiteren Rahmen 
einordnen, sondern ist selbst das alles umfassende, letzte Wort über die 
Schöpfung. 

Man kann deshalb das •Wort Gottes" als •Wort Gottes" nur im 
Glauben erkennen. Diese für das reformatorische Glaubensverständnis 
grundlegende Einsicht erscheint uns Katholiken auf den ersten Blick para- 
dox. Bedeutet sie nicht den Verzicht auf jede Glaubensbegründung? Ist 
das nicht eine fideistische Position, in der man jede Verantwortung des 
Glaubens vor dem Nichtglaubenden verweigert? Wird mit dieser Auffas- 
sung nicht die Vernunft ausgeschaltet? 

Der Schein trügt. In Wirklichkeit stellt gerade der Anspruch der christ- 
lichen Verkündigung, nur im Glauben als •Wort Gottes" erkannt werden 
zu können, ein strenges Kriterium dar für die Verantwortung des Glaubens 
vor der Vernunft. Wenn es nämlich gelingen sollte, das angebliche •Wort 
Gottes" aus Vernunftwahrheiten abzuleiten, dann wäre sein Anspruch 
gerade damit widerlegt. Der Anspruch auf Glauben ist sinnlos, wenn die 
angeblich zu glaubende Wirklichkeit auch anders als im Glauben allein 
zugänglich ist. Der Anspruch auf Glauben ist ebenfalls sinnlos, wenn das 
zu Glaubende der ihre Autonomie wahrenden Vernunft widerspricht. Denn 
eben damit entzieht es sich nicht mehr der Beurteilung durch die Vernunft, 
sondern wird von ihr widerlegt. 

Die Vernunft hat Filterfunktion. Sie ist in der Lage, falsche Offen- 
barungsansprüche als letztlich unverständlich zu entlarven und abzuwei- 
sen. Als •Wort Gottes" kommt für den Glauben nur ein solches Wort in 
Frage, dem man jedenfalls anders als im Glauben nachweislich nicht 
gerecht werden kann. Die Vernunftgemäßheit des Glaubens muß sich da- 
durch erweisen, daß man es dem Unglauben streitig machen kann, sich auf 
Vernunft zu berufen. Angebliche Vernunfteinwände gegen den Glauben 
sind auf ihrem eigenen Feld mit Vernunftgründen und nicht mit Glaubens- 
argumenten zu beantworten. Nur wenn dies möglich ist, handelt es sich 
überhaupt um wirklichen Glauben. Glaubensgewißheit tabuisiert den 
Glauben nicht, sondern ist die Bereitschaft, es auf eine solche Prüfung 
durch die Vernunft ankommen zu lassen. 

Wie kommt es zum Glauben? Paulus gibt die Antwort: •Der Glaube 
kommt vom Hören, das Hören aber vom Wort Christi"  (Rom 10, 17). 



Peter Knauer 16 

Als zu glaubendes •Wort Gottes" kommt nur ein solches Wort in 
Betracht, das man nicht mit der Vernunft von sich aus entwirft, sondern 
für das man konstitutiv darauf angewiesen ist, es von anderen Menschen 
gesagt zu bekommen. Wenn man den Glauben selber erfände, wäre er von 
Illusion nicht unterscheidbar. Aber der Glaube wird uns in der Wirklich- 
keit von anderen Menschen bezeugt. Das können wir nicht durch unsere 
eigene Erfindung bewirken. 

Daß der Glaube vom Hören kommt, gilt - gewissermaßen im Negativ 
umgewendet - sogar von Jesus selbst. Jesus ist der Ursprung unseres 
Glaubens, auf den wir bleibend angewiesen sind, wenn der Glaube wirklich 
das Anteilhaben an seinem Gottesverhältnis sein soll. Aber hat vielleicht 
er den Glauben nur erfunden? Im Johannesevangelium heißt es zu dieser 
Frage: •Wenn ich für mich selbst Zeugnis ablege, so ist mein Zeugnis 
nicht wahr" (Joh 5, 31). Doch unterscheidet sich Jesu eigener Glaube (vgl. 
Hebr. 5, 7 f; Mt 27, 43) für ihn selbst dadurch von Illusion, daß sich andere 
Menschen seinem Wort nicht ohne Willkür (vgl. Mt 11, 18 f; 12, 27) ver- 
sagen können. Andere Menschen finden durch ihn zu einem Glauben, der 
sich als Alternative zu Weltvergötterung oder Verzweiflung an der Welt 
verstehen läßt und deshalb nicht irdisch erklärt werden kann. Dieser 
Glaube gibt ihnen Freiheit und macht sie menschlich. Dies geschieht nicht 
nur im Bewußtsein Jesu, sondern in der Wirklichkeit seiner Begegnung mit 
anderen Menschen. Jesus erfährt eben darin sein eigenes Verhältnis zum 
Vater: •Niemand kann zu mir kommen, wenn ihn nicht der Vater, der 
mich gesandt hat, zieht..." (Joh 6, 44). Die Glaubenden sind die Men- 
schen, die der Vater ihm •aus der Welt gegeben hat" (Joh 17, 12). Jesu 
Wort findet in anderen Menschen einen Resonanzboden, der zwar nur 
durch sein Wort zum Klingen kommt, den er aber nicht durch seine eigene 
Erfindung herstellen kann. 

Wenn der Glaube, den das •Wort Gottes" mitteilt, im Anteilhaben am 
Gottesverhältnis Jesu besteht, dann ist er mit der Liebe zu Gott von vorn- 
herein identisch. Wir können Gott gar nicht anders lieben, als indem wir 
seine Liebe zu uns so anerkennen, daß wir uns ganz auf sie verlassen. Der 
Glaube, in dem allein man Gott gerecht werden kann, befreit die Werke 
des Menschen von der falschen Zielsetzung der Selbstrechtfertigung. Er 
befreit die Werke zu dem, wozu allein sie gut sind: der Welt und dem 
Mitmenschen gerecht zu werden. Wirklicher Glaube kann gar nicht anders 
als gute Werke tun, so wie das Feuer nicht anders kann als leuchten und 
wärmen. 

Ein Wort, das solchen Glauben schaffen kann, verdient es, •Wort 
Gottes" zu heißen. Es ist ein Wort, in dem Gott uns sich selbst und alles 
schenkt. Es ist kein dunkles und unverständliches Wort, sondern ein Wort, 



Was heißt •Wort Gottes"? 17 

das die ganze Wirklichkeit klärt. Es ist ein Wort, in dem genau das heraus- 
kommt, was uns Gott zu sagen hat. 

Bedarf ein solches Wort der Bestätigung durch •Wunder"? Es ist in 
Wirklichkeit selbst das Wunder über alle Wunder. Die christliche Ver- 
kündigung kann, wo sie recht geschieht, durch reguläre oder irreguläre 
Weltereignisse weder begründet noch widerlegt werden, sondern ist selbst 
das letzte Wort über alle Wirklichkeit. Sie bestätigt die Welt als Gottes 
Schöpfung und widerlegt die Sünde als deren Selbstwiderspruch. Wunder 
ist auch der Glaube, den dieses Wort findet. Denn der Glaube ist Gottes 
Werk am Menschen. Niemand kann von sich aus glauben, sondern immer 
nur aufgrund der ihm zu glauben zugesagten Tatsache, daß Gott schon 
immer bei ihm ist. Und Wunder ist schließlich die Liebe, die aus dem 
Glauben folgt. 

Es ist also tatsächlich wahr, daß es für das •Wort Gottes" der •Wunder" 
bedarf. Aber sie kommen nicht zusätzlich von außen hinzu, sondern sind 
mit ihm selbst identisch. Und nur so kommt auch die klassische Fundamen- 
taltheologie zu ihrer eigenen Wahrheit. Auch nach der katholischen Lehre 
beruht die Vernunftgemäßheit des Glaubens nicht auf der •Weisheit" 
derer, die meinen, im voraus zum Glauben die Tatsache beweisen zu kön- 
nen, daß Gott zu uns spricht. Daß im menschlichen Wort der Verkündigung 
des christlichen Glaubens wirklich Gott selbst zu uns spricht, ist vielmehr 
das eigentliche Glaubensgeheimnis. Unser Angesprochenwerden durch 
Gott ist die Fülle der Gnade. 

Diese Tiefe der katholischen Lehre kommt erst in der Auseinanderset- 
zung mit dem reformatorischen •Wort-Gottes"-Verständnis ans Licht. So 
mag am Schluß eine reformatorische Kurzformel des christlichen Glaubens 
stehen, in der es darum geht, •das Geheimnis Christi und der Kirche voll- 
kommener zu erfassen": 

•... auch in seinen höchsten Möglichkeiten vermag der Mensch nicht mit 
seiner Zukunft dem andern wahre Zukunft, und das heißt: Heil, zuzusagen. 
Das vermag nur das Wort, durch das Gott zum Menschen kommt und sich 
ihm zusagt. Daß dieses Wort geschehen ist und darum auch weitersagbar 
ist, daß also ein Mensch dem anderen Gott zuzusagen vermag als den, der 
sich darin selbst zusagt, das ist Gewißheit des christlichen Glaubens"1. 

1 G. Ebeling, Das Wesen christlichen Glaubens, Mündben - Hamburg2 1965, 186; Hervor- 
hebung von mir. 




