Peter Knauer 6

Der proklamatorische Charakter der neutestamentlichen Sprache und
das in dieser Sprache Ausgesagte finden ihr Zentrum nicht in einzelnen,
eigens etwa herausgehobenen Ereignissen, sondern in der Person, von der
jeder Appell ausgeht und welche alle ins Wort gebrachten Tatsachen pro-
klamieren — auf die die einzelnen Erfahrungen des Unbedingten hin zen-
triert sind als die Gestaltwerdung des Unbedingten selbst. Gerade so wird
auch diese Person ,zum Zeichen, dem widersprochen wird® (Lk 2, 84). Die
Unbedingtheit des Anspruchs, welcher diesen Widerspruch heraufbe-
schwort, macht gerade diesen Anspruch auch bestimmend fiir unsere Zeit,
iiber die &rtlich und zeitlich begrenzten Tatsachen und Aussagen, welche
das Neue Testament charakterisieren, hinaus. An diesem Anspruch kommt
nicht etwa nur keine versuchte Erfahrung des Transzendenten vorbei, an
ihr scheint sich auch die Legitimitét einer solchen Erfahrung zu entscheiden.
Das Kreuz als Symbol der bleibenden und so entscheidenden Widerspriich-
lichkeit dieser Person begriindet jene »Religion“, welche ,im Kreuz die
Negation jedes Anspruchs des Endlichen symbolisiert* (Paul Tillich). Das
Kreuz ist auf diese Weise das Kriterium fiir alle Symbole, die irgendwie
auf Transzendentes zu verweisen vorgeben, weil sich ausschlieRlich in ihm
die Gegenwart und Anwesenheit (Parusia) des Unbedingten offenbart.

Was heilit ,,Wort Gottes«:

Peter Knauer SJ, Frankfurt/Main

Der christliche Glaube beruft sich auf das , Wort Gottes“. Aber die Chri-
stenheit scheint im Verstindnis von ,, Wort Gottes® gespalten. Man meint
von der jeweils anderen Kirche, dafl sie das , Wort Gottes nicht richtig
verstehe. Bis vor kurzem trug man kaum Bedenken, andere Kirchen als
»haretisch® zu bezeichnen.

Méglicherweise waren die Auffassungen, die man anderen Kirchen zu-
schrieb, auch tatsdchlich hiretisch. Aber waren es wirklich immer deren
eigene Auffassungen?

Worin besteht eigentlich eine ,Héaresie“? Im Sprachgebrauch der Ur-
kirche ist damit die véllige Verfalschung des christlichen Glaubens gemeint.



Was heifit ,Wort Gottes“? 7

Firenaios von Lyon (Contra haereses I, 8, 1) bringt dafiir diesen Vergleich:
Jemand zerschlagt ein kunstvolles Mosaikbild eines Kénigs und setzt aus
den gleichen Steinen stiimperhaft das Bild eines Hundes zusammen. Er gibt
dann sein Machwerk als das Konigsbild aus, da es ja aus den gleichen Stei-
nen bestehe. ,Hiresie* in diesem Sinn ist schlimmer als offener Unglaqbe.
Unter Verwendung christlicher Begriffe propagiert man etwas vom christ-
lichen Glauben véllig Verschiedenes.

Mit dem gleichen Wort ,Héresie“ bezeichnen wir heute einen anderen
Sachverhalt, nimlich die Auswahl einzelner Glaubenswahrheiten unter
Auslassung anderer. Allerdings setzt dieser Begriff die wohl fragwirdige
Vorstellung voraus, die Wahrheit des Glaubens setze sich aus vielen einzel-
nen Teilen zusammen. Vielleicht sind aber die einzelnen Glaubensaussagen
immer nur die Entfaltung einer einzigen Wahrheit.

Um im Bild zu bleiben: Vom gleichen Kénig kann es mehrere Darstel-
lungen geben. Das eine Mosaik zeigt ihn auf einem Thron sitzend, das an-
dere zu Pferd bei der Jagd. Beide Bilder sind gut. Nur wenn man einen
Teil des einen Bildes mit einem Teil des anderen zusammensetzen wollte,
wire die Gestalt des Konigs nicht mehr erkennbar. Vielleicht gehen die
Spaltungen der Christenheit eher auf ein solches Verfahren zuriick. Wenn
man einzelne Lehraussagen anderer Kirchen aus ihrem Zusammenhang
herausreifit und in einen neuen Kontext versetzt, dann werden sie ,hire-
tisch“. So konnen nur gegenseitige Miflverstdndnisse herauskommen. Will
man sich verstindigen, dann darf man nicht Teile mit Teilen, sondern muf§
immer das Ganze mit dem Ganzen vergleichen.

Von einem Versuch zur Verstindigung ist viel zu erwarten. Das Zweite
Vatikanum lehrt ndmlich, daf} zwischen allen, die an Christus glauben,
»eine wahre Verbindung im Heiligen Geist [vera quaedam coniunctio in
Spiritu Sancto] “ bestehe (Kirchenkonstitution, n. 15). So konnte man nicht
sprechen, wenn sie gleichzeitig als ,Haretiker” im strengen Sinn anzuse-
hen wiren. Allerdings heifit es in den Konzilsaussagen auch immer wieder,
die anderen hitten nicht den ,vollen® Glauben (ebd.). Daneben steht aber
die Einsicht, dafl es auch fiir die katholische Kirche selber aufgrund der
Spaltung schwieriger sei, die ,Fiille* der Katholizitit unter jedem Aspekt
in der Wirklichkeit des Lebens auszuprigen (Okumenismusdekret, n. 4, 10).

» Wort Gottes“ ist die Grundvoraussetzung des christlichen Glaubens.
Vielleicht gehért das reformatorische Verstindnis von ,, Wort Gottes zu
den Dingen, von denen das Konzil sagt: ,Man darf auch nicht tibergehen,
dafl alles, was von der Gnade des Heiligen Geistes in den Herzen der
getrennten Briidder gewirkt wird, auch zu unserer eigenen Auferbauung
beitragen kann. Denn was wahrhatft christlich ist, steht niemals im Gegen-
satz zu den echten Giitern des Glaubens, sondern kann immer dazu helfen,
dafl das Geheimnis Christi und der Kirche vollkommener erfafit werde®
(Okumenismusdekret, n. 4, 9).



Peter Knauer 8

I. Die Problematik von ,, Wort Gottes*

Auf den ersten Blick konnte , Wort Gottes® problemlos erscheinen. Denn
Gott ist allmachtig. Warum soll er sich nicht auch offenbaren kénnen? Und
wenn Gott tasichlich irgendwo gesprochen hat, dann ist man verpflichtet
zu glauben, was er sagt. Alles, was Gott sagt, ist ja notwendig wahr. Es
kommt nur darauf an, zuvor die Tatsache, daf Gott gesprochen hat, zu be-
weisen. Dazu gentigt natiirlich nicht die blofe Behauptung, dafl Gott ge-
sprochen habe. Wirkliche Offenbarung muf} vielmehr durch Wunder aus-
gewiesen sein. Erst dann ist es verniinftig, einen Offenbarungsanspruch
anzuerkennen. Der Inhalt der Offenbarung mag dann die Vernunft iiber-
steigen. Man glaubt ihn, weil er durch Gottes Wort garantiert ist. Der
Glaube bezieht sich also eigentlich nur auf den Inhalt von Gottes Wort,
nicht aber auch auf die Tatsache, daf} es wirklich Gottes Wort ist. Oder
selbst wenn man diese Tatsache ebenfalls in den Glauben einbezieht, so
muf sie doch zuvor anderweitig feststehen. Sie mufl irgendwie evident sein.
Es muf sich zumindest um eine sogenannte ,moralische“ Evidenz handeln,
die jeden verniinftigen Zweifel ausschlief}t.

So oder dhnlich hat die klassische Fundamentaltheologie gewdhnlich ge-
meint, den christlichen Glauben begriinden zu kénnen. Tatsichlich muf}
sich ja Glauben von einem blinden Entschluf unterscheiden lassen. Konnte
sonst nicht jeder x-Beliebige kommen, irgendetwas als ,, Wort Gottes* aus-
geben und dafiir Glauben fordern? Man braucht also Kriterien, und als
solche bieten sich vor allem die Wunder an.

Zunéchst mag diese Argumentation sehr plausibel klingen. Aber kann
man die Tatsache, dafl Gott spricht, genauso beweisen wie irgendein ande-
res historisches Ereignis? Mufl man nicht zumeist die Tatsichlichkeit der
zum Beweis angefithrten Wunder ebenfalls glauben? Die meisten Men-
schen scheinen doch selber noch keine solchen Wunder erlebt zu haben. Und
gerade in ihrer Plausibilitdt erscheint die Argumentation letztlich rationa-
listisch. Thre eigentliche Wahrheit liegt nicht in ihrer oberflachlichen Plau-
sibilitdt, sondern ist in einer viel tieferen Ebene zu suchen. Diese tiefere
Ebene erreicht man nur, wenn man sich die Problematik von » Wort Gottes*
bewufit macht.

Bei genauerem Zuschen ist es keineswegs unmittelbar selbstverstindlich,
daf man den Begriff , Wort Gottes* iiberhaupt sinnvoll bilden kann. Die
Zusammensetzung von , Wort“ und ,Gott* zu » Wort Gottes® verbindet
Feuer und Wasser. Sie klingt wie ein Widerspruch in sich.

Denn was bedeutet zunichst das Wort ,Gott“? Einmiitig erklirt die
ganze christliche Tradition, dafl Gott »unbegreiflich“ sei. Kann man dann
tiberhaupt noch einen ,Gottesbegriff“ haben? Es ist kein Ausweg, zu sagen,



Was heifit ,Wort Gottes™? 9

daf wir Gott nur teilweise erkennen. Denn nach der christlichen Tradition
hat Gott keine Teile.

Ein Gottesbegriff ist mit der Unbegreiflichkeit Gottes nur dann verein-
bar, wenn sich unsere Gotteserkenntnis in Wirklichkeit darauf beschrankt,
unsere eigene Geschopflichkeit anzuerkennen. Gott ist als der auszusagen,
,ohne den nichts ist“. Unser ,Geschaffensein aus dem Nichts® bedeutet:
wir gehen in unserer ganzen konkreten Wirklichkeit restlos in der Abhén-
gigkeit von einem Terminus auf, der nur durch die Restlosigkeit dieser Ab-
hangigkeit iiberhaupt bestimmt werden kann.

Was wir so von Gott erkennen, ist immer nur unsere eigene Abhéingig-
keit von ihm, und niemals unmittelbar er selbst. Wenn wir genau sprechen
wollen, haben wir die Welt nicht durch Gott, sondern durch ihre Geschopf-
lichkeit zu erkliren. Endliche Wirklichkeit, Sein und Nichtsein zugleich, ist
nur mdglich als restloses Bezogensein auf / in Verschiedenheit von.

Gott selbst fillt dabei nicht unter unser Begreifen. Er ist nicht ein Teil
der Wirklichkeit, sondern die ganze Wirklichkeit ist immer nur seine
Schopfung. Selbst die unendliche Weite des Seins ist noch immer geschaf-
fen. Wenn wir sagen, dafl Gott ,ist“, so handelt es sich nur um eine hin-
weisende, ,analoge“ Aussage. Und aufgrund des restlosen und damit ein-
seitigen Bezogenseins der Welt auf Gott ist auch diese Analogie nur ein-
seitig: die Welt ist Gott dhnlich, aber nicht Gott der Welt. Gott bleibt
aufierhalb jeden Systems.

Dodh ist es dann noch moglich, sich Gott wie ein Seiendes neben anderen
vorzustellen? Was wird aus dem scheinfrommen Gedanken, dafl Gott hier
und da in die Welt ,eingreifen kann? In einer solchen Vorstellung ver-
kennt man, dafl die Welt bereits von vornherein und zu jeder Zeit voll-
kommen und uniiberbietbar von Gott abhédngig ist. Eine restlose Abhan-
gigkeit unter schlechthin jeder Hinsicht 148t gar keine Steigerung mehr zu.
Gott kann gar nicht als zusitzlich ,eingreifend gedacht werden, wenn
schon lingst alles in seiner Hand ist. ,Sind nicht zwei Sperlinge feil fiir ein
paar Pfennige? Und doch fillt keiner von ihnen zur Erde ohne euren Vater.
Bei euch aber sind auch alle Haare eures Hauptes gezahlt“ (Mt 10, 29 f).

Wenn also unterschiedslos alles von Gott abhingig ist, kann auf dieser
Ebene ein ,besonderes Eingreifen® Gottes in die Welt nicht mehr ausge-
sagt werden. Deshalb wird auch der christliche Wunderbegriff anders denn
als ,Eingreifen“ bestimmt werden miissen. Und jedenfalls ergibt sich zu-
nichst, daf es von der Bedeutung des Wortes ,Gott* her gar nicht selbst-
verstindlich ist, von , Wort Gottes“ zu reden.

Aber auch die Bedeutung von ,Wort“ scheint sich gegen die Begriffs-
bildung ,Wort Gottes“ zu sperren. Es gibt kein vom Himmel gefallenes
Wort. Wort wird immer von einem Menschen zum anderen gesprochen.



Peter Knauer 10

Wort ist also von vornherein menschliches Wort. Wie kann man dann von
einem , Wort Gottes“ sprechen? Ist Gott denn ein Mensch?!

Es scheint also, die Rede von ,Wort Gottes sei im besten Fall eine
schlechte Metapher. Gibt es vielleicht eine unmittelbare Gotteserfahrung,
die man nachtriglich in Worten zu beschreiben versucht? Die sprachliche
Wiedergabe wire natiirlich immer nur ein schwaches Abbild der ur-
springlichen Erfahrung. Sie diirfte kaum den Namen , Wort Gottes* ver-
dienen. Noch grundsitzlicher 148t sich dariiber hinaus fragen, ob es denn
jene angebliche unmittelbare Gotteserfahrung iiberhaupt gibt. Wirleugnen
nicht, dafl auflerordentliche und sogar mystische Erfahrungen vorkommen
kénnen. Aber erfahrt man in ihnen wirklich Gott selbst oder nur die Tiefe
des eigenen Seins? ,,Gott wohnt im unzuganglichen Licht, und kein Mensch
hat ihn je gesehen noch kann er ihn sehen® (1 Tim 6, 16). Erfahren kann
man von Gott immer nur die eigene Geschopflichkeit. Gott kommt in der
Welt nicht als eine Wirklichkeit neben anderen vor.

Wir haben bisher die Schwierigkeiten dargestellt, zu denen eine genauere
Analyse des , Wort-Gottes“-Begriffs fithrt. Es gibt keinen grofleren Ein-
wand gegen die Rede von einem ,Wort Gottes® als die Bedeutung von
»Gott“ einerseits und von , Wort“ anderseits. Will man sich auf » Wort
Gottes“ berufen, dann mufl man auf diesen Einwand antworten kénnen.
An dieser Hiirde werden die meisten angeblichen Offenbarungsanspriiche
scheitern.

Im Grunde sind es die genannten Schwierigkeiten, die die Reformation
veranlafit haben, in neuer Weise nach dem Sinn von ,Wort Gottes“ zu
fragen. Bringt die christliche Verkiindigung selbst eine solche Verstehens-
moglichkeit mit sich?

IL ,Gesetz“ und ,Evangelium*

» Vielmals und auf mancherlei Weise hatte Gott von alters her zu den
Vitern gesprochen durch die Propheten. In der Endzeit dieser Tage hat er
zu uns gesprochen durch den Sohn, den er zum Erben des Alls eingesetzt,
durch den er auch die Welten geschaffen hat“ (Hebr 1, 1 f).

Die christliche Verkiindigung unterscheidet zwei verschiedene Weisen,
wie Gott zu uns ,spricht“. Die erste Weise ist indirekt. Sie wird von der
Reformation als ,,Gesetz* bezeichnet.

Worin besteht das ,,Gesetz“? Der Mensch steht von vornherein, ob es
ihm gefillt oder nicht, unter dem alles umfassenden sittlichen Ansprudch,
sich menschlich und nicht unmenschlich zu verhalten. Dieser sittliche An-
spruch ist mit dem Menschsein selbst gegeben und kommt nicht erst nach-
traglich hinzu. Grundsitzlich ist fiir jeden Menschen, sobald man sich nur



Was heifit ,Wort Gottes“? 11

in die Lage eines Menschen in Not hineinversetzt, die Einsicht nachvoll-
ziehbar, daf das ,Sah ihn und ging voruber“ (Lk 10, 32) unmenschlich ist.

Das ,Gesetz® ist im Grunde die Wirklichkeit selber, die uns im Gewissen
beansprucht und zur Verantwortung herausfordert. Weil aber die Wirk-
lichkeit der Welt Gottes Schopfung ist, ist der mit ihr gegebene sittliche
Anspruch Gottes Anspruch.

Der mit der Wirklichkeit selbst gegebene sittliche Anspruch kann nach-
traglich auch ins Wort gefafit werden. Eine solche sprachliche Formulierung
sind die Zehn Gebote. Auch die sittliche Botschaft der Propheten ist nur die
nachtrigliche Formulierung jenes Sachverhaltes, der im Menschsein des
Menschen begriindet ist. Die sittliche Botschaft der Propheten lautet: den
Bedriickten und Armen zu ihrem Recht verhelfen, das ist die wahre Got-
teserkenntnis (vgl. Jer 22, 16). ,Alles nun, was ihr wollt, dafl euch die
Leute tun, das sollt auch ihr ithnen tun; denn das ist das Gesetz und die
Propheten“ (Mt 7, 12).

Weil das ,Gesetz“ den Menschen im Gewissen beansprucht und weil
dieser Anspruch auch sprachlich formuliert werden kann, hat es Wort-
charakter. Es appelliert an unsere Einsicht. Doch ist es, wie gesagt, nur
mittelbar , Wort Gottes“. Man erfahrt in ihm nicht Gott in seinem Ansich,
sondern nur die mit der eigenen Geschopflichkeit gegebene unbedingte
Forderung.

Kennzeichnend fiir das blofle , Gesetz“ ist dabei, dafl es fiir sich allein
genommen noch nicht seine Erfullung mit sich bringt. Es liberldfit den
Menschen seiner eigenen Kraft. Aus der Einsicht, man solle sich menschlich
verhalten, folgt noch lange nicht, dafl man es auch wirklich tut. Deshalb
wird das ,Gesetz“ zum Anklager des Menschen. Es wird ithm zur Quelle
zusétzlicher Angst.

Wieso zusitzlicher Angst? Weil ihr bereits eine andere Angst als die
Waurzel aller Unmenschlichkeit vorausgeht. Denn wie kommt es, dafl Men-
schen immer wieder unmenschlich werden? Was hindert Menschen daran,
sich menschlich zu verhalten? Der Mensch ist verwundbar und verganglich.
Deshalb sucht er sich von sich aus um jeden Preis selbst zu sichern. Aber
eben deshalb kann man ihm auch Angst machen und ihn erpressen. Dik-
taturen sind Kettenreaktionen solcher Erpressung.

Die christliche Botschaft hat zum Ziel, diese Angst des Menschen um sich
selbst zu entmachten. ,Thr habt doch nicht den Geist der Knechtschaft emp-
fangen, dafl ihr euch wieder firchten mifit, sondern ihr habt den Geist der
Sohnschaft empfangen, in dem wir rufen: ,Abba, Vater*“ (R6m 8, 14).

Die christliche Botschaft will den Menschen tiberhaupt von aller Angst
befreien. Sie will ihm eine Gewiflheit mitteilen, die starker als alle Angst
ist. Wer glaubt, 148}t sich von keiner Macht der Welt mehr imponieren, son-



Peter Knauer 12

dern ist frei. Im Unterschied zum ,Gesetz nennt die Reformation dieses
glaubenschaffende, befreiende Wort ,Evangelium®, ,frohe Botschaft“.
Erst das ,Evangelium*“ setzt den Menschen grundsatzlich instand, mensch-
lich zu leben und so das , Gesetz* zu erfiillen. Erst das »Evangelium*® ist im
strengen und unmittelbaren Sinn ,Wort Gottes“. Worin besteht das
»Evangelium® im Unterschied zum ,Gesetz“?

Alles von Gott Verschiedene ist blofe Welt und deshalb ~Gesetz,
»Evangelium“ dagegen ist die Selbstmitteilung Gottes in menschlichem
Wort. Das ,Evangelium“ proklamiert die Gemeinschaft des Menschen mit
Gott.

Das ,Evangelium®“ begegnet als gewthnliches menschliches Wort und
behauptet doch von sich selbst, , Wort Gottes* zu sein. Wie Paulus miifite
heute noch jeder Verkiinder der christlichen Botschaft sagen: ,,Und darum
danken wir auch Gott ohne Unterlaf, daf ihr das von uns gehérte Wort
Gottes, das ihr empfingt, nicht als Menschenwort aufgenommen habt, son-
dern als das, was es in Wahrheit ist, als Gotteswort, das auch in euch, den
Glaubigen wirkt“ (1 Thess 2, 13).

In welchem Sinn 14t sich das ,Evangelium*, die eigentliche christliche
Verkiindigung, als , Wort Gottes verstehen? Die Antwort auf diese Frage
angesichts der Problematik von , Wort Gottes“ miissen wir der christlichen
Verkiindigung selbst entnehmen. Was wird uns als »Evangelium“ verkiin-
det? Laft sich die christliche Botschaft in einem einzigen Satz zusammen-
fassen?

Eine solche Kurzformel, die nicht nur das Wesentliche sagt, sondern zu-
gleich den umfassenden Rahmen fiir alle wirklich christlichen Glaubens-
aussagen bilden kann, ist die folgende: Uns wird zu glauben verkiindet,
daf wir am Verhiltnis Jesu zu Gott Anteil haben. Der Glaube selbst ist das
Anteilhaben am Gottesverhiltnis Jesu. Gott liebt uns mit der Liebe, in der
er von Ewigkeit her ihm als seinem eigenen Sohn zugewandt ist.

Gottes Licbe zu uns hat nicht ihr Maf§ an uns selbst. Hitte Gottes Liebe
zu uns ihr Maf an unserer Leistung oder dhnlichen Vorziigen unsererseits,
dann kénnte man sich auf Gott nicht mehr als auf sich selbst verlassen. Doch
wiirde eine solche Vorstellung unserem Geschaffensein aus dem Nichts und
damit der Gottheit Gottes widersprechen. Denn anstatt der restlosen und
damit einseitigen Abhangigkeit des Menschen von Gott miifite man dann
auch eine Abhéngigkeit Gottes vom Menschen behaupten. In Wirklichkeit
ist aber eine Liebe Gottes zum Menschen nur aussagbar, wenn der Mensch
in die ewige Liebe des Vaters zum Sohn hineingenommen wird.

Nach der christlichen Botschaft hat Gott keine andere Liebe als die zu
seinem Sohn, in die wir aufgenommen sind. An Jesus Christus als den
Sohn Gottes glauben heifit deshalb, sich mit ihm und um seinetwillen und



Was heifit ,Wort Gottes“? 13

somit verldflich von Gott geliebt zu wissen. Wenn man Glauben in diesem
vollen Sinn versteht, ist er die Befreiung des Menschen von der Angst um
sich selbst. Der Glaube als das Geliebtwerden des Menschen durch Gott
befreit den Menschen dazu, seinen Mitmenschen zu lieben. Der Glaube als
die ewige Gemeinschaft des Menschen mit Gott macht den Menschen
menschlich.

Aber was heifit es, sich verlafilich von Gott geliebt zu wissen? Wenn
Gott selbst unbegreiflich ist, iibersteigt nicht auch die Liebe Gottes zu Gott,
in die wir hineingenommen werden, alles Begreifen?

Letztlich heifit von Gott geliebt zu werden, Gott als ,Du“ anreden zu
kénnen und ihn in dieser Anrede wirklich zu erreichen. Das ,Du” ist kein
Begriff, das Wesen des Glaubens nicht Begreifen, sondern Anbeten.

Begrifflich dagegen konnen wir tber die im Glauben geschenkte Ge-
meinschaft mit Gott nur in Gleichnissen reden. Im Glauben wird jede gute
Erfahrung in dieser Welt zum Gleichnis der Gemeinschaft mit Gott: Ver-
stindigung, Freundschaft, Frieden, gemeinsames Mahlhalten werden zum
Bild des ewigen Lebens. Und dieser Gleichnischarakter guter Erfahrung,
so verginglich sie in sich selber sein mag, kann durch Leid und Tod nicht
mehr aufgehoben werden.

So bedeutet die Gemeinschaft des Menschen mit Gott ein neues Ver-
stindnis der Welt. Der Glaube stellt den Gegensatz zu jeder Form von
Weltvergotterung oder von Verzweiflung an der Welt dar. Indem der
Glaube gute Erfahrung nur als Gleichnis der Gemeinschaft mit Gott ver-
steht, verwechselt er sie nicht mit Gott und klammert sich nicht um jeden
Preis an ihr fest. Aber indem er sie wirklich als Gleichnis der Gemeinschafl
mit Gott versteht, kann er sich von ganzem Herzen ihrer freuen und Gott
fir sie danken. Die Verginglichkeit aller guten Erfahrung in dieser Welt
ist fiir den Glaubenden kein Grund mehr zur Verzweiflung. Denn gegen
die bleibende Gemeinschaft mit Gott haben Leid und Tod keine Macht.
So verlidfit man sich im Glauben in Glick und Ungliack auf Gott allein.

Wenn also auch alle gute Erfahrung zum Gleichnis der Gemeinschaft
mit Gott wird, hat diese doch nicht ihr Maf an dem Gleichnis. Gottes Liebe
zu uns hat ihr Maf§ allein im Sohn als seinem gottlichen Gegeniber. Sie
kann deshalb nicht an unserem eigenen Wohlbefinden abgelesen werden.
Sie bleibt verborgen, solange wir auf uns selbst anstatt auf Jesus Christus
schauen. Sie muf uns zu unserer eigenen Wirklichkeit im Wort dazugesag?
werden. Die einzige Weise, sie zu erfahren, besteht darin, sie sich gesagt
sein zu lassen. Gottes Liebe zu uns wird nur dadurch offenbar und wirksam,
daf sie im Wort verkiindet wird. Sie besteht geradezu darin, dafl sie ver-
kiindet werden will. Unsere Gemeinschaft mit Gott ist unser Angespro-
chenwerden durch Gott in menschlichem Wort.



Peter Knauer 14

Dafl wir in die Liebe des Vaters zum Sohn hineingeschaffen sind, kann
uns Menschen nur dadurch offenbar werden, dafl der Sohn Gottes Mensch
geworden ist. Der Begriff ,Wort Gottes“ wird in der Tat erst dann end-
giltig sinnvoll, wenn Gott als Mensch begegnet. Wenn man die christliche
Botschaft, dafl wir uns auf die Gemeinschaft mit Gott im Leben und Sterben
verlassen konnen, als wahr anerkennt, dann bekennt man eben damit, dafl
derjenige, von dem diese Botschaft urspriinglich herkommt, selbst der Sohn,
der urspriinglich von Gott Geliebte ist. Der Mensch Jesus von Nazaret ist
in den Selbstbesitz des Logos aufgenommen. Anteil an seinem Gottesver-
héltnis haben heifit von seinem Heiligen Geist erfiillt sein. Denn der
Heilige Geist ist die Liebe zwischen Vater und Sohn.

Die Bedeutung der Kirche besteht dann darin, das Heil, das ,durch den
Herrn gesagt zu werden begonnen hat* (Hebr 2, 3), weiterzusagen. Der
Glaube als das Anteilhaben am Gottesverhiltnis Jesu wird in menschlicher
Mitteilung weitergegeben. Er kommt von Gemeinschaft her und ist auf die
Bildung neuer Gemeinschaft aus; er ist letztlich nichts anderes als das volle
Verstindnis dessen, was menschliche Gemeinschaft in Wahrheit ist. So ist
die Kirche die Gemeinschaft derer, die glauben und bekennen, daf jede
wahre Gemeinschaft vom Geist Gottes erfiillt ist. Uberall, wo Menschen
sich nicht von der Angst um sich selber leiten lassen, sondern sich fiirein-
ander 6ffnen, leben sie in Wahrheit aus der Gnade Gottes.

In der Rede von der Dreifaltigkeit Gottes, von der Menschwerdung des
Sohnes und von der Sendung des Heiligen Geistes geht es immer nur um
die Auslegung unseres Anteilhabens am Gottesverhaltnis Jesu. Der christ-
liche Glaube setzt sich nicht aus einem Vielerlei von Glaubensgeheimnissen
zusammen, sondern in allen einzelnen Glaubensgeheimnissen geht es letzt-
lich allein um das einzige Glaubensgeheimnis unseres wirklichen Ange-
sprochenwerdens durch Gott. Das , Wort Gottes*, auf das der Glaube sich
richtet, erldutert nur, wie man den Glaubensakt selbst als das Erfulltsein
vom Heiligen Geist verstehen kann. Der Glaube ist nicht die eigene Lei-
stung des Menschen, sondern Gottes Handeln an ihm, sein Geliebtwerden

durch Gott.

I11. Wort und Wirklichkeit

Wenn man feststellen will, ob eine Aussage wahr ist, mufl man sie norma-
lerweise mit der Wirklichkeit selbst vergleichen, von der sie spricht. Oder
gegebenenfalls kann man die Wahrheit einer Aussage auch dadurch bewei-
sen, dafl man sie als notwendige Folgerung aus anderen zweifellos wahren
Aussagen aufzeigt.



Was heifit ,Wort Gottes“? 15

Beim , Wort Gottes* ist keine dieser beiden Verifikationsweisen moglich.
Denn , Wort Gottes“ kann nur ein solches Wort sein, das nicht auf eine von
ihm getrennte Wirklichkeit verweist, sondern die Wirklichkeit, von der es
spricht, in sich selbst trigt. Denn , Wort Gottes“ im strengen Sinn ist nicht
nur ein Wort #iber Gottes Liebe zum Menschen, sondern als das Angespro-
chenwerden des Menschen durch Gott das Geschehen dieser Liebe selbst.
Und wirkliches , Wort Gottes* 14}t sich nicht in einen weiteren Rahmen
einordnen, sondern ist selbst das alles umfassende, letzte Wort iiber die
Schépfung.

Man kann deshalb das ,Wort Gottes® als ,, Wort Gottes* nur im
Glauben erkennen. Diese fiir das reformatorische Glaubensverstandnis
grundlegende Einsicht erscheint uns Katholiken auf den ersten Blick para-
dox. Bedeutet sie nicht den Verzicht auf jede Glaubensbegriindung? Ist
das nicht eine fideistische Position, in der man jede Verantwortung des
Glaubens vor dem Nichtglaubenden verweigert? Wird mit dieser Auffas-
sung nicht die Vernunft ausgeschaltet?

Der Schein triigt. In Wirklichkeit stellt gerade der Anspruch der christ-
lichen Verkiindigung, nur im Glauben als , Wort Gottes“ erkannt werden
zu kdnnen, ein strenges Kriterium dar fiir die Verantwortung des Glaubens
vor der Vernunft. Wenn es namlich gelingen sollte, das angebliche , Wort
Gottes“ aus Vernunftwahrheiten abzuleiten, dann wére sein Anspruch
gerade damit widerlegt. Der Anspruch auf Glauben ist sinnlos, wenn die
angeblich zu glaubende Wirklichkeit auch anders als im Glauben allein
zuginglich ist. Der Anspruch auf Glauben ist ebenfalls sinnlos, wenn das
zu Glaubende der ihre Autonomie wahrenden Vernunft widerspricht. Denn
eben damit entzieht es sich nicht mehr der Beurteilung durch die Vernunft,
sondern wird von ihr widerlegt.

Die Vernunft hat Filterfunktion. Sie ist in der Lage, falsche Offen-
barungsanspriiche als letztlich unverstindlich zu entlarven und abzuwei-
sen. Als , Wort Gottes“ kommt fiir den Glauben nur ein solches Wort in
Frage, dem man jedenfalls anders als im Glauben nachweislich nicht
gerecht werden kann. Die Vernunftgeméfiheit des Glaubens muf} sich da-
durch erweisen, dal man es dem Unglauben streitig machen kann, sich auf
Vernunft zu berufen. Angebliche Vernunfteinwinde gegen den Glauben
sind auf ihrem eigenen Feld mit Vernunftgriinden und nicht mit Glaubens-
argumenten zu beantworten. Nur wenn dies moglich ist, handelt es sich
iiberhaupt um wirklichen Glauben. Glaubensgewiflheit tabuisiert den
Glauben nicht, sondern ist die Bereitschaft, es auf eine solche Priifung
durch die Vernunft ankommen zu lassen.

Wie kommt es zum Glauben? Paulus gibt die Antwort: ,Der Glaube
kommt vom Héren, das Horen aber vom Wort Christi“ (Rém 10, 17).



Peter Knauer 16

Als zu glaubendes ,Wort Gottes® kommt nur ein solches Wort in
Betracht, das man nicht mit der Vernunft von sich aus entwirft, sondern
fir das man konstitutiv darauf angewiesen ist, es von anderen Menschen
gesagt zu bekommen. Wenn man den Glauben selber erfinde, wire er von
Ilusion nicht unterscheidbar. Aber der Glaube wird uns in der Wirklich-
keit von anderen Menschen bezeugt. Das kénnen wir nicht durch unsere
eigene Erfindung bewirken.

Daf der Glaube vom Héren kommt, gilt — gewissermafien im Negativ
umgewendet — sogar von Jesus selbst. Jesus ist der Ursprung unseres
Glaubens, auf den wir bleibend angewiesen sind, wenn der Glaube wirklich
das Anteilhaben an seinem Gottesverhaltnis sein soll. Aber hat vielleicht
er den Glauben nur erfunden? Im Johannesevangelium heifit es zu dieser
Frage: ,Wenn ich fir mich selbst Zeugnis ablege, so ist mein Zeugnis
nicht wahr* (Joh 5, 81). Doch unterscheidet sich Jesu eigener Glaube (vgl.
Hebr. 5, 7 f; Mt 27, 43) fiir ihn selbst dadurch von Illusion, daf sich andere
Menschen seinem Wort nicht ohne Willkiir (vgl. Mt 11, 18 f; 12, 27) ver-
sagen konnen. Andere Menschen finden durch ihn zu einem Glauben, der
sich als Alternative zu Weltvergétterung oder Verzweiflung an der Welt
verstehen 1afit und deshalb nicht irdisch erklirt werden kann. Dieser
Glaube gibt ihnen Freiheit und macht sie menschlich. Dies geschieht nicht
nur im Bewuftsein Jesu, sondern in der Wirklichkeit seiner Begegnung mit
anderen Menschen. Jesus erfahrt eben darin sein eigenes Verhiltnis zum
Vater: ,Niemand kann zu mir kommen, wenn ihn nicht der Vater, der
mich gesandt hat, zieht...“ (Joh 6, 44). Die Glaubenden sind die Men-
schen, die der Vater ihm ,aus der Welt gegeben hat“ (Joh 17, 12). Jesu
Wort findet in anderen Menschen einen Resonanzboden, der zwar nur
durch sein Wort zum Klingen kommt, den er aber nicht durch seine eigene
Erfindung herstellen kann.

Wenn der Glaube, den das , Wort Gottes“ mitteilt, im Anteilhaben am
Gottesverhiltnis Jesu besteht, dann ist er mit der Liebe zu Gott von vorn-
herein identisch. Wir konnen Gott gar nicht anders lieben, als indem wir
seine Liebe zu uns so anerkennen, dafl wir uns ganz auf sie verlassen. Der
Glaube, in dem allein man Gott gerecht werden kann, befreit die Werke
des Menschen von der falschen Zielsetzung der Selbstrechtfertigung. Er
befreit die Werke zu dem, wozu allein sie gut sind: der Welt und dem
Mitmenschen gerecht zu werden. Wirklicher Glaube kann gar nicht anders
als gute Werke tun, so wie das Feuer nicht anders kann als leuchten und
warmen.

Ein Wort, das solchen Glauben schaffen kann, verdient es, , Wort
Gottes® zu heiflen. Es ist ein Wort, in dem Gott uns sich selbst und alles
schenkt. Es ist kein dunkles und unverstandliches Wort, sondern ein Wort,



Was heifit ,Wort Gottes“? 17

das die ganze Wirklichkeit klart. Es ist ein Wort, in dem genau das heraus-
kommt, was uns Gott zu sagen hat.

Bedarf ein solches Wort der Bestdtigung durch , Wunder“? Es ist in
Wirklichkeit selbst das Wunder iiber alle Wunder. Die christliche Ver-
kiindigung kann, wo sie recht geschieht, durch regulire oder irregulire
Weltereignisse weder begriindet noch widerlegt werden, sondern ist selbst
das letzte Wort iiber alle Wirklichkeit. Sie bestdtigt die Welt als Gottes
Schépfung und widerlegt die Siinde als deren Selbstwiderspruch. Wunder
ist auch der Glaube, den dieses Wort findet. Denn der Glaube ist Gottes
Werk am Menschen. Niemand kann von sich aus glauben, sondern immer
nur aufgrund der ihm zu glauben zugesagten Tatsache, dafl Gott schon
immer bei ihm ist. Und Wunder ist schliefilich die Liebe, die aus dem
Glauben folgt.

Es ist also tatsdchlich wahr, daf es fiir das , Wort Gottes“ der , Wunder*
bedarf. Aber sie kommen nicht zusatzlich von auflen hinzu, sondern sind
mit ihm selbst identisch. Und nur so kommt auch die klassische Fundamen-
taltheologie zu ihrer eigenen Wahrheit. Auch nach der katholischen Lehre
beruht die Vernunftgemdfiheit des Glaubens nicht auf der ,Weisheit*
derer, die meinen, im voraus zum Glauben die Tatsache beweisen zu kén-
nen, dafl Gott zu uns spricht. Dafl im menschlichen Wort der Verkiindigung
des christlichen Glaubens wirklich Gott selbst zu uns spricht, ist vielmehr
das eigentliche Glaubensgeheimnis. Unser Angesprochenwerden durch
Gott ist die Fille der Gnade.

Diese Tiefe der katholischen Lehre kommt erst in der Auseinanderset-
zung mit dem reformatorischen , Wort-Gottes“-Verstindnis ans Licht. So
mag am Schluf eine reformatorische Kurzformel des christlichen Glaubens
stchen, in der es darum geht, ,das Geheimnis Christi und der Kirche voll-
kommener zu erfassen”:

»- - - auch in seinen hochsten Moglichkeiten vermag der Mensch nicht mit
seiner Zukunft dem andern wahre Zukunft, und das heifit: Heil, zuzusagen.
Das vermag nur das Wort, durch das Gott zum Menschen kommt und sich
ihm zusagt. Daf} dieses Wort gesdiehen ist und darum auch weitersagbar
ist, daf} also ein Mensch dem anderen Gott zuzusagen vermag als den, der
sich darin selbst zusagt, das ist Gewiflheit des christlichen Glaubens*®.

1 G. Ebeling, Das Wesen christlichen Glaubens, Miinchen — Hamburg? 1965, 186; Hervor-
hebung von mir.





