
Glaube und Liebe 
Die Aktualität des johanneischen Jüngermodells 

Piet van Boxel, Frankfurt/Main 

Das •Aggiornamento", zu dem Papst Johannes XXIII. die Kirche aufrief 
und mit dem das II. Vatikanische Konzil ernst machte, war die Antwort auf 
die Erfahrung, daß das Evangelium in der heutigen Zeit viel von seiner 
Anziehungskraft verloren hatte. Das kirchliche Leben der letzten Zeit war 
von vielerlei Anstrengungen und schöpferischen Versuchen gekennzeichnet, 
dieses •Aggiornamento" durchzuführen. Immer mehr jedoch scheint die 
sich hier abzeichnende •Erneuerung" statt zu einer gemeinsamen kirchli- 
chen Aufgabe zu einem kirchlichen Problem zu werden. Haben nicht längst 
manche neue Formen der Verkündigung des christlichen Glaubens, welche 
die Botschaft fruchtbarer und wirksamer machen wollten, an dieser und 
jener Stelle zu Trennungen und Abgrenzungen innerhalb der Kirche ge- 
führt? Ein häufig erhobener Vorwurf lautet, daß solche Versuche zu •ein- 
seitig" und •subjektiv", zu sehr auf die Bedürfnisse und auf das Leben 
einer bestimmten Gruppe von Gläubigen bezogen seien, daß sie allen übri- 
gen Aspekten und dem Gesamt des Glaubens nicht genügend Rechnung 
trügen. Andere sind dagegen der Meinung, daß viele Gläubige heute sich 
in einer neuen Akzentsetzung des Glaubens selbst leichter wiedererkennen 
könnten, daß ein in eigener Weise geprägter Glaube den fruchtbarsten An- 
satzpunkt für die Verkündigung zu bieten vermöge. 

Wer ist Jünger Jesu? Wer darf sich zu Recht auch heute so nennen? Ge- 
ben die Evangelien eine eindeutige und geschlossene Antwort, oder lassen 
sie mehrere Möglichkeiten offen? Gibt es eine •Einseitigkeit", die gültiger, 
ja vielleicht notwendiger Ausdruck unseres Glaubens und unserer Verkün- 
digung auch heute sein kann, weil sie heute wie damals den Glauben letzt- 
lich doch am entscheidenden Punkt erfaßt und deshalb aufgrund der Dyna- 
mik eines Lebens, das vom Wort und Geist Jesu getragen ist, zur ganzen 
Fülle des Glaubens vorstoßen kann? Die folgenden Überlegungen suchen 
anhand von einigen Evangelientexten, insbesondere des Johannesevange- 
liums, eine Antwort auf diese Frage. 

Der Auftrag der Kirche 

Als Ausgangspunkt wählen wir den sog. •Sendungsauftrag" am Schluß des 
Mattäusevangeliums: •Da trat Jesus auf sie (die Jünger) zu und sagte zu 
ihnen: Mir ist alle Macht gegeben im Himmel und auf der Erde. Darum 



Glaube und Liebe 19 

geht zu allen Völkern und macht alle Menschen zu meinen Jüngern, tauft 
sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes und 
lehrt sie, alles zu befolgen, was ich euch geboten habe. Und ich bin bei euch 
alle Tage bis zur Vollendung der Welt" (Mt 28, 18-20). 

In diesen Versen werden die elf Jünger zum Taufen und Verkündigen 
beauftragt. Freilich haben Taufe und Verkündigung eine die Kirche stif- 
tende und die Gemeinde aufbauende Bedeutung; wir können also diesen 
Sendungsauftrag mit Recht von der Absicht her, die Kirche zu gründen, 
verstehen. Bemerkenswert ist dabei jedoch, daß im Auftrag Jesu an die 
Jünger dieses Ziel nicht als Bildung der •Kirche", sondern als Bildung 
eines Jüngerkreises bezeichnet wird. Denn grundsätzlich besteht der Auf- 
trag darin, alle Völker zu seinen Jüngern zu machen. Die Mittel zur Bil- 
dung des Jüngerkreises und seiner Gestaltung werden durch den Auftrag 
zum Taufen und Verkündigen skizziert. Diese Skizzierung ist jedoch noch 
recht allgemein gehalten. Der Inhalt der Lehre wird nur mit einem •alles, 
was ich euch geboten habe" angedeutet. Wir müssen also weiter nach dem 
Inhalt dieser Verkündigung fragen. 

Ohne diese Verkündigung vereinfachen oder verkürzen zu wollen, kön- 
nen wir sie als Bedingung für das Jüngersein umschreiben. Nun versteht 
Mattäus die ersten Begleiter Jesu als Modell des zukünftigen Jünger- 
kreises. Deshalb läßt sich die Frage nach dem Inhalt der Verkündigung, 
welche auf einen zukünftigen Jüngerkreis hingerichtet ist, im Blick auf das 
Modell der ersten Jünger beantworten. 

Wir müssen uns also von vornherein darüber klar sein, daß diese Frage- 
stellung kein rein historisches Interesse an den Text des Mattäusevange- 
liums heranträgt. Dort handelt es sich nicht um eine bloße Beschreibung der 
irdischen Begleiter Jesu. Die Gemeinde, in der das Evangelium wuchs und 
verkündigt wurde, gehörte ja selber schon zum zukünftigen Jüngerkreis, 
der sich im Sendungsauf trag als vom auferstandenen Herrn selbst beauf- 
tragt verstand. Der Mattäustext übersteigt also die damalige - für unser 
Verständnis •historische" - Situation. Er enthält eine Dynamik, welche sich 
keine Grenze setzen läßt. Denn es heißt, daß alle Völker zu Jüngern Jesu 
gemacht werden und daß die Ausführenden dieses Auftrags sich alle Tage 
bis zur Vollendung der Welt von der Gegenwart Jesu getragen wissen sol- 
len. Die Frage nach der Bedingung und Gestaltung der Jüngerschaft be- 
trifft so auch uns, und eine Antwort soll sowohl den heutigen Gläubigen 
wie auch dessen Verkündigung der Frohbotschaft mit prägen und bestim- 
men. Uns auf diesen Auftrag zu besinnen und damit ernst zu machen, ist 
eine auch im II. Vatikanischen Konzil artikulierte Notwendigkeit. Wir 
werden gerade mit Verweis auf diesen Mattäustext dazu aufgefordert. 
Die heutige Kirche erkennt sich und ihren Verkündigungsauftrag darin: 



Piet van Boxel 20 

•Jene göttliche Sendung, die Christus den Aposteln anvertraut hat, wird 
bis zum Ende der Welt dauern (Mt 28, 20). Denn das Evangelium, das sie 
zu überliefern haben, ist für alle Zeiten der Ursprung jedweden Lebens für 
die Kirche"1. Zwar wird diese göttliche Sendung vor allem den Amtsträ- 
gern anvertraut2, doch beschränkt das Vatikanum II diesen Auftrag nicht 
auf die Amtsträger: •Jedem Jünger Christi obliegt die Pflicht, nach seinem 
Teil den Glauben auszusäen"3. 

Die Frage nach dem • Jüngermodell" drängt sich heute um so mehr auf, 
weil der uns alle betreffende Auftrag nach dem Konzil so unterschiedlich 
ausgeführt wird. Die Auffassungen, wie man Jünger Jesu wird und wie 
man Jünger gewinnt, gehen anscheinend weit auseinander. 

Wer ist Jünger Jesu? 

Wenn wir uns nun den Evangelien zuwenden, läßt sich vom Mattäus- 
evangelium her zunächst eine erste Bedingung für die Jüngerschaft fest- 
stellen, die Nachfolge Jesu: •Ein anderer, der sein Jünger war, sagte zu 
ihm: Herr, laß mich zuerst heimgehen und meinen Vater begraben. Jesus 
erwiderte: Folge mir, laß die Toten ihre Toten begraben!" (Mt 8, 21-22). 
Diese bedingungslose Nachfolge wird von jedem Jünger verlangt. Sie wird 
näher präzisiert und ausdrücklich von jedem Jünger gefordert, nachdem 
Jesus von seinem eigenen zukünftigen Leiden und Tod gesprochen hat. 
Die Nachfolge Jesu soll bedingungslos sein, daß sie bis in das Leiden 
und in den Tod führt: •Wer zu mir gehören will, der verleugne sich selbst, 
nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach" (Mt 16, 24)4. 

Auch im Lukasevangelium ist das Jüngertum eng mit der Nachfolge ver- 
knüpft. In diesem Evangelium gilt ebenso die Bedingung, daß der Jünger 
sein Kreuz auf sich nehmen soll. Doch darf hier der Unterschied im Ver- 
gleich zum Mattäusevangelium nicht übersehen werden. Das Kreuztragen 
wird von Lukas auf das tagtägliche Leben der Jünger bezogen: •Täglich 
nehme er sein Kreuz auf sich und folge mir nach" (Lk 9, 23). Und wenn 
nochmals vom Kreuztragen die Rede ist, wird diese Bedingung weiter kon- 
kret angewandt. Denn seine Verwandten, ja sich selbst muß man gering 
achten, sonst kann man nicht Jünger Jesu sein (14, 26), und: •Keiner von 
euch kann mein Jünger sein, wenn er nicht auf seinen ganzen Besitz ver- 
zichtet" (14, 33). Mit Recht wird das Lukasevangelium das Evangelium der 

1 Dogmatische Konstitution über die Kirche III 20, in: LThK, Das Zweite Vatikanische 
Konzil I 215. 
2 Siehe auch das Dekret über den Ökumenismus aaO. II 47. 
8 Dogmatische Konstitution über die Kirche II 17, aaO. I 209. 
4 Vgl. die negative Parallele in Mt 26, 56. 



Glaube und Liebe 21 

Armen genannt. Dieser Zug schlägt sich in den Bedingungen der Jünger- 
schaft denn auch besonders nieder. 

Schon aus diesem kurzen Vergleich ergibt sich, daß bei den Bedingungen 
für das Jüngersein verschiedene Akzente gesetzt werden. Wir wollen die 
eigene Prägung der verschiedenen synoptischen Evangelien hier nicht wei- 
ter entfalten. Sie wurde nur deswegen kurz angedeutet, damit ein differen- 
zierter Hintergrund für die Entfaltung der besonderen Eigenart der Jün- 
gerschaft im Johannesevangelium gewonnen wird, welche gerade im Blick 
auf unsere heutige Situation ihre ganz besondere Aktualität erweisen 
könnte. 

Der glaubende Jünger 

Wie in den synoptischen Evangelien werden auch im vierten Evangelium 
zunächst die Begleiter des irdischen Jesus seine •Jünger" genannt. Jeder 
Rabbi und Wanderprediger hatte damals Schüler und Jünger. Dieser 
historische Tatbestand läßt sich auch im Johannesevangelium noch nach- 
weisen, wo sowohl von den Jüngern Jesu wie auch von den Jüngern Jo- 
hannes des Täufers die Rede ist. Anscheinend gewinnt Jesus mehr Jünger 
als Johannes (4, 1). Es sind sogar die Jünger des Täufers, die am Anfang 
des Evangeliums als die ersten Jünger Jesu dargestellt werden. In dieser 
Anfangsszene fällt eine Stilisierung der Erzählung auf, welche die redak- 
tionelle Hand des Evangelisten vermuten läßt. Die Begegnung der Jünger 
mit Jesus führt dreimal zu einem Glaubensbekenntnis. Als erster spricht 
Andreas, einer der Johannesjünger, zu seinem Bruder Simon: •Wir haben 
den Messias, den Christus, gefunden" (1,41). Philippus, den Jesus zur 
Nachfolge auffordert, sagt zu Nathanael: •Von dem Moses im Gesetz und 
die Propheten geschrieben haben, den haben wir gefunden" (1, 45). Und 
schließlich bekennt Nathanael Jesus selbst seinen Glauben: •Rabbi, du bist 
der Sohn Gottes, du bist der König Israels" (1, 49). Obwohl in diesen •Be- 
rufungsszenen" das Motiv der Nachfolge nicht ganz fehlt, kann es jedoch 
nicht wie bei den Synoptikern als die grundsätzliche Bedingung der Jün- 
gerschaft bezeichnet werden. Vielmehr werden die Jünger als diejenigen 
dargestellt, die ihren Glauben bekennen. Damit ist eine wesentliche Cha- 
rakteristik der Jüngerschaft im vierten Evangelium artikuliert, die sich an 
verschiedenen Stellen nachweisen läßt. 

Es sind die Jünger, die glauben, nachdem Jesus sein erstes Wunder in 
Kana gewirkt hat (2, 11). Nach der Heilung eines Blindgeborenen wird 
dieser in einer Auseinandersetzung mit den Pharisäern ausdrücklich als 
Jünger Jesu dargestellt. Die Pharisäer werfen ihm vor: •Du bist ein Jünger 
dieses Menschen; aber wir sind Jünger des Mose" (9, 28). Als er daraufhin 



Piet van Boxel 22 

Jesus begegnet, erweist sich dieser Vorwurf als berechtigt, da der Geheilte 
mit den Worten: •ich glaube Herr" sich zu Jesus bekennt (9, 38). 

Der Glaube als wesentliches Merkmal des Jüngers Jesu wird von Johan- 
nes besonders deutlich in seinem •Petrusbekenntnis" ausgedrückt. Es findet 
sich - anders als in den synoptischen Evangelien - in der johanneischen 
Brotrede (6, 60-71). In diesem Abschnitt trennt sich ein Teil der Jünger 
von Jesus. Anlaß dieser Trennung ist die vorangehende Offenbarungsrede, 
worin Jesus sich das vom Himmel herabgekommene Brot nennt, welches 
Leben in Ewigkeit schenkt. Viele seiner Jünger nehmen Anstoß daran und 
murren. Daraufhin sagt Jesus: •Es gibt unter euch einige, die nicht glau- 
ben" (6, 64). Dieser den Jüngern vorgeworfene Unglaube kann in der jo- 
hanneischen Darstellung nur eins bedeuten, nämlich daß man im Grunde 
dann kein Jünger mehr ist. Es folgt denn auch der Satz: •Von da an ver- 
ließen ihn viele seiner Jünger und begleiteten ihn nicht mehr" (6, 66). Der 
Zusammenhang von Jüngerschaft und wahrem Glauben wird durch den 
Kontrast mit dem Glaubensbekenntnis des Petrus hervorgehoben. Unmit- 
telbar nachdem viele von den Jüngern Jesus verlassen haben, folgt Jesu 
Frage an die Zwölf: •Wollt auch ihr gehen?". Im Namen der Zwölf be- 
kennt Petrus seinen Glauben: •Wir glauben fest und sind überzeugt, daß 
du der Heilige Gottes bist" (6, 67-68). So bleiben sie bei Jesus, d. h. sind sie 
seine Jünger. 

Es geht also aus all diesen Stellen eindeutig hervor, daß die Haltung des 
Glaubens der Kern der Jüngerschaft ist5. Diese Bedingung der Jünger- 
schaft wird Aufforderung an die johanneische Gemeinde und an die Kirche, 
sich ebenso glaubend zu Jesus zu bekennen. Zu diesem Zweck ist das ganze 
Evangelium geschrieben, es endet mit dem Satz: •Diese (Zeichen) aber sind 
aufgeschrieben, damit ihr glaubt, daß Jesus der Christus, der Sohn Gottes 
ist" (20, 31)6. Der hier von den Lesern geforderte Glaube zeigt eine auf- 
fallende Übereinstimmung mit dem Glaubensbekenntnis der ersten Jünger 
am Anfang des Evangeliums. Dort führt die Begegnung der Johannesjün- 
ger mit Jesus zu der Aussage: •Wir haben den Messias, den Christus ge- 
funden". Und am Schluß der •Berufungsszenen" heißt es im Munde Na- 
thanaels: •Rabbi, du bist der Sohn Gottes". Wie diese Jünger hat jeder 
Jünger zu bekennen, daß Jesus der Christus, der Sohn Gottes ist. Die an 
die ersten Jünger gestellten Forderungen werden über diese Jünger hin 
an die Kirche, an uns gestellt. Glaube und Unglaube der Jünger werden 
uns im vierten Evangelium beispielhaft vorgeführt. 

5 Siehe auch 2, 22 und 20, 29. 
6 Joh 21 ist wohl als eine Anfügung von fremder Hand anzusehen; siehe W. G. Kümmel, 
Einleitung in das Neue Testament, Heidelberg 1973, 173 f. 



Glaube und Liebe " 

Verharren im Glauben 

Es muß nun nodi auf eine Stelle im Johannesevangelium hingewiesen wer- 
den, welche die obigen Überlegungen weiterführt. In Joh 8, 31 spricht 
Jesus zu den Juden, die ihm glauben, die fest im Glauben stehen: •Wenn 
ihr in meinem Wort bleibt, seid ihr wirklich meine Jünger". Es ist anzu- 
nehmen, daß der Evangelist mit diesen gläubigen Juden die Judenchristen 
seiner Zeit im Sinne hat, die er in ihrem Glauben stärken und vor Glau- 
bensabfall schützen will7. Dieses Bemühen schlägt sich nieder in einer 
Polemik, die von dort an das 8. Kapitel beherrscht. Auch hier ist also hin- 
sichtlich des Jüngerbildes eine kirchliche Situation vorauszusetzen, in der 
jeder Jünger angesprochen wird. 

Die Jüngeraussage von 8, 31 bestätigt also zunächst den oben festge- 
stellten Zusammenhang von Glauben und Jüngertum. Den glaubenden 
Juden gilt ja das Jüngerwort. Der Gläubige wird jedoch nicht ohne wei- 
teres Jünger genannt. Ihm wird eine Bedingung gestellt, damit er sich 
wirklich Jünger Jesu nennen kann. Nur das •Bleiben" im Wort Jesu führt 
zur wirklichen Jüngerschaft. Dieser Bedingung widerspricht aber nicht die 
Voraussetzung des Glaubens für das Jüngersein. Denn gerade das Wort 
Jesu führt zum Glauben. So glauben die Samariter an Jesus wegen seines 
Wortes (4, 41); den Seinen hat Jesus die Worte, welche er vom Vater emp- 
fangen hatte, gegeben, und sie haben geglaubt (17, 8). Die Bedingung, im 
Wort Jesu zu bleiben, ist also keine andere Charakterisierung der Jünger. 
Vielmehr ist sie eine Präzisierung der Glaubensvoraussetzung. •Bleiben" 
im Wort Jesu bedeutet die Treue im Glauben, welche zu einer tiefen Ver- 
bundenheit mit Jesus führt8. Nur in der bleibenden Glaubenshaltung dem 
Offenbarungswort Jesu gegenüber zeigt sich der wahre Jünger. 

Der liebende Gläubige 

Werden die Jünger durch Glauben und Glaubenstreue charakterisiert, so 
scheint es allerdings eine Ausnahme zu dieser Charakterisierung zu geben. 
In Joh 13, 55 ist, wie in 8, 31, in einem •Definitionssatz" die Rede von der 
Jüngerschaft. War in 8, 31 als Bedingung des Jüngerseins das Verharren 
in der Haltung des Glaubens hervorgehoben, so wird in 13, 35 eine andere 
Bedingung genannt. Dort heißt es: •Daran werden alle erkennen, daß ihr 
meine Jünger seid, wenn ihr Liebe habt zueinander". Die Liebe zueinander 
macht also die Menschen zu Jüngern Jesu. Sollte es sich hier wirklich um 

7 Siehe R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium, Bd. II, Freiburg/Br. 1971, 259 f. 
8 Vgl. A. Schulz, Nachfolgen und Nachahmen, München 1962, 139. 



Piet van Boxel •. 

eine Ausnahme der Bedingungen der Jüngerschaft im Johannesevangelium 
handeln? Um diese Frage beantworten zu können, müssen wir dem Ver- 
hältnis zwischen Glaube und Liebe weiter nachgehen, damit wir das johan- 
neische Jüngermodell in seiner Vollständigkeit und in seinen tiefsten Kon- 
sequenzen verstehen. Dieses Verhältnis läßt sich nun im 15. Kapitel, in der 
sog. Weinstockrede erkennen. 

Die Rede gehört zur großen •Abschiedsrede" Jesu, die im Lichte des 
lodes Jesu verstanden sein will. Diese ganze Abschiedsrede geht seinem 
Leiden und Tod voran und wird am Anfang bestimmt durch die •Stunde" 
in der Jesus aus dieser Welt zum Vater geht (13, 1). 

Zu dieser Stunde nun belehrt Jesus die Seinen, indem er ihnen aufträgt, 
mr 7^nYerbxlnden zu bleiben: •Bleibt in mir, dann bleibe ich in euch" 
(15, 4). Diese Verbundenheit wird durch das Bild des Weinstocks veran- 
schaulicht Er ist der Weinstock, und die Seinen sind die Rebzweige. Wird 
diese Verbundenheit im ganzen Abschnitt (15, 1-8) stark betont, so darf sie 
jedoch nicht als Ziel in sich verstanden werden. Sie dient nämlich dem 
*ruchtbnngen der Rebzweige und wird als dessen notwendige Bedingung 
dargestellt. Aus sich kann der Rebzweig keine Frucht tragen, sondern nur 
wenn er am Weinstock bleibt. 

Was nun in unseren Überlegungen zu dieser Weinstockrede führt, ist 
die Art und Weise, wie die Verbundenheit Jesu mit den Seinen verstanden 
wird. Sie wird durch das Wort Jesu gestiftet. Dieser Gedanke findet sich 
am Anfang der Rede. In 15, 2 wird zunächst vom Gegenbild der Verbun- 
denheit gesprochen, nämlich vom Abschneiden des Rebzweiges, der keine 
Frucht bringt. Der fruchtbringende Rebzweig dagegen wird vom Vater- 
Wmzer gereinigt, d. h. also eben nicht abgeschnitten, sondern in der Ver- 
bundenheit mit dem Weinstock gepflegt und versorgt. Diese Verbunden- 
heit wird also zur •Reinheit". Von ihr sagt Jesus, sie sei grundsätzlich 
durch das Wort, das Jesus zu den Seinen gesprochen hat, gegeben (15, 3). 
Gemeinschaft und Verbundenheit werden also durch das Offenbarungs- 
wort Jesu hergestellt. Diese durch das Wort gestiftete Verbundenheit bei- 
zubehalten, wird den Seinen aufgetragen: Bleibt in mir! Und in der Erfül- 
lung dieses Auftrags ist diese Gemeinschaft weiter gesichert: dann bleibe 
ich in euch! Erfüllen kann man diesen Auftrag aber nur dadurch, daß man 
die Worte Jesu in sich bewahrt und in sich bleiben läßt. 

Es ist das •Bleiben" der Worte Jesu in den Seinen, welches die Wein- 
stockrede mit den oben dargelegten Jüngertexten verbindet. In 8, 31 hatte 
dieses Bleiben im Wort Jesu die Bedeutung der Treue im Glauben und war 
die Bedingung des Jüngerseins. Daß in der Weinstockrede die gleiche Be- 
deutung vorliegt, zeigt sich darin, daß auch hier diejenigen, die das Wort 
Jesu in sich bleiben lassen, zu Jüngern werden (15, 8). 

Die Einordnung der Weinstockrede in den Rahmen der Jüngeraussagen 
bedeutet jedoch nicht, daß die Jüngerbedingung in dieser Rede einfachhin 
mit den vorher formulierten Bedingungen gleichzusetzen wäre. Für die 



Glaube und Liebe 25 

Bedingung der Jüngerschaft in 8, 31 mußten wir schon feststellen, daß sie 
zwar im Rahmen der Glaubensbedingung zu verstehen war, diese Bedin- 
gung jedoch zugleich präzisierte: nur im beharrlichen Glauben wird man 
Jünger Jesu. Einen ähnlichen Vorgang finden wir in der Weinstockrede. 
Hier wird der beharrliche Glaube von 8, 31 wieder aufgenommen, zugleich 
jedoch ein neuer Aspekt hinzugefügt. Die Weinstockrede führt uns einen 
Schritt weiter in unserer Frage nach dem johanneischen Jüngerbild, indem 
das Jüngersein mit einem •Fruchtbringen'' in Beziehung gesetzt wird. Da- 
mit wird angedeutet, daß der beharrliche Glaube und die daraus folgende 
Verbundenheit mit Jesus sich in einer konkreten Frucht niederschlagen, 
woran man als Jünger erkannt wird. Anscheinend handelt es sich um einen 
aktiven Glauben, dessen Aktivität erst wirklich zum Jünger Jesu macht. 
Wie aber können wir nun den die Jüngerschaft bedingenden Glauben als 
Handlung und Aktivität verstehen? 

Eine Antwort auf diese Frage findet sich in dem auf die Weinstockrede 
folgenden Abschnitt 15, 9-17. Hier wird ebenfalls eine Antwort auf die 
noch ausstehende Frage nach dem Verhältnis zwischen Glaube und Liebe 
gegeben. 

Hatte die Weinstockrede den Glauben zum Thema, so enthält 15, 9-17 
das Thema der Liebe. Beide Abschnitte sind aber eng miteinander ver- 
knüpft. Das geht zunächst aus dem hier auch verwendeten Begriff •Bleiben" 
hervor. War in 15, 1-8 das Bleiben auf das Wort Jesu hingeordnet, so 
wird in 15, 9-17 das Bleiben mit der Liebe verbunden. In beiden Ab- 
schnitten ist überdies von Fruchtbringen die Rede. 

Daß diese Übereinstimmungen nicht zufällig sind, zeigt sich in der prä- 
zisen Anordnung dieser Motive. Gerade die literarische Gestaltung und 
die Anordnung der Schlußverse beider Abschnitte hilft uns weiter in der 
Antwort auf die Frage nach der Konkretisierung des Glaubens und nach 
dessen Verhältnis zur Liebe. Vergleichen wir 15, 7-8 mit 15, 16-17: 

Wenn ihr in mir bleibt und meine Worte in euch bleiben (V7a), dann 
bittet um alles, was ihr wollt: ihr werdet es erhal- 
ten (V7b). Mein Vater wird dadurch verherrlicht, daß ihr reiche Frucfit 
bringt (V8). 

Ich habe euch dazu bestimmt, daß ihr . . . Frucht bringt (16a). Dann 
wird euch der Vater alles geben, um was ihr...bittet 
(Vl6b). Dies trage ich euch auf: Liebt einander! (VI7). 

Diese Nebeneinanderstellung macht deutlich, daß in VV 16-17 die The- 
men von VV 7-8 in umgekehrter Folge wieder aufgenommen werden. Die 
Motive des Fruchtbringens und des Erhaltens (Gebens) dessen, um was 
man bittet, sind eindeutig parallel geschaltet. Über diese Parallele hinaus 
werden so Glaube (•Bleiben in") und Liebe parallel gesetzt. 



Piet van Boxel 26 

Wie kann man •Glauben" aber als •Liebe" verstehen? Wie hat der 
Verfasser des vierten Evangeliums diesen Überstieg vom Glauben zur 
Liebe innerlich und theologisch vollzogen? Dieser Überstieg manifestiert 
sich in der Austauschbarkeit von Worten und Geboten. Schon im Alten 
Testament sind die Worte Gottes seine Gebote8. Diese Möglichkeit hat der 
Evangelist ausgenützt, um den Glauben letzten Endes als Liebe darzu- 
stellen10. Zunächst wird in der Weinstockrede auf das Wort hingewiesen, 
durch welches die Jünger, im Glauben rein, verbunden werden mit Jesus 
(15, 3). Diese Verbundenheit fordert aber, wie wir gesehen haben, daß 
dieses Wort in ihnen bleibt durch das Verharren in diesem Glauben. Statt 
•Wort" heißt es nun aber •Worte" (15, 7). Es ist zu bemerken, daß der 
typisch johanneische Ausdruck •Bleiben in" öfters die Verbindung der 
Menschen mit einer •Sache" darstellt, wie z. B. Liebe, Freude, Licht. Im- 
mer ist dann aber von der Sache im Singular die Rede. Für diesen auch für 
das Wort Gottes oder das Wort Jesu zutreffenden Sachverhalt ist unsere 
Stelle die einzige Ausnahme!11. 

Im zweiten Abschnitt läßt sich ein ähnlicher Austausch der Worte, jetzt 
von •Geboten" und •einem Gebot", nachweisen. Heißt es hier zunächst: 
•Wenn ihr meine Gebote haltet, bleibt ihr in meiner Liebe" (15, 10), so ist 
nachher die Rede von einem Gebot: •Liebt einander" (15, 12). Was bedeu- 
tet dies anders, als daß wir über die Brücke der Austauschbarkeit von Wor- 
ten und Geboten vom ersten Abschnitt in den zweiten gelangt sind? Das 
heißt aber, daß wir vom •Glaubenswort" zum •Liebesgebot" geführt 
wurden. 

Die Parallele von Glauben und Liebe, die bei Johannes gezogen wird, 
ist Ausdruck einer theologischen Auffassung, welche den Glauben letzten 
Endes als Liebe versteht. Damit ist aber über das Jüngerbild im Johannes- 
evangelium Entscheidendes gesagt. Der Glaube als wesentliche Bedingung 
des Jüngerseins wird im 15. Kapitel dahin präzisiert, daß dieser Glaube 
sich in der Liebe ausdrücken soll. Die Liebesbedingung von 13, 35, welche 
wir oben eine •Ausnahme" der Glaubensbedingung nannten, kann nicht 
länger als Ausnahme bezeichnet werden. Es handelt sich dort eben nicht um 
eine andere Bedingung der Jüngerschaft, sondern um ein und dieselbe, 
nämlich um den sich in der Liebe vollendenden beharrlichen Glauben. So 
bedeutet die - nur scheinbar theoretische - Bedingung des Glaubens für 
die Jüngerschaft bei Johannes von vornherein und wesentlich schon Akti- 
vität. Schon das Bild vom Fruchttragen deutete jene Aktivität an, in der 
sich die durch das Wort Jesu gestiftete Verbundenheit mit ihm bewährt: 
eine Aktivität, welche die Menschen aufeinander ausrichtet. Denn das ist 
das letzte Wort dieser Perikope: •Dies trage ich euch auf: Liebt einander" 
(15, 17). 
9 Siehe Ex 20,1; Deut 5, 5. 22; vgl. dazu R. E. Brown, The Gospel according to John 
(XIII-XXI), New York 1970, 642. 
10 Der Austausch von Wort und Gebot findet sich auch in 14,15. 21. 23. 24. 
" Vgl. 5, 38; 8, 31; 1 Joh 2,14; vgl. auch 1 Joh 2, 24; 2 Joh 9. 



Glaube und Liebe 27 

Liebe bis zur Hingabe 

Einer der größten Rabbinen aus der Zeit Jesu, Hillel, hat einmal alle Ge- 
bote des Judentums zusammengefaßt mit den Worten: •Was dir unlieb 
ist, das tu auch deinem Nächsten nicht. Das ist das ganze Gesetz, das andere 
ist seine Auslegung"12. Wenn wir nach dem Inhalt des johanneischen Lie- 
besgebots fragen, dann läßt sich diese Frage nicht einfach in diesem Sinne 
beantworten. Im Johannesevangelium handelt es sich nicht nur um eine 
Zusammenfassung aller Gebote im Liebesgebot, insofern alle Gebote durch 
die Liebe geprägt und von ihr getragen sein sollten. Vielmehr ist das Lie- 
besgebot im vierten Evangelium auf eine bestimmte Gestaltung dieser 
Liebe aus und so selber von ihr gekennzeichnet. Und diese Gestaltung 
bedeutet die Radikalisierung und der Gipfel aller Gestaltungen der Liebe: 
•Es gibt keine größere Liebe als die, daß einer sein Leben gibt für seine 
Freunde" (15, 13). Jede Konkretisierung der Liebe ist von dieser Hingabe 
her zu verstehen. Denn der Liebe werden keine Grenzen gesetzt. Wenn 
man einander liebt, soll man bis ans Ende lieben! 

Bis ans Ende hat auch Jesus die Seinen geliebt (13, 1). Von vornherein 
bestimmt diese Liebe die Stunde des Leidens Jesu, welche am Kreuz zur 
Vollendung kommt. Er hat die Seinen bis zur Hingabe geliebt. Er hat das 
Liebesgebot als Gebot der Hingabe gelebt. Ja, auch ihm war es ein Gebot. 
In der Bildrede vom guten Hirten gibt der gute Hirt sein Leben für die 
Schafe (10, 11). Jesus ist dieser Hirt, und er gibt sein Leben aus freiem 
Willen. Von dieser freiwilligen Hingabe heißt es dann aber: •Dieses Ge- 
bot habe ich von meinem Vater empfangen" (10,18). 

Diese seine Liebe bildet das Muster und die Begründung für die Weise, 
wie die Jünger das Gebot zu erfüllen haben: •Liebt einander, wie ich euch 
geliebt habe" (15, 12). Wenn jemand so liebt, ist er wirklich Jünger Jesu 
und bringt reiche Frucht. Die Bedingung für das Fruchtbringen ist die Hin- 
gabe: •Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es 
allein; wenn es aber stirbt, bringt es reiche Frucht" (12, 24). Der Tod wird 
fruchtbar in der Liebe. 

Wenn wir das 15. Kapitel nochmals zusammenfassen, zeigt sich als wich- 
tigstes Ergebnis, daß Glaube und Liebe in ihrer Einheit gesehen werden. 
Die beiden Aussagen über die Jünger, die je •verschiedene" Begründun- 
gen für die Jüngerschaft geben, nämlich 8, 31 (Glaube) und 13, 35 (Liebe) 
werden nun zusammengefaßt. Hier heißt es: Jüngerschaft wird begründet 
in durch Liebe verwirklichtem Glauben. Schließlich handelt es sich um 
ein einziges Gebot, das Jesus uns vorgelebt hat. 

12 Siehe Stradc-Billerbeck I 907. 



Viet van Boxel 28 

Die Verkündigung der Kirche 

Wir kommen jetzt zu unserem Ausgangspunkt zurück: zum Sendungsauf- 
trag der Jünger und der Kirche. Wir sollen alle Menschen zu Jüngern Jesu 
machen, indem wir sie lehren, alles zu befolgen, was Jesus uns geboten hat. 
Und was wir andere lehren sollen, ist dasjenige, was uns geboten wurde, 
um selber Jünger Jesu zu werden. Diesem Auftrag sind wir im Johannes- 
evangelium nachgegangen. Und in diesem Evangelium wird den Jüngern 
geboten: Liebt einander. 

Wenn Menschen ihren Sendungsauftrag so verstehen, kann nicht dann 
auch gegen sie der oft gehörte Vorwurf der •Einseitigkeit" erhoben wer- 
den? Das johanneische Jüngermodell kann vielleicht gerade im Hinblick 
auf dieses Problem, das auch eingangs hervorgehoben wurde, seine Aktua- 
lität erweisen: Freilich kommt in solch einem kurzen Ausdruck für Jünger- 
schaft nicht der ganze Reichtum des Glaubens ausdrücklich zu Wort. Das 
ist •einseitig"! Bedeutet es aber eine Verkürzung der Verkündigung, wenn 
man sich durch das johanneische Jüngermodell leiten läßt? Müssen wir 
nicht vielmehr sagen, daß eine Darlegung des Sendungsauftrags auf Liebe 
und Solidarität bis ans Ende hin eine radikale Verkündigung des Evange- 
liums ist? Wer so verkündigt, ist Jünger Jesu. 

Wenn das II. Vatikanische Konzil sich mit der Verkündigung der Kir- 
che in dieser Welt in aller Konkretheit befaßt hat und sich den Fragen der 
Menschen und der Gesellschaft zuwandte13, war sein prinzipieller Aus- 
gangspunkt gerade diese Solidarität. •Freude und Hoffnung, Trauer und 
Angst der Menschen von heute, besonders der Armen und Bedrängten aller 
Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jünger Chri- 
sti" u. Dabei stützt sich das Konzil nicht primär auf den •Sendungsauftrag" 
des Mattäusevangeliums, sondern eher auf das johanneische Jüngermodell. 
Denn im Schlußwort heißt es: •Die Christen können, eingedenk des Wor- 
tes des Herrn: .Daran werden alle erkennen, daß ihr meine Jünger seid, 
wenn ihr einander liebt' (Joh 13, 35), nichts sehnlicher wünschen, als den 
Menschen unserer Zeit immer großherziger und wirksamer zu dienen. Dem 
Evangelium gewissenhaft folgend und aus seinen Kräften lebend, verbun- 
den mit allen, die die Gerechtigkeit lieben und pflegen, haben sie das große 
Werk, das sie hier auf Erden zu erfüllen haben, begonnen, über das sie ihm, 
der am jüngsten Tag alle richten wird, Rechenschaft geben müssen"15. 

Man kann dann schließlich auch alles verkündigen, wenn man die Liebe 
bis ans Ende lebt. 

ls Siehe die Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute in: LThK, Das 
Zweite Vatikanische Konzil III 241-592. 
u AaO. 281. 15 AaO. 591. 




