Glaube und Liebe

Die Aktualitat des johanneischen Jiingermodells

Piet van Boxel, Frankfurt/Main

Das ,Aggiornamento®, zu dem Papst Johannes XXIII. die Kirche aufrief
und mit dem das II. Vatikanische Konzil ernst machte, war die Antwort auf
die Erfahrung, dafl das Evangelium in der heutigen Zeit viel von seiner
Anziehungskraft verloren hatte. Das kirchliche Leben der letzten Zeit war
von vielerlei Anstrengungen und schopferischen Versuchen gekennzeichnet,
dieses ,Aggiornamento“ durchzufithren. Immer mehr jedoch scheint die
sich hier abzeichnende ,Erneuerung® statt zu einer gemeinsamen kirchli-
chen Aufgabe zu einem kirchlichen Problem zu werden. Haben nicht lingst
manche neue Formen der Verkindigung des christlichen Glaubens, welche
die Botschaft fruchtbarer und wirksamer machen wollten, an dieser und
jener Stelle zu Trennungen und Abgrenzungen innerhalb der Kirche ge-
fihrt? Ein haufig erhobener Vorwurf lautet, daf solche Versuche zu , ein-
seitig“ und ,subjektiv“, zu sehr auf die Bediirfnisse und auf das Leben
einer bestimmten Gruppe von Glaubigen bezogen seien, daf sie allen tbri-
gen Aspekten und dem Gesamt des Glaubens nicht geniigend Rechnung
trigen. Andere sind dagegen der Meinung, daf viele Glaubige heute sich
in einer neuen Akzentsetzung des Glaubens selbst leichter wiedererkennen
kénnten, daf ein in eigener Weise gepragter Glaube den fruchtbarsten An-
satzpunkt fiir die Verkiindigung zu bieten vermage.

Wer ist Jiinger Jesu? Wer darf sich zu Recht auch heute so nennen? Ge-
ben die Evangelien eine eindeutige und geschlossene Antwort, oder lassen
sie mehrere Moglichkeiten offen? Gibt es eine , Einseitigkeit*, die giiltiger,
ja vielleicht notwendiger Ausdruck unseres Glaubens und unserer Verkiin-
digung auch heute sein kann, weil sie heute wie damals den Glauben letzt-
lich doch am entscheidenden Punkt erfafit und deshalb aufgrund der Dyna-
mik eines Lebens, das vom Wort und Geist Jesu getragen ist, zur ganzen
Fille des Glaubens vorstofien kann? Die folgenden Uberlegungen suchen
anband von einigen Evangelientexten, insbesondere des Johannesevange-
liums, eine Antwort auf diese Frage.

Der Auftrag der Kirche

Als Ausgangspunkt wahlen wir den sog. ,Sendungsauftrag® am Schluf} des
Mattiusevangeliums: ,Da trat Jesus auf sie (die Jinger) zu und sagte zu
ihnen: Mir ist alle Macht gegeben im Himmel und auf der Erde. Darum



Glaube und Liebe 19

geht zu allen Volkern und macht alle Menschen zu meinen Jingern, tauft
sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes und
lehrt sie, alles zu befolgen, was ich euch geboten habe. Und ich bin bei euch
alle Tage bis zur Vollendung der Welt“ (Mt 28, 18-20).

In diesen Versen werden die elf Jinger zum Taufen und Verkindigen
beauftragt. Freilich haben Taufe und Verkiindigung eine die Kirche stif-
tende und die Gemeinde aufbauende Bedeutung; wir konnen also diesen
Sendungsauftrag mit Recht von der Absicht her, die Kirche zu griinden,
verstehen. Bemerkenswert ist dabei jedoch, dafl im Auftrag Jesu an die
Jinger dieses Ziel nicht als Bildung der ,Kirche®, sondern als Bildung
eines Jingerkreises bezeichnet wird. Denn grundsétzlich besteht der Auf-
trag darin, alle Volker zu seinen Jingern zu machen. Die Mittel zur Bil-
dung des Jingerkreises und seiner Gestaltung werden durch den Auftrag
zum Taufen und Verkiindigen skizziert. Diese Skizzierung ist jedoch noch
recht allgemein gehalten. Der Inhalt der Lehre wird nur mit einem ,alles,
was ich euch geboten habe“ angedeutet. Wir miissen also weiter nach dem
Inhalt dieser Verkiindigung fragen.

Ohne diese Verkiindigung vereinfachen oder verkiirzen zu wollen, kon-
nen wir sie als Bedingung fir das Jingersein umschreiben. Nun versteht
Mattaus die ersten Begleiter Jesu als Modell des zukiinftigen Jinger-
kreises. Deshalb 1af8t sich die Frage nach dem Inhalt der Verkiindigung,
welche auf einen zukiinftigen Jingerkreis hingerichtet ist, im Blick auf das
Modell der ersten Jiinger beantworten.

Wir miissen uns also von vornherein dariiber klar sein, daf} diese Frage-
stellung kein rein historisches Interesse an den Text des Mattiusevange-
liums herantrégt. Dort handelt es sich nicht um eine blofle Beschreibung der
irdischen Begleiter Jesu. Die Gemeinde, in der das Evangelium wuchs und
verkiindigt wurde, gehorte ja selber schon zum zukiinftigen Jingerkreis,
der sich im Sendungsauftrag als vom auferstandenen Herrn selbst beauf-
tragt verstand. Der Mattdustext tbersteigt also die damalige — fiir unser
Verstiandnis ,historische® — Situation. Er enthilt eine Dynamik, welche sich
keine Grenze setzen lafit. Denn es heifdt, daf} alle Vélker zu Jingern Jesu
gemacht werden und dafl die Ausfithrenden dieses Auftrags sich alle Tage
bis zur Vollendung der Welt von der Gegenwart Jesu getragen wissen sol-
len. Die Frage nach der Bedingung und Gestaltung der Jingerschaft be-
trifft so auch uns, und eine Antwort soll sowohl den heutigen Gliubigen
wie auch dessen Verkiindigung der Frohbotschaft mit prigen und bestim-
men. Uns auf diesen Auftrag zu besinnen und damit ernst zu machen, ist
eine auch im II. Vatikanischen Konzil artikulierte Notwendigkeit. Wir
werden gerade mit Verweis auf diesen Mattdustext dazu aufgefordert.
Die heutige Kirche erkennt sich und ihren Verkiindigungsauftrag darin:



Piet van Boxel 20

»Jene gottliche Sendung, die Christus den Aposteln anvertraut hat, wird
bis zum Ende der Welt dauern (Mt 28, 20). Denn das Evangelium, das sie
zu iberliefern haben, ist fiir alle Zeiten der Ursprung jedweden Lebens fiir
die Kirche“!. Zwar wird diese gottliche Sendung vor allem den Amtstri-
gern anvertraut?, doch beschrédnkt das Vatikanum II diesen Auftrag nicht
auf die Amtstréger: , Jedem Jinger Christi obliegt die Pflicht, nach seinem
Teil den Glauben auszusien®s,

Die Frage nach dem , Jingermodell“ dringt sich heute um so mehr auf,
weil der uns alle betreffende Auftrag nach dem Konzil so unterschiedlich
ausgefithrt wird. Die Auffassungen, wie man Jiinger Jesu wird und wie
man Jinger gewinnt, gehen anscheinend weit auseinander.

Wer ist Jinger Jesu?

Wenn wir uns nun den Evangelien zuwenden, 148t sich vom Mattius-
evangelium her zundchst eine erste Bedingung fiir die Jiingerschaft fest-
stellen, die Nachfolge Jesu: ,Ein anderer, der sein Jiinger war, sagte zu
ihm: Herr, 1af§ mich zuerst heimgehen und meinen Vater begraben. Jesus
erwiderte: Folge mir, la die Toten ihre Toten begraben!“ (Mt 8, 21-22).
Diese bedingungslose Nachfolge wird von jedem Jiinger verlangt. Sie wird
naher prazisiert und ausdriicklich von jedem Jiinger gefordert, nachdem
Jesus von seinem eigenen zukiinftigen Leiden und Tod gesprochen hat.
Die Nachfolge Jesu soll bedingungslos sein, dafl sie bis in das Leiden
und in den Tod fihrt: , Wer zu mir gehéren will, der verleugne sich selbst,
nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach“ (Mt 16, 24)%.

Auch im Lukasevangelium ist das Jiingertum eng mit der Nachfolge ver-
kniipft. In diesem Evangelium gilt ebenso die Bedingung, dafl der Jiinger
sein Kreuz auf sich nehmen soll. Doch darf hier der Unterschied im Ver-
gleich zum Mattdusevangelium nicht iibersehen werden. Das Kreuztragen
wird von Lukas auf das tagtégliche Leben der Jinger bezogen: ,Taglich
nehme er sein Kreuz auf sich und folge mir nach“ (Lk 9, 23). Und wenn
nochmals vom Kreuztragen die Rede ist, wird diese Bedingung weiter kon-
kret angewandt. Denn seine Verwandten, ja sich selbst muff man gering
achten, sonst kann man nicht Jinger Jesu sein (14, 26), und: ,Keiner von
euch kann mein Jiinger sein, wenn er nicht auf seinen ganzen Besitz ver-
zichtet* (14, 33). Mit Recht wird das Lukasevangelium das Evangelium der

! Dogmatische Konstitution iiber die Kirche 111 20, in: LThK, Das Zweite Vatikanische
Konzil 1 215,

2 Siehe auch das Dekret iiber den Okumenismus aaO. 11 47.

8 Dogmatische Konstitution iiber die Kirche 11 17, aa0. 1 209,

4 Vgl. die negative Parallele in Mt 26, 56.



Glaube und Liebe 21

Armen genannt. Dieser Zug schlégt sich in den Bedingungen der Jiinger-
schaft denn auch besonders nieder.

Schon aus diesem kurzen Vergleich ergibt sich, dafl bei den Bedingungen
fiir das Jiingersein verschiedene Akzente gesetzt werden. Wir wollen die
eigene Priagung der verschiedenen synoptischen Evangelien hier nicht wei-
ter entfalten. Sie wurde nur deswegen kurz angedeutet, damit ein differen-
zierter Hintergrund fiir die Entfaltung der besonderen Eigenart der Jiin-
gerschaft im Johannesevangelium gewonnen wird, welche gerade im Blick
auf unsere heutige Situation ihre ganz besondere Aktualitit erweisen
kénnte.

Der glaubende Jinger

Wie in den synoptischen Evangelien werden auch im vierten Evangelium
zunichst die Begleiter des irdischen Jesus seine ,Jinger” genannt. Jeder
Rabbi und Wanderprediger hatte damals Schiller und Jiinger. Dieser
historische Tatbestand 148t sich auch im Johannesevangelium noch nach-
weisen, wo sowohl von den Jiingern Jesu wie auch von den Jingern Jo-
hannes des Taufers die Rede ist. Anscheinend gewinnt Jesus mehr Jinger
als Johannes (4, 1). Es sind sogar die Jinger des Téufers, die am Anfang
des Evangeliums als die ersten Jiinger Jesu dargestellt werden. In dieser
Anfangsszene fillt eine Stilisierung der Erzihlung auf, welche die redak-
tionelle Hand des Evangelisten vermuten lifit. Die Begegnung der Jiinger
mit Jesus fihrt dreimal zu einem Glaubensbekenntnis. Als erster spricht
Andreas, einer der Johannesjiinger, zu seinem Bruder Simon: , Wir haben
den Messias, den Christus, gefunden® (1, 41). Philippus, den Jesus zur
Nachfolge auffordert, sagt zu Nathanael: ,Von dem Moses im Gesetz und
die Propheten geschricben haben, den haben wir gefunden® (1,45). Und
schlieRlich bekennt Nathanael Jesus selbst seinen Glauben: ,Rabbi, du bist
der Sohn Gottes, du bist der Kénig Israels“ (1, 49). Obwohl in diesen ,Be-
rufungsszenen® das Motiv der Nachfolge nicht ganz fehlt, kann es jedoch
nicht wie bei den Synoptikern als die grundsitzliche Bedingung der Jiin-
gerschaft bezeichnet werden. Vielmehr werden die Jiinger als diejenigen
dargestellt, die ihren Glauben bekennen. Damit ist eine wesentliche Cha-
rakteristik der Jiingerschaft im vierten Evangelium artikuliert, die sich an
verschiedenen Stellen nachweisen l1afit.

Es sind die Jiinger, die glauben, nachdem Jesus sein erstes Wunder in
Kana gewirkt hat (2, 11). Nach der Heilung eines Blindgeborenen wird
dieser in einer Auseinandersetzung mit den Pharisdern ausdriicklich als
Jiinger Jesu dargestellt. Die Pharisder werfenihm vor: ,Dubist ein Jiinger
dieses Menschen; aber wir sind Jiinger des Mose® (9, 28). Als er daraufhin



Piet van Boxel 29

Jesus begegnet, erweist sich dieser Vorwurf als berechtigt, da der Geheilte
mit den Worten: ,ich glaube Herr* sich zu Jesus bekennt (9, 38).

Der Glaube als wesentliches Merkmal des Jiingers Jesu wird von Johan-
nes besonders deutlich in seinem ,, Petrusbekenntnis® ausgedriickt. Es findet
sich — anders als in den synoptischen Evangelien — in der johanneischen
Brotrede (6,60-71). In diesem Abschnitt trennt sich ein Teil der Jinger
von Jesus. Anlafl dieser Trennung ist die vorangehende Offenbarungsrede,
worin Jesus sich das vom Himmel herabgekommene Brot nennt, welches
Leben in Ewigkeit schenkt. Viele seiner Junger nehmen Anstof daran und
murren. Daraufhin sagt Jesus: ,Es gibt unter euch einige, die nicht glau-
ben“ (6, 64). Dieser den Jiingern vorgeworfene Unglaube kann in der jo-
hanneischen Darstellung nur eins bedeuten, namlich dafl man im Grunde
dann kein Jinger mehr ist. Es folgt denn auch der Satz: ,Von da an ver-
lieflen ihn viele seiner Jinger und begleiteten ihn nicht mehr“ (6, 66). Der
Zusammenhang von Jingerschaft und wahrem Glauben wird durch den
Kontrast mit dem Glaubensbekenntnis des Petrus hervorgehoben. Unmit-
telbar nachdem viele von den Jiingern Jesus verlassen haben, folgt Jesu
Frage an die Zwélf: ,Wollt auch ibr gehen?“. Im Namen der Zwélf be-
kennt Petrus seinen Glauben: ,Wir glauben fest und sind tberzeugt, dafl
du der Heilige Gottes bist“ (6, 67-68). So bleiben sie bei Jesus, d.h. sind sie
seine Jiinger.

Es geht also aus all diesen Stellen eindeutig hervor, dafl die Haltung des
Glaubens der Kern der Jingerschaft ist’. Diese Bedingung der Jinger-
schaft wird Aufforderung an die johanneische Gemeinde und an die Kirche,
sich ebenso glaubend zu Jesus zu bekennen. Zu diesem Zweck ist das ganze
Evangelium geschrieben, es endet mit dem Satz: ,Diese (Zeichen) aber sind
aufgeschrieben, damit ihr glaubt, da Jesus der Christus, der Sokn Gottes
ist“ (20, 31)%. Der hier von den Lesern geforderte Glaube zeigt eine auf-
fallende Ubereinstimmung mit dem Glaubensbekenntnis der ersten Jinger
am Anfang des Evangeliums. Dort fihrt die Begegnung der Johannesjin-
ger mit Jesus zu der Aussage: ,, Wir haben den Messias, den Christus ge-
funden®. Und am Schluf} der ,,Berufungsszenen“ heifit es im Munde Na-
thanaels: ,Rabbi, du bist der Sokn Gottes“. Wie diese Jinger hat jeder
Jiinger zu bekennen, dafl Jesus der Christus, der Sohn Gottes ist. Die an
die ersten Jinger gestellten Forderungen werden iiber diese Jinger hin
an die Kirche, an uns gestellt. Glaube und Unglaube der Jinger werden
uns im vierten Evangelium beispielhaft vorgefiihrt.

5 Siche anch 2, 22 und 20, 29.
8 Joh 21 ist wohl als eine Anfiigung von fremder Hand anzusehen; siehe W. G. Kiimmel,
Einleitung in das Neue Testament, Heidelberg 1973, 173 f.



Glaube und Liebe 23

Verharren im Glauben

Es mufl nun noch auf eine Stelle im Johannesevangelium hingewiesen wer-
den, welche die obigen Uberlegungen weiterfihrt. In Joh 8, 31 spricht
Jesus zu den Juden, die ihm glauben, die fest im Glauben stehen: ,Wenn
ihr in meinem Wort bleibt, seid ihr wirklich meine Jiinger®. Es ist anzu-
nehmen, dafl der Evangelist mit diesen gldubigen Juden die Judenchristen
seiner Zeit im Sinne hat, die er in ihrem Glauben stirken und vor Glau-
bensabfall schiitzen will’. Dieses Bemiihen schldgt sich nieder in einer
Polemik, die von dort an das 8. Kapitel beherrscht. Auch hier ist also hin-
sichtlich des Jiingerbildes eine kirchliche Situation vorauszusetzen, in der
jeder Jiinger angesprochen wird.

Die Jiingeraussage von 8, 31 bestitigt also zundchst den oben festge-
stellten Zusammenhang von Glauben und Jingertum. Den glaubenden
Juden gilt ja das Jiingerwort. Der Gliubige wird jedoch nicht ohne wei-
teres Jiinger genannt. Thm wird eine Bedingung gestellt, damit er sich
wirklich Jiinger Jesu nennen kann. Nur das ,, Bleiben® im Wort Jesu fiihrt
zur wirklichen Jiingerschaft. Dieser Bedingung widerspricht aber nicht die
Voraussetzung des Glaubens fiir das Jiingersein. Denn gerade das Wort
Jesu fithrt zum Glauben. So glauben die Samariter an Jesus wegen seines
Wortes (4, 41); den Seinen hat Jesus die Worte, welche er vom Vater emp-
fangen hatte, gegeben, und sie haben geglaubt (17, 8). Die Bedingung, im
Wort Jesu zu bleiben, ist also keine andere Charakterisierung der Jiinger.
Vielmehr ist sie eine Prizisierung der Glaubensvoraussetzung. ,Bleiben®
im Wort Jesu bedeutet die Treue im Glauben, welche zu einer tiefen Ver-
bundenheit mit Jesus fiihrts. Nur in der bleibenden Glaubenshaltung dem
Offenbarungswort Jesu gegeniiber zeigt sich der wahre Jiinger.

Der liebende Glaubige

Werden die Jiinger durch Glauben und Glaubenstreue charakterisiert, so
scheint es allerdings eine Ausnahme zu dieser Charakterisierung zu geben.
In Joh 13, 55 ist, wie in 8, 31, in einem ,Definitionssatz“ die Rede von der
Jiingerschaft. War in 8, 31 als Bedingung des Jiingerseins das Verharren
in der Haltung des Glanbens hervorgehoben, so wird in 13, 35 eine andere
Bedingung genannt. Dort heifit es: ,Daran werden alle erkennen, dafl ihr
meine Jiinger seid, wenn ihr Liebe habt zueinander”. Die Liebe zueinander
macht also die Menschen zu Jiingern Jesu. Sollte es sich hier wirklich um

7 Siehe R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium, Bd. 11, Freiburg/Br. 1971, 259 f.
8 Vgl. A. Schulz, Nachfolgen und Nachahmen, Miinchen 1962, 139.



Piet van Boxel 24

eine Ausnahme der Bedingungen der Jiingerschaft im Johannesevangelium
handeln? Um diese Frage beantworten zu kénnen, miissen wir dem Ver-
héltnis zwischen Glaube und Liebe weiter nachgehen, damit wir das johan-
neische Jiingermodell in seiner Vollstindigkeit und in seinen tiefsten Kon-
sequenzen verstehen. Dieses Verhiltnis 148t sich nun im 15. Kapitel, in der
sog. Weinstockrede erkennen.

Die Rede gehért zur groflen , Abschiedsrede® Jesu, die im Lichte des
Todes Jesu verstanden sein will. Diese ganze Abschiedsrede geht seinem
Leiden und Tod voran und wird am Anfang bestimmt durch die »Stunde*,
in der Jesus aus dieser Welt zum Vater geht (13, 1).

Zu dieser Stunde nun belehrt Jesus die Seinen, indem er ihnen auftrigt,
mit ihm verbunden zu bleiben: ,Bleibt in mir, dann bleibe ich in euch®
(15, 4). Diese Verbundenheit wird durch das Bild des Weinstocks veran-
schaulicht. Er ist der Weinstock, und die Seinen sind die Rebzweige. Wird
diese Verbundenheit im ganzen Abschnitt (15, 1-8) stark betont, so darf sie
jedoch nicht als Ziel in sich verstanden werden. Sie dient namlich dem
Fruchtbringen der Rebzweige und wird als dessen notwendige Bedingung
dargestellt. Aus sich kann der Rebzweig keine Frucht tragen, sondern nur
wenn er am Weinstock bleibt.

Was nun in unseren Uberlegungen zu dieser Weinstockrede fithrt, ist
die Art und Weise, wie die Verbundenheit Jesu mit den Seinen verstanden
wird. Sie wird durch das Wort Jesu gestiftet. Dieser Gedanke findet sich
am Anfang der Rede. In 15, 2 wird zunichst vom Gegenbild der Verbun-
denheit gesprochen, nimlich vom Abschneiden des Rebzweiges, der keine
Frucht bringt. Der fruchtbringende Rebzweig dagegen wird vom Vater-
Winzer gereinigt, d. h. also eben nicht abgeschnitten, sondern in der Ver-
bundenheit mit dem Weinstock gepflegt und versorgt. Diese Verbunden-
heit wird also zur ,Reinheit®. Von ihr sagt Jesus, sie sei grundsitzlich
durch das Wort, das Jesus zu den Seinen gesprochen hat, gegeben (15, 3).
Gemeinschaft und Verbundenheit werden also durch das Offenbarungs-
wort Jesu hergestellt. Diese durch das Wort gestiftete Verbundenheit bei-
zubehalten, wird den Seinen aufgetragen: Bleibt in mir! Und in der Erfiil-
lung dieses Auftrags ist diese Gemeinschaft weiter gesichert: dann bleibe
ich in euch! Erfiillen kann man diesen Auftrag aber nur dadurch, daff man
die Worte Jesu in sich bewahrt und in sich bleiben 148,

Es ist das ,Bleiben“ der Worte Jesu in den Seinen, welches die Wein-
stockrede mit den oben dargelegten Jiingertexten verbindet. In 8, 31 hatte
dieses Bleiben im Wort Jesu die Bedeutung der Treue im Glauben und war
die Bedingung des Jingerseins. Dafl in der Weinstockrede die gleiche Be-
deutung vorliegt, zeigt sich darin, daf auch hier diejenigen, die das Wort
Jesuin sich bleiben lassen, zu Jiingern werden (15, 8).

Die Einordnung der Weinstockrede in den Rahmen der Jingeraussagen
bedeutet jedoch nicht, dafl die Jiingerbedingung in dieser Rede einfachhin
mit den vorher formulierten Bedingungen gleichzusetzen wire. Fiir die



Glaube und Liebe 25

Bedingung der Jiingerschaft in 8, 31 mufiten wir schon feststellen, dafl sie
zwar im Rahmen der Glaubensbedingung zu verstehen war, diese Bedin-
gung jedoch zugleich prézisierte: nur im beharrlichen Glauben wird man
Jiinger Jesu. Einen dhnlichen Vorgang finden wir in der Weinstockrede.
Hier wird der beharrliche Glaube von 8, 31 wieder aufgenommen, zugleich
jedoch ein neuer Aspekt hinzugefiigt. Die Weinstockrede fithrt uns einen
Schritt weiter in unserer Frage nach dem johanneischen Jiingerbild, indem
das Jiingersein mit einem ,Fruchtbringen® in Beziehung gesetzt wird. Da-
mit wird angedeutet, dafl der beharrliche Glaube und die daraus folgende
Verbundenheit mit Jesus sich in einer konkreten Frucht niederschlagen,
woran man als Jiinger erkannt wird. Anscheinend handelt es sich um einen
aktiven Glauben, dessen Aktivitit erst wirklich zum Jinger Jesu macht.
Wie aber kénnen wir nun den die Jingerschaft bedingenden Glauben als
Handlung und Aktivitat verstehen?

Eine Antwort auf diese Frage findet sich in dem auf die Weinstockrede
folgenden Abschnitt 15, 9-17. Hier wird ebenfalls eine Antwort auf die
noch ausstehende Frage nach dem Verhiltnis zwischen Glaube und Liebe
gegeben.

Hatte die Weinstockrede den Glauben zum Thema, so enthalt 15, 9-17
das Thema der Liebe. Beide Abschnitte sind aber eng miteinander ver-
kniipft. Das geht zunichst aus dem hier auch verwendeten Begriff ,Bleiben®
hervor. War in 15, 1-8 das Bleiben auf das Wort Jesu hingeordnet, so
wird in 15,9-17 das Bleiben mit der Liebe verbunden. In beiden Ab-
schnitten ist iberdies von Fruchtbringen die Rede.

Daf diese Ubereinstimmungen nicht zuféllig sind, zeigt sich in der pra-
zisen Anordnung dieser Motive. Gerade die literarische Gestaltung und
die Anordnung der Schlufiverse beider Abschnitte hilft uns weiter in der
Antwort auf die Frage nach der Konkretisierung des Glaubens und nach
dessen Verhaltnis zur Liebe. Vergleichen wir 15, 7-8 mit 15, 16-17:

Wenn ihr in mir bleibt und meine Worte in euch bleiben (V7a), dann
bittetum alles, wasihr wollt:ihr werdeteserhal-
ten (V7b). Mein Vater wird dadurdch verherrlicht, daf8 ihr reiche Frucht
bringt (V8).

Ich habe euch dazu bestimmt, daf§ ihr . .. Frucht bringt (16a). Dann
wirdeuchder Vaterallesgeben,umwasihr...bittet
(V16b). Dies trage ich euch auf: Liebt einander! (V17).

Diese Nebeneinanderstellung macht deutlich, dafl in VV 16-17 die The-
men von VV 7-8 in umgekehrter Folge wieder aufgenommen werden. Die
Motive des Fruchtbringens und des Erhaltens (Gebens) dessen, um was
man bittet, sind eindeutig parallel geschaltet. Uber diese Parallele hinaus
werden so Glaube (,Bleiben in“) und Liebe parallel gesetzt.



Piet van Boxel 26

Wie kann man ,Glauben aber als ,Liebe“ verstehen? Wie hat der
Verfasser des vierten Evangeliums diesen Uberstieg vom Glauben zur
Liebe innerlich und theologisch vollzogen? Dieser Uberstieg manifestiert
sich in der Austauschbarkeit von Worten und Geboten. Schon im Alten
Testament sind die Worte Gottes seine Gebote®. Diese Moglichkeit hat der
Evangelist ausgeniitzt, um den Glauben letzten Endes als Liebe darzu-
stellen!®. Zunachst wird in der Weinstockrede auf das Wort hingewiesen,
durch welches die Jinger, im Glauben rein, verbunden werden mit Jesus
(15, 8). Diese Verbundenheit fordert aber, wie wir gesehen haben, dafl
dieses Wort in ihnen bleibt durch das Verharren in diesem Glauben. Statt
»Wort“ heiflt es nun aber ,Worte“ (15, 7). Es ist zu bemerken, dafl der
typisch johanneische Ausdruck ,Bleiben in“ ofters die Verbindung der
Menschen mit einer ,Sache“ darstellt, wie z. B. Liebe, Freude, Licht. Im-
mer ist dann aber von der Sache im Singular die Rede. Fiir diesen auch fiir
das Wort Gottes oder das Wort Jesu zutreffenden Sachverhalt ist unsere
Stelle die einzige Ausnahme!!,

Im zweiten Abschnitt 1483t sich ein dhnlicher Austausch der Worte, jetzt
von ,Geboten“ und ,einem Gebot“, nachweisen. Heif}t es hier zunachst:
» Wenn ihr meine Gebote haltet, bleibt ihr in meiner Liebe“ (15, 10), so ist
nachher die Rede von einem Gebot: ,Liebt einander® (15, 12). Was bedeu-
tet dies anders, als dafl wir iiber die Briicke der Austauschbarkeit von Wor-
ten und Geboten vom ersten Abschnitt in den zweiten gelangt sind? Das
heiﬂ(’; aber, daf wir vom ,Glaubenswort® zum »Liebesgebot“ gefithrt
wurden.

Die Parallele von Glauben und Liebe, die bei Johannes gezogen wird,
ist Ausdruck einer theologischen Auffassung, welche den Glauben letzten
Endes als Liebe versteht. Damit ist aber iiber das Jiingerbild im Johannes-
evangelium Entscheidendes gesagt. Der Glaube als wesentliche Bedingung
des Jingerseins wird im 15. Kapitel dahin prazisiert, dafl dieser Glaube
sich in der Liebe ausdriicken soll. Die Liebesbedingung von 13, 35, welche
wir oben eine ,Ausnahme“ der Glaubensbedingung nannten, kann nicht
langer als Ausnahme bezeichnet werden. Es handelt sich dort eben nicht um
eine andere Bedingung der Jingerschaft, sondern um ein und dieselbe,
nimlich um den sich in der Liebe vollendenden beharrlichen Glauben. So
bedeutet die — nur scheinbar theoretische — Bedingung des Glaubens fiir
die Jiingerschaft bei Johannes von vornherein und wesentlich schon Akti-
vitdt. Schon das Bild vom Fruchttragen deutete jene Aktivitit an, in der
sich die durch das Wort Jesu gestiftete Verbundenheit mit ihm bewahrt:
eine Aktivitat, welche die Menschen aufeinander ausrichtet. Denn das ist
das letzte Wort dieser Perikope: ,Dies trage ich euch auf: Liebt einander®
(15, 17).
® Siehe Ex 20, 1; Deut 5, 5. 22; vgl. dazu R. E. Brown, The Gospel according to Jokn
(XI111-XXI), New York 1970, 642.

10 Der Austausch von Wort und Gebot findet sich auch in 14, 15. 21. 23. 24.
1 Vgl 5, 38; 8, 81; 1 Joh 2, 14; vgl. auch 1 Joh 2, 24; 2 Joh 9.



Glaube und Liebe 27

Liebe bis zur Hingabe

Einer der grofiten Rabbinen aus der Zeit Jesu, Hillel, hat einmal alle Ge-
bote des Judentums zusammengefafit mit den Worten: , Was dir unlieb
ist, das tu auch deinem Nichsten nicht. Das ist das ganze Gesetz, das andere
ist seine Auslegung“'2, Wenn wir nach dem Inhalt des johanneischen Lie-
besgebots fragen, dann 1afit sich diese Frage nicht einfach in diesem Sinne
beantworten. Im Johannesevangelium handelt es sich nicht nur um eine
Zusammenfassung aller Gebote im Liebesgebot, insofern alle Gebote durch
die Liebe geprdgt und von ihr getragen sein sollten. Vielmehr ist das Lie-
besgebot im vierten Evangelium auf eine bestimmte Gestaltung dieser
Liebe aus und so selber von ihr gekennzeichnet. Und diese Gestaltung
bedeutet die Radikalisierung und der Gipfel aller Gestaltungen der Liebe:
»Es gibt keine gréfere Liebe als die, daf einer sein Leben gibt fiir seine
Freunde“ (15, 13). Jede Konkretisierung der Liebe ist von dieser Hingabe
her zu verstehen. Denn der Liebe werden keine Grenzen gesetzt. Wenn
man einander liebt, soll man bis ans Ende lieben!

Bis ans Ende hat auch Jesus die Seinen geliebt (13, 1). Von vornherein
bestimmt diese Liebe die Stunde des Leidens Jesu, welche am Kreuz zur
Vollendung kommt. Er hat die Seinen bis zur Hingabe geliebt. Er hat das
Liebesgebot als Gebot der Hingabe gelebt. Ja, auch ihm war es ein Gebot.
In der Bildrede vom guten Hirten gibt der gute Hirt sein Leben fiir die
Schafe (10, 11). Jesus ist dieser Hirt, und er gibt sein Leben aus freiem
Willen. Von dieser freiwilligen Hingabe heifit es dann aber: ,Dieses Ge-
bot habe ich von meinem Vater empfangen (10, 18).

Diese seine Liebe bildet das Muster und die Begriindung fir die Weise,
wie die Jiinger das Gebot zu erfiillen haben: ,Liebt einander, wie ich euch
geliebt habe“ (15,12). Wenn jemand so liebt, ist er wirklich Jiinger Jesu
und bringt reiche Frucht. Die Bedingung fiir das Fruchtbringen ist die Hin-
gabe: ,Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fallt und stirbt, bleibt es
allein; wenn es aber stirbt, bringt es reiche Frucht“ (12, 24). Der Tod wird
fruchtbar in der Liebe.

Wenn wir das 15. Kapitel nochmals zusammenfassen, zeigt sich als wich-
tigstes Ergebnis, dafl Glaube und Liebe in ihrer Einheit gesechen werden.
Die beiden Aussagen iiber die Jinger, die je ,verschiedene® Begriindun-
gen fiir die Jiingerschaft geben, ndmlich 8, 31 (Glaube) und 13, 35 (Liebe)
werden nun zusammengefafit. Hier heifit es: Jiingerschafl wird begriindet
in durch Liebe verwirklichtem Glauben. Schlieflich handelt es sich um
ein einziges Gebot, das Jesus uns vorgelebt hat.

12 Sjehe Strack-Billerbeck I 907.



Piet van Boxel 28

Die Verkindigung der Kirche

Wir kommen jetzt zu unserem Ausgangspunkt zuriick: zum Sendungsauf-
trag der Jinger und der Kirche. Wir sollen alle Menschen zu Jiingern Jesu
machen, indem wir sie lehren, alles zu befolgen, was Jesus uns geboten hat.
Und was wir andere lehren sollen, ist dasjenige, was uns geboten wurde,
um selber Jiinger Jesu zu werden. Diesem Auftrag sind wir im Johannes-
evangelium nachgegangen. Und in diesem Evangelium wird den Jiingern
geboten: Liebt einander.

Wenn Menschen ihren Sendungsauftrag so verstehen, kann nicht dann
auch gegen sie der oft gehorte Vorwurf der ,Einseitigkeit® erhoben wer-
den? Das johanneische Jingermodell kann vielleicht gerade im Hinblick
auf dieses Problem, das auch eingangs hervorgehoben wurde, seine Aktua-
litdt erweisen: Freilich kommt in solch einem kurzen Ausdruck fir jlinger-
schaft nicht der ganze Reichtum des Glaubens ausdridklich zu Wort. Das
ist ,einseitig“! Bedeutet es aber eine Verkiirzung der Verkiindigung, wenn
man sich durch das johanneische Jiingermodell leiten 138t? Miissen wir
nicht vielmehr sagen, dafl eine Darlegung des Sendungsauftrags auf Liebe
und Solidaritét bis ans Ende hin eine radikale Verkiindigung des Evange-
liums ist? Wer so verkiindigt, ist Jinger Jesu.

Wenn das II. Vatikanische Konzil sich mit der Verkiindigung der Kir-
che in dieser Welt in aller Konkretheit befafit hat und sich den Fragen der
Menschen und der Gesellschaft zuwandte'®, war sein prinzipieller Aus-
gangspunkt gerade diese Solidaritat. ,Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Menschen von heute, besonders der Armen und Bedrangten aller
Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jinger Chri-
sti“1%, Dabei stiitzt sich das Konzil nicht primar auf den ,Sendungsauftrag®
des Mattiusevangeliums, sondern eher auf das johanneijsche Jiingermodell.
Denn im Schlufwort heifit es: ,Die Christen kénnen, eingedenk des Wor-
tes des Herrn: ,Daran werden alle erkennen, dafl ihr meine Jinger seid,
wenn ihr einander liebt* (Joh 13, 85), nichts sehnlicher wiinschen, als den
Menschen unserer Zeit immer groflherziger und wirksamer zu dienen. Dem
Evangelium gewissenhaft folgend und aus seinen Kréften lebend, verbun-
den mit allen, die die Gerechtigkeit lieben und pflegen, haben sie das grofie
Werk, das sie hier auf Erden zu erfiillen haben, begonnen, iiber das sie ihm,
der am jiingsten Tag alle richten wird, Rechenschaft geben miissen!s.

Man kann dann schlief8lich auch alles verkiindigen, wenn man die Liebe
bis ans Ende lebt.

13 Siche die Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute in: LThK, Das
Zweite Vatikanische Konzil 111 241-592.
1 AaQ. 281. 15 AaQ. 591.





