
Vollmacht und Ohnmacht Jesu 

Peter Hünermann, Münster 

Die Frage nach Wesen und Erscheinungsformen der Macht, die Problema- 
tik des rechten Gebrauchs von Macht stellen sich der Kirche wie den ein- 
zelnen Glaubenden oder Gruppen von Christen unausweichlich. Und 
ebenso bedrängend sind die Fragen nach der Bedeutung von Ohnmacht, 
der spezifischen Weise, wie Macht durch Ohnmacht herausgefordert, ent- 
larvt, ja überwunden wird. 

Der Grund dafür, daß christliche Existenz in dieser Unabdingbarkeit auf 
das Sachproblem von Macht und Ohnmacht bezogen ist, liegt in der Person 
Jesu Christi selbst. Die Botschaft Jesu, sein Leben, Sterben und Auferste- 
hen sind unverständlich, wenn sie nicht im Kontext der Machtproblematik 
gesehen werden. Wenn der Glaubende und die Gemeinschaft der Glauben- 
den sich auf die Botschaft Jesu und seinen Weg als ihren Identitätspunkt in 
der Geschichte beziehen, dann können sie ihrerseits von dieser Verknüp- 
fung nicht absehen. 

Diese Problematik wird geschichtlich gesehen jeweils dann höchst 
aktuell, wenn sich im öffentlichen Leben neue Machtkonfigurationen ab- 
zeichnen, neue Typen von Macht und Machtmißbrauch entstehen. Gewin- 
nen der Christ und die Kirche ihre Identität und Authentizität im Glauben 
jeweils durch Jesus Christus, so muß in ihrem Selbstverständnis und Ver- 
halten die Beziehung Jesu zur Macht Gestalt annehmen. Diese Artikula- 
tion und Strukturierung aber muß dem jeweiligen öffentlichen Machtge- 
füge und seiner Gefährdung Rechnung tragen. 

Es dürfte unbestritten sein, daß sich die öffentlichen Machtkonstellatio- 
nen entscheidend verändert haben. Es hat nicht nur ungeheure Macht- 
kumulationen gegeben, es hat sich mit der Erweiterung gesellschaftlicher 
und wirtschaftlicher Steuerungsmöglichkeiten zugleich eine Anzahl neuer 
Eigenarten und Qualitäten von Macht eingestellt, die ihre spezifischen 
Schattenseiten bei sich haben. 

Der einzelne Glaubende wie die kirchlichen Gemeinschaften und die 
Kirche im Ganzen sind deswegen aufgefordert, sich der Frage von Macht 
und Ohnmacht im Leben des Christen und der Gemeinde neu zu stellen. 
Die folgenden Ausführungen über •Vollmacht und Ohnmacht Jesu" sollen 
eine erste Hilfe zu solcher Reflexion bieten, indem sie den Maßstab sicht- 
bar machen, an welchem christliches Leben sich zu orientieren hat. 



Peter Hünermann 30 

I. Macht 
Grundkategorie der Botschaft Jesu - 
Grundbestimmung seines Lebensweges 

Durchmustert man die synoptischen Evangelien, insbesondere jene Texte, 
welche unmittelbar auf den historischen Jesus zurückverweisen, dann mag 
es überraschen, wie stark Jesus in seiner Verkündigung Kategorien der 
Macht verwendet. Noch erstaunlicher ist es vielleicht, wie sein Auftreten 
und Verhalten von Macht als einer Grundbestimmung geprägt ist. Jesus 
verkündet die in seinem Wort und Wirken anbrechende Königsherrschaft 
Gottes. Es ist die Ankündigung, daß Gottes Macht und Herrschaft sich auf 
endgültige Weise in der Geschichte durchsetzen werden, ja, daß dieses Ge- 
schehen bereits anhebt. Die Gottesherrschaft wird verkündigt als über- 
mächtiges Geschehen. Sie überschreitet menschliches Vermögen. Menschen 
können sie nicht herbeiführen. Vielmehr werden sie selbst auf unbedingte 
Weise von ihr betroffen. Die drängende Nähe Gottes, die von ihm her 
eröffnete Einheit fordern die Menschen ein. Sie sind aufgerufen, alles 
hintanzusetzen um der Herrschaft Gottes willen. Das ist der Imperativ, der 
sich aus der erfüllten Zeit ergibt. Es widerfährt der Geschichte durch diesen 
Anbruch göttlicher Herrschaft Gericht und Heil. 

Die Botschaft von der nahe herbeigekommenen Herrschaft Gottes setzt 
den Glauben an den Gott voraus, dem die •Exousia", •die absolute Mög- 
lichkeit zum Handeln"1 eignet. Gott besitzt eine Freiheit des Tuns, vor wel- 
cher der Mensch verstummt. Das verkündet nicht erst Paulus mit dem Bild- 
wort vom Töpfer und dem Ton in seiner Hand (vgl. Rom 9, 19-24). Im 
Lukasevangelium (12, 5) heißt es: •Fürchtet den, der Macht (Exousia) hat, 
nicht nur zu töten, sondern auch in die Hölle zu werfen. Ja ich sage euch, ihn 
sollt ihr fürchten". Dieser Gott, welchen Jesus den Vater nennt, trägt als 
Schöpfer und Lenker alles in seiner Hand. •Verkauft man nicht zwei Sper- 
linge um einen Groschen? Und doch wird keiner von ihnen zur Erde fallen 
ohne euren Vater. Bei euch aber sind selbst die Haare auf eurem Haupt ge- 
zählt. Darum fürchtet euch nicht: ihr seid mehr wert als viele Sperlinge!" 
(Mt 10, 29-31). So umfassend ist die Macht Gottes, daß selbst der Herr- 
schaftsbereich des Satan noch einmal von der Mächtigkeit Gottes umfangen 
ist. Sein Herrschen geschieht nicht ohne Gottes Zulassung. Gott hat der 
Vormacht des Widersachers durch Jesus eine prinzipielle Grenze gezogen. 
Das Kommen des Stärkeren markiert sein Ende: •Wenn ich mit dem Finger 
Gottes die Dämonen austreibe, dann ist die Herrschaft Gottes zu euch hin- 
gekommen" (Lk 11, 20). In Jesus Christus ist die Dynamik Gottes da. So 

Foerster, ThWNT II 563. 



Vollmacht und Ohnmacht Jesu 31 

ist die Exousia Gottes nicht nur jene Mächtigkeit, die Welt aus dem Nichts 
zu schaffen und die Menschen und ihre Geschichte am Ende zur Rechen- 
schaft zu ziehen. Sie ist vielmehr jene •Übermacht" Gottes, die sich in der 
Geschichte durchzusetzen vermag, ohne die geschichtlichen und geschöpf- 
lichen Freiheitsstrukturen aufzuheben. Gott ist so mächtig, daß er sich in 
seiner Göttlichkeit mitten im Raum menschlicher Freiheit behauptet. So 
verkündet ihn Jesus, wenn er den Anbruch der Königsherrschaft Gottes 
proklamiert. Genau diese unbedingte Mächtigkeit Gottes - die Exousia - 
kommt in Jesu Wort, in seinem Tun, in seiner Person zum Austrag. Jesus 
spricht mit Vollmacht (Exousia), nicht wie die Schriftgelehrten und Phari- 
säer (Mt 7, 29). Die Volksscharen, welche ihm zuhören, preisen Gott, daß 
er •diese Macht den Menschen gegeben hat" (Mt 9, 8). In dieser Macht 
bindet Jesus die bösen Mächte und Geister (Mk 1, 27; Lk 4, 36), in dieser 
Macht vergibt Jesus Sünden (Mk 2, 10). In dieser Kraft heilt er die Men- 
schen (Mk 5, 30). In dieser Vollmacht reinigt er den Tempel (Mk 11, 15-18 
und 27-33), nimmt er die Huldigung der ihm zujubelnden Kinder beim 
Einzug in Jerusalem entgegen (Mk 11, 1-10). Jesu Verhalten, sein ganzes 
Leben ist bestimmt von der Macht Gottes. Selbst sein Gang in das Leiden 
wird noch einmal als Ausdruck dieser Machtfülle verstanden. Im Johan- 
nes-Evangelium heißt es: •Ich habe Macht, mein Leben hinzugeben, und ich 
habe Macht, es wieder zu nehmen" (10, 18). Die Übernahme der Passion 
erscheint als Akt höchster, freiester Souveränität und Vollmacht. 

Mit dem gleichen Vokabular wird in den neutestamentlichen Schriften 
die Auf erweckung Jesu gekennzeichnet: In der Auf erweckung Jesu von den 
Toten erweist sich die Dynamik Gottes (Rom 1,4). Durch die Macht Gottes 
wird Jesus zum Herrn eingesetzt, dem sich jedes Knie im Himmel, auf der 
Erde und unter der Erde zu beugen hat (Phil 2,9-11). Dieser Auferweckte, 
der Herr, bezeugt vor den Seinen: •Mir ist alle Macht gegeben im Himmel 
und auf der Erde" (Mt 28, 18). 

Jesus behält die göttliche Vollmacht nicht für sich. Er gibt seinen Jüngern 
Anteil daran. Die Zwölf erhalten bei ihrer Bestellung die Exousia, Dämo- 
nen auszutreiben (Mk 3, 15). Ihre Sendung umschließt das bevollmächtigte 
Wort ebenso wie die anderen Züge des Auftrages Jesu2. Diese Anteilgabe 
an der Vollmacht Jesu wird nochmals vertieft und bekräftigt im Sendungs- 
befehl des Auferstandenen: •Mir ist alle Macht gegeben, im Himmel und 
auf Erden. Geht also hin ..." (Mt 28, 28). Der erhöhte Herr, der die Macht 
des Lebens und des Todes besitzt, verheißt, bei ihnen zu bleiben und in 
ihrem Wirken selbst wirksam zu werden (Mt 28, 19 f). 

Aus dieser Zusage ziehen die Apostel und Evangelisten den Mut zur 

Vgl. die Aussendungsreden Mk 6, 7-13; Mt 10, 1-14; Lk 9, 1-6. 



Peter Hünermann 32 

Verkündigung (vgl. 2 Kor 10-13). Aus dem Glauben an diese unbesieg- 
liche Macht des verherrlichten Herrn leben die jungen christlichen Gemein- 
den, bestehen sie die Bedrohungen und Verfolgungen3. 

Fassen wir zusammen: 
Die Botschaft Jesu Christi ist eine Botschaft von der Macht des göttlichen 
Gottes, die sich nicht nur im Ursprung und Ende der Schöpfung, sondern 
mitten in der Geschichte erweist: einer übermächtigen Macht, welche die 
Menschen ins Heil führt. Diese Macht Gottes verkündet Jesus nicht nur. Sie 
prägt vielmehr sein gesamtes Verhalten. Und ebenso werden sein Tod, 
seine Auferstehung und die Sendung der Kirche als Machtgeschehen ver- 
standen. Diese Macht aber, von der das Neue Testament voll ist, enthüllt 
sich erst dort ganz, wo auf die Art geachtet wird, wie Jesus die Macht Got- 
tes zur Geltung bringt. 

II. Macht in Ohnmacht 
Der faktische Umgang Jesu mit der Macht 

Stellt man die Texte der Evangelien in den Kontext der damaligen Zeit- 
geschichte, so zeigt sich ein paradoxer Sachverhalt. Jesus, dessen Botschaft, 
Verhalten und Wirkgeschichte vom Begriff der Exousia, der höchsten gött- 
lichen Macht nicht zu trennen sind, hat ein eigentümlich gebrochenes Ver- 
hältnis zu Macht und Machtmitteln. Sein Umgang mit der Macht kann 
durch das widersprüchliche Wort: Macht in Ohnmacht bezeichnet werden. 

Martin Hengel hat in einer Untersuchung4 ein imponierendes Bild der 
revolutionären, Machtmittel und Gewalt einsetzenden jüdischen Freiheits- 
bewegungen entworfen. Ihre Theologie bzw. Ideologie fordert den Einsatz 
dieser Mittel. Gerade vor diesem Hintergrund hebt sich die andersartige 
Haltung Jesu plastisch ab. Statt das •Reich Gottes" mit der Waffe in der 
Hand •herbei zu drängen" - so der zeitgenössische rabbinische Begriff - 
heilt Jesus, lindert er Not. Statt auf Trennung von jenen zu drängen, die 
mit den Römern kollaborieren, unrechtmäßigen Reichtum besitzen, ver- 
sucht Jesus immer wieder den Brückenschlag zu allen Menschen. Das 
Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Lk 10, 30-37) ist ein Ärgernis für 
jeden •nationalbewußten" Juden, denn die Samariter sind zur Zeit Jesu 
mehr gehaßt als Heiden5, und zwar aus theologischen Motiven. Sie sind 
unrein, und Israel muß um seine Reinheit kämpfen, damit das Reich Gottes 

3 Vgl. die Eingangsvision der Offenbarung des Johannes 1, 8-20 und die jeweiligen Ein- 
leitungen zu den sich anschließenden Briefen an die sieben Gemeinden. Off 21, 1-3, 22. 
4 Die Zeloten - Untersuchungen zur jüdischen Freiheitsbewegung in der Zeit von Hero- 
des I. bis 70 nach Christus, Leiden - Köln 1961. 
5 Vgl. Joachim Jeremias ThWNT VII 91 f. 



Vollmacht und Ohnmacht Jesu 33 

kommen kann. Solche Einstellung ist Jesus von Grund auf fremd. So wenig 
wie Haß findet man bei Jesus Demagogie. Wohl aber gelöste Zuversicht, ja 
Heiterkeit. Die Worte von der Hochzeitsfreude (Mk 2, 19), vom sorgen- 
freien Leben der Vögel unter dem Himmel und der Blumen auf dem Felde 
(Mt 6, 25-33) legen Zeugnis davon ab. Sie stehen im scharfen Gegensatz 
zur Zelotenmentalität. Und schließlich hat Jesus - hier handelt es sich um 
ältestes Spruchgut aus der Logienquelle - die Feindesliebe proklamiert: 
•Liebt eure Feinde, tut wohl denen, die euch hassen; segnet, die euch flu- 
chen, betet für die, die euch mißhandeln..." (Lk 6, 27 f). Die Passions- 
berichte bezeugen, daß Jesus seine eigene Verkündigung wahrgemacht hat. 

Wenn Jesus den gezielten, kämpferischen Einsatz von Machtmitteln und 
Gewaltanwendung zur Herstellung des Reiches Gottes ablehnt, dann liegt 
die Begründung für ihn gerade im Wesen des Reiches Gottes selbst. Das 
Gleichnis von der selbsttätig wachsenden Saat (Mk 4, 26-29), die Parabel 
vom Unkraut und Weizen, deren Trennung Gott selbst vorbehalten ist 
(Mt 13, 24-30), betonen die absolute Vorrangstellung Gottes selbst. Er, 
nicht Menschen mit ihren Machtmitteln führen das Reich herbei. Gerade 
auf dem Hintergrund der zelotischen Bewegungen gewinnen diese Gleich- 
nisse programmatischen Charakter. 

Entzieht sich die göttliche Macht in ihrer Hoheit dem menschlichen, 
Machtmittel einsetzenden Treiben, ist die Herbeiführung des Reiches ex- 
klusiv Sache Gottes, was bedeutet dann die Rede von der Exousia Jesu? 
Wie äußert sich solche göttliche Macht in und durch Jesu Wirken? Wie 
erscheint die Gott selbst eigene Macht gerade in Person und Werk Jesu, so 
daß zu Recht von der Exousia Jesu geredet werden kann? Wie geht Jesus 
mit Macht um, wenn er zelotische Machtpolitik ablehnt? 

Jesu Einsatz für das Reich Gottes, seine Verkündigung sind zweifellos 
mächtig zu nennen. Sein leidenschaftliches Eifern um Israel, seine scho- 
nungslose Entlarvung heuchlerischer Selbstgenügsamkeit (Lk 18, 9-14), 
seine die Menge verstörenden Weherufe (Lk 6, 24-26), die wuchtigen An- 
klagereden gegen die Pharisäer (Mt 23, 12 ff), die Geste der Tempelreini- 
gung (Mk 11, 15-18) zeigen einen machtvollen Mann. Gleichwohl ist diese 
hier zutage tretende Mächtigkeit eigener Art. Sie unterscheidet sich wesent- 
lich von der Macht und dem Machtgebrauch zelotischer Kreise. Jesu Mäch- 
tigkeit erwächst weder aus äußerer Machtstellung noch aus der Verfügung 
über Machtmittel. Sie erwächst aus innerer Vollmacht, der Vollmacht des 
Gott unendlich nahen Menschen. Es ist eine Mächtigkeit, die sich in der 
Vorbehaltlosigkeit seines Dienstes, in der Lauterkeit seines Wortes, in der 
Unbedingtheit seiner Liebe zum Vater und den Menschen entfaltet. Die 
Anwendung von Machtmitteln wie Druck, Zwang, Gewalt, Manipulation 
und allen möglichen Tricks erscheint dem Rang der von Jesus vertretenen 



Peter Hünermann 34 

Macht nicht zu entsprechen. Wären diese Dinge nicht insgesamt zu billig, zu 
mies und klein, um Ausdruck der Exousia Gottes zu sein? 

Wir stehen hier an der entscheidenden Wende unserer Überlegungen. 
War Jesu Umgang mit der Macht und sein Gebrauch der Macht beliebig, 
zufällig oder läßt sich hier ein notwendiger innerer Zusammenhang zwi- 
schen seiner Botschaft und dieser Praxis aufweisen? Wenn es solch 
einen Zusammenhang gibt, dann kommt dieser Praxis Jesu eine maßgeb- 
liche, normierende Qualität für die Kirche wie für die einzelnen Glauben- 
den zu. Um diese Frage entscheiden zu können, bedarf es einer philosophi- 
schen Zwischenreflexion auf Macht und das Feld ihrer Realisierungsmög- 
lichkeiten. 

III. Macht, Machtgestalten, Machtmittel 
Philosophische Zwischenüberlegung 

Max Weber hat in seinem Werk •Wirtschaft und Gesellschaft - Grundriß 
der verstehenden Soziologie" eine Definition von Macht vorgelegt, die eine 
nahezu klassische Geltung erlangt hat: •Macht bedeutet jede Chance, in- 
nerhalb einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Wider- 
streben durchzusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht"6. Diese Be- 
stimmung wird von vielen Soziologen übernommen bzw. leicht variiert7. 
Der Sache nach sehr ähnlich wie Max Weber - nur in negativer Fassung 
und Willen durch Interesse ersetzend - definiert Jürgen Habermas: 
•Macht möchte ich zunächst unabhängig von der Kategorie des Reichtums 
einführen, nämlich als die Fähigkeit, andere Individuen oder Gruppen 
daran zu hindern, ihre Interessen wahrzunehmen.. . eine Seite kann der 
anderen Seite ihre Interessen aufzwingen"8. 

Diese Definition von Macht entspricht der Auffassung von Herrschaft. 
Max Weber bestimmt Herrschaft als die •Chance, für einen Befehl be- 
stimmten Inhalts bei anderen angebbaren Personen Gehorsam zu finden"9. 
Herrschaft ist so gegenüber der verschiedenartig ausfallenden Machtaus- 
übung ein in verläßlichen Erwartungen verfestigtes, institutionalisiertes 
Machtverhältnis10. Analog dazu spricht Jürgen Habermas von Herrschaft 
als einem Sonderfall •der normativen Ausübung der Macht"11. 

6 Köln-Berlin 1954, 38. 
7 Vgl. D. Ciaessens, Rolle und Macht. Grundfragen der Soziologie. Bd. 6, München 1968, 
61 f; Jakobus Wösmer, Soziologie. Einführung und Grundlegung, Wien - Köln - Graz 
1970, 49 f. 
8 Jürgen Habermas, Theorie der Gesellschaft, oder Sozialtechnologie (Theorie/Diskus- 
sion), Frankfurt a. M. 1972, 254. » A. a. O. S. 38. 
10 Vgl. Rolf Dahrendorf, Macht und Herrschaft, in: RGG, Tübingen 1960, Bd. IV 569. 
11 A. a. O. S. 254. 



Vollmacht und Ohnmacht Jesu 35 

Gegenüber solchen Bestimmungen hat Niklas Luhman12 eine doppelte 
Kritik angemeldet: 1. Macht kann im Hinblick auf den von Macht Betrof- 
fenen nicht lediglich als Kraft bestimmt werden, die sich auf dessen Willen 
bzw. auf seine Interessen richtet. Macht geht bereits als Bestimmung in die 
alleranfänglichste Entstehung von Erwartungshaltungen, in den Aufriß 
möglicher Zukunftsorientierung ein. 
2. Im Hinblick auf den Ausgangspunkt von Macht wendet Luhman ein: Es 
entspricht der Komplexität der Phänomene nicht, einfach von einem Macht- 
haber oder einer Gruppe von Machthabern auszugehen, die ihren Willen 
durchsetzen oder ihre Interessen verfolgen wollen. So oft eine solche Kon- 
stellation auch auftreten mag, sie langt nicht aus, um alle Phänomene abzu- 
decken. Es gibt auch den •Friedensfall", in welchem zwischen Führungs- 
gruppe und Ausführungsgruppe eine wechselseitige Abhängigkeit besteht, 
und zwar im Sinne einer gegenseitigen Machtsteigerung durch Kooperation. 
In solchen Verhältnissen entspringt gerade aus der weitgehenden Differen- 
zierung und relativen Selbständigkeit der vielen eine intensivere Form 
von Macht, die sich als gemeinsames Kraftgefühl nach außen ebenso wie 
nach innen äußert. 

Ohne die systemtheoretischen Erwägungen Luhmans als solche aufzu- 
greifen, möchte ich Macht deswegen definieren als: Vorgabe einer Zu- 
kunftsorientierung, die für Menschen bestimmend wird. Ich spreche ab- 
strakt von Vorgabe einer Zukunftsorientierung, weil diese Vorgabe entwe- 
der von einzelnen Menschen und Gruppen gesetzt oder z. B. aus der 
Geschichte übernommen werden kann, so daß Menschen sich mit dieser 
Vorgabe identifizieren und sich in ihren Dienst stellen. Die Art, wie diese 
Vorgabe für Menschen bestimmend wird, kann unterschiedlicher Art sein. 
Es handelt sich um völlige Machtlosigkeit, wenn diese Vorgabe überhaupt 
nicht und für niemanden bestimmend wird. Wird sie aber bestimmend, 
dann kann sich dies in den unterschiedlichsten Weisen ereignen: von der 
Anwendung physischer Gewalt und Drohung angefangen bis zur Bestim- 
mung durch Solidarität oder durch spontane Zustimmung und Begeiste- 
rung. Indem in diese Definition das Wort •Zukunftsorientierung" aufge- 
nommen wird, ist damit nicht nur das Moment des Willens und des 
Interesses, sondern ebenso der alleranfänglichsten Konstitution von Erwar- 
tungen und Möglichkeiten mit umspannt. 

Geht man von dieser Definition von Macht aus, dann zeigt sich, daß 
Macht offensichtlich um so größer ist, je mehr sich die vielen nicht nur 
partikular, das heißt widerstrebend oder nur unter einer gewissen Hinsicht 
mit dieser Vorgabe identifizieren. Macht ist um so mächtiger, je vollstän- 
12 Klassische Theorie der Macht - Kritik ihrer Prämissen, in: Zeitschrift für Politik 16 
(1969) 149-170. 



Peter Hünermann 36 

diger Menschen mit ihren Interessen, ihrer eigenen Freiheit, ihren eigenen 
Erwartungen sich in der Vorgabe wiederfinden und die Vorgabe als ihr 
Eigenstes, als Inhalt ihres Lebens ergreifen. 

Der Erweis dieser Behauptung läßt sich relativ leicht durch eine negative 
Probe führen: Macht, die nur aufgrund von physischer Gewaltanwendung 
zur Vorgabe von Zukunftsorientierung der Menschen wird, tendiert fak- 
tisch immer dahin, durch einen Rechtfertigungsprozeß, die Verbreitung 
einer Ideologie oder durch Indoktrination dahin zu gelangen, daß Menschen 
die Zukunftsvorgabe als ihre eigene gewaltlos akzeptieren. Dies einfach 
deswegen, weil auch der Machthaber nicht ständig in der höchsten Anspan- 
nung der Gewaltausübung leben kann. Hier zeigt sich die äußere Schwäche 
einer solchen Position. Von der inneren Schwäche, das heißt der faktischen 
Nicht-Integration der vielen, nicht zu reden. 

Hält man sich diesen Zusammenhang vor Augen, dann wird jene we- 
sentliche Beziehung verständlich, die zwischen dem Umgang Jesu mit der 
Macht, den Machtmitteln und dem Inhalt der Botschaft besteht. 

IV. Ohnmacht in Macht 
Offenbarungsgestalt der Exousia Gottes 

Gerade weil es in Jesu Botschaft um das Reich Gottes geht, um das Heil der 
Menschen, deswegen würde der Inhalt verstellt und verkehrt, wenn er den 
Menschen mit Machtmitteln auferlegt würde. Äußere Zwangsmaßnahmen 
bezeugen von ihrer eigenen Struktur her, daß es sich bei dem betreffenden 
Sachverhalt um etwas handelt, das keine vollständige Indentifizierung der 
Menschen voraussetzt. Macht, welche zur Durchsetzung der Vorgabe von 
Zukunftsorientierung Gewaltmittel anwendet, kann sich ja nur auf Sach- 
verhalte beziehen, welche keinen vollen Konsens der Menschen ernötigen. 
Solche Sachverhalte können mithin keine die Freiheit der Menschen ganz 
und gar einfordernden Sachverhalte sein. Sie sind notwendigerweise par- 
tikular. Trügen sie den Charakter der Totalität, dann wären sie gerade 
auf die ganze und volle Freiheit der Menschen angewiesen. Nur wo es um 
partikulare Sachverhalte geht, ist ein Einsatz äußerer Machtmittel über- 
haupt denkbar. Nun wird aber das Reich Gottes gerade als Heil des Men- 
schen, d. h. als Erfüllung und Beseligung seiner Freiheit verkündet. Folg- 
lich verträgt sich seine Verkündigung nicht mit der Anwendung von Mit- 
teln, welche die Freiheit einschränken. Ein zweiter Gedanke, der in diesen 
Zusammenhang gehört: Äußere Machtmittel sind nur dort einsetzbar, wo 
es um etwas Künftiges, aber nicht, wo es um die Zukunft des Menschen geht. 
Gerade weil Zukunftsvorgaben, die durch Druck aufgezwungen werden, 
das Freiheitspotential des Menschen nur in einer gewissen Hinsicht inte- 



Vollmacht und Ohnmacht Jesu 37 

grieren, bieten sie auch Zukunftsorientierung nur in bestimmter Hinsicht. 
Der Mensch bleibt mit dem Schwergewicht seiner Erwartungen, Strebungen 
usw. außerhalb dieser Vorgabe. Das Reich Gottes aber erscheint gerade als 
die vollendete Zukunft des Menschen. So verbietet sich auch von hier aus 
der Einsatz von Machtmitteln. 

Damit wird einsichtig, daß Jesus äußere Machtmittel verschmähen muß, 
weil es ihm um das Reich Gottes geht. Und gerade indem er - scheinbar 
ohnmächtig - auf Machtmittel verzichtet, bezeugt er die fundamentale 
Ohnmacht dieser Machtmittel. Sie sind aus sich selbst heraus zu begrenzt, 
um der menschlichen Zukunft jene Bestimmung vorzugeben, welche 
menschliche Zukunft ins Heil führt. Die Ohnmacht und Armut Jesu Christi 
sind eine Ohnmacht und Armut der Stärke, nicht der Schwäche. 

Ohnmacht in Macht, Ohnmacht der Stärke als Offenbarungsgestalt gött- 
licher Exousia, das kennzeichnet Jesu ganzes Leben. Es tritt am schärfsten 
in der Passion hervor. Die Evangelisten lassen durch ihre Berichte diese 
Dialektik durchscheinen. Johannes hat sie in seinem Evangelium eigens 
reflektiert und sie in der Erzählung von der Gefangennahme Jesu kateche- 
tisch in Szene gesetzt (Jo 18, 4-6). 

Aus diesem eigentümlichen Ineinander von Ohnmacht in Macht ergeben 
sich eine Fülle von Einsichten und Folgerungen. Es seien einige kurz 
skizziert. 

1. Freisetzende Macht - Die Rede Jesu 

Aus der inneren Dialektik von Macht und Ohnmacht wird nicht nur das 
Verhalten, sondern auch die sprachliche Verkündigungsform Jesu ver- 
ständlich. In der jüngsten Diskussion wurde zur Kennzeichnung der Ver- 
kündigung Jesu der von Jürgen Habermas geprägte Begriff der •herr- 
schaftsfreien Kommunikation" herangezogen. Die Wahl dieses Ausdrucks 
ist mißverständlich. Habermas kennzeichnet •herrschaftsfreie Kommuni- 
kation" durch Diskurs und den zwanglosen Zwang des besseren Argumen- 
tes. Wahrheit und Konsens ergeben sich als Frucht eines Dialogs, in dem 
jeder die Sprechrolle von jedem übernehmen kann. Habermas charakteri- 
siert diese Konfiguration als eine ideale Sprechsituation und unterscheidet 
von der prinzipiellen Problematik die historische und politische Frage der 
Durchführbarkeit. Faktische •Diskurse sind immer Inseln im Meer der 
Praxis"18. Sowohl die innere Struktur der •herrschaftsfreien Kommunika- 
tion" wie die Ebene, auf der Habermas sie ansetzt, werden bei der theolo- 
gischen Rezeption meist nicht berücksichtigt. 

Jesu Verkündigung ist kein Diskurs mit dem Zweck, Wahrheit zu finden. 

13 Die Utopie des guten Herrschers. Eine Diskussion zwischen Jürgen Habermas und Ro- 
bert Spaemann, in: Merkur, 26 (1972) 1269. 



Peter Hünermann 38 

Jesus führt keinen herrschaftsfreien Dialog im Sinne Habermas'! Zu den 
Redeformen Jesu gehören Geschichten, Gleichnisse, Verheißungs- und 
Gerichtsreden, Seligpreisungen, Scheltworte, Parabeln, tröstender Zu- 
spruch. Jesus sagt in alledem das Reich Gottes an. Er argumentiert nicht 
zugunsten des Reiches Gottes. Jesus versucht diese Verheißung nicht durch 
Argumente zu begründen. Er fragt nicht, um allererst zu wissen, ob seine 
Botschaft auch triftig sein mag. Er proklamiert die Herrschaft Gottes. Aber 
diese vollmächtige Proklamation, welche zugleich als ihre Kehrseite die 
Gerichtsandrohung bei sich hat, tut menschlicher Freiheit und Würde keine 
Gewalt an. Sie ist ein Freiheitsraum, der von Gott her aufgebrochen ist. In 
ihm lebt Jesus und in diesen Freiheitsraum hinein werden Menschen geru- 
fen. So lehrt Jesus mit Autorität, die größer ist als die des Mose und der 
Propheten und vergewaltigt doch niemanden durch diesen Anspruch, weil 
es keine angemaßte Autorität ist. So kommt gerade durch Vollmacht offene, 
unverzerrte Kommunikation zustande. 

In der Rede Jesu ereignet sich der geschichtlich gesehen fast paradoxal 
anmutende Vorgang, daß Autorität Freiheit schafft, machtvolle Rede den 
Menschen freisetzt. 

2. Relativierung der Mächte und Gewalten 

Aus der Botschaft Jesu und aus dem Wie seiner Verkündigung in Wort und 
Verhalten ergeben sich die grundlegenden Beziehungen zu den irdischen 
Machtgestalten, welche Jesus in seiner Umwelt vorfindet. Die Herrschaft 
Gottes, welche Jesus verkündet, deckt gerade in ihrer Unbedingtheit die 
Endlichkeit aller irdischen Macht auf. Das kommt in der Verkündigung 
und im Verhalten Jesu in den unterschiedlichsten Weisen zur Geltung: Die 
Macht und Sicherheit, welche eine volle Scheune zu garantieren scheint (Lk 
12, 16-21), wird ebenso relativiert wie die wirtschaftliche und politische 
Macht gi-oßer Herren gegenüber Abhängigen. Sie stehen alle unter dem 
Maß Gottes und sollen die Barmherzigkeit Gottes gegenüber ihren Schuld- 
nern wahrmachen (vgl. Mt 18, 23-35). 

Wer sich hinter der Macht des Gesetzes verschanzt, wird von Jesus be- 
lehrt, daß das Gesetz um des Menschen willen gegeben ist: •Der Sabbat 
ist um des Menschen willen da, nicht der Mensch um des Sabbat willen" 
(Mk 2, 27). 

Das Wissen um die Endlichkeit und Abkünftigkeit aller Macht prägt 
schließlich das gesamte Verhalten Jesu in der Passion. Das Johannesevan- 
gelium faßt diese Haltung Jesu in die Worte an Pilatus: •Du hättest keine 
Macht über mich, wenn sie dir nicht gegeben wäre" (Joh 19, 11). 

Mit der Aufdeckung ihrer Endlichkeit aber wird zugleich die den Men- 
schen fesselnde Faszination der Macht aufgehoben. Vom Reiche Gottes her 



Vollmacht und Ohnmacht Jesu 39 

verlieren irdische Machtgestalten ihren gleißnerischen Glanz. Mattäus und 
Lukas thematisieren diese Grunderfahrung des Glaubens in der Versu- 
chungsgeschichte Jesu (Mt 4, 8-11; Lk 4, 5-8). Die Anbetung Gottes als des 
Herrn, der alleinige Dienst für ihn - so das Wort aus dem Deuteronomium 
(6, 13), auf das Jesus sich beruft-lassen die vermeintliche Doxa der Mächte 
zergehen. 

Damit wird aber auch verständlich, warum in und mit Jesus die dämoni- 
schen Mächte entmachtet und überwunden sind. Dämonische Macht ist da- 
durch gekennzeichnet, daß sie den Anschein des Unentrinnbaren, Zwangs- 
läufigen hat, so daß aufgrund dieses Anscheins Menschen sich hoffnungslos 
davon bestimmen lassen und sich je tiefer in ein nichtiges Welt- und Selbst- 
verständnis verstricken14. 

Dieser Anschein wird durch Jesus aufgehoben. Zugleich kommt der 
echte, wenngleich relative Sinn irdischer Macht zum Vorschein. Geschicht- 
liche Mächte sind ohnmächtig hinsichtlich der letzten Entscheidungsfrage 
des Menschen und der Menschheit. Diese Frage kann nur von Gott selbst 
durch die Aufrichtung seines Reiches beantwortet werden. Geschöpfliche 
Machtgestalten sind folglich umfaßt von jener letzten Zukunftsorientiert- 
heit her, welche durch das Wort vom Reiche Gottes bezeichnet wird. Ihre 
innere Ausrichtung, ihr Sinn besteht jeweils in der Dienlichkeit für Men- 
schen. Entsprechend dem Grad ihrer Dienlicl.keit sind sie sinnvoll oder 
unsinnig, gut oder böse. Damit ergibt sich eine letzte Konsequenz. 

3. Jesus Christus - Ort der Unterscheidung von Macht 

Weil das Reich Gottes in Jesus Christus angebrochen ist, weil er den fal- 
schen Anschein dämonischer Macht entlarvt und irdische Mächte in ihrer 
Relativität und in ihrem wahren Sinn aufgedeckt hat, ist er für seine Zeit 
und seine Umgebung der Ort gewesen, von dem her Mächte und Gewalten 
geortet und beurteilt werden konnten. Als auferweckter Herr, präsent in 
der Gemeinde durch den Geist, bezeugt vermittels der sich fortpflanzenden 
Tradition in ununterbrochener Wirkgeschichte aber ist er der bleibende 
Ort solcher Scheidung und Unterscheidung von Macht für die Menschheit 
und für die Kirche. Von ihm her werden je neu Verzerrungen und Ent- 
stellungen menschlicher Machtgestalten sichtbar. 

Diese Möglichkeit einer Beurteilung der Mächte und •Geister" ergibt 
sich freilich nicht als harmlose, •theoretisch" anzueignende Kenntnis. Jesus 
selbst hat für seine Verkündigung der Herrschaft Gottes und die daraus 
resultierende  Relativierung bestehender Machtverhältnisse mit  einem 

14 Vgl. die ausgezeichnete •Phänomenologie" des dämonischen Wesens in Heinrich 
Schlier, Mächte und Gewalten im Neuen Testament, QD 3, Freiburg 1958, insbesondere 
Kapitel I: •Wesen und Wirken der Mächte", 11-36. 



Eugen Bis er 40 

schimpflichen Tod bezahlt. Die Ohnmächtigkeit dieses Scheiterns an den 
Mächten der Welt wird allein durch die Übermacht der Auferstehung auf- 
gehoben. Jesus hat die Kirche wie die einzelnen Glaubenden in seine Nach- 
folge gerufen. Nur in der Praxis der Nachfolge erwächst jene Kraft der 
Freiheit, welche hellsichtig genug ist, Machtgestalten auf ihre wahre Be- 
deutung hin zu durchschauen, unbeugsam genug ist, der eigenen Verlockung 
zur Macht zu widerstehen, und mutig genug ist, angemaßten Mächten die 
Stirn zu bieten. 

Der Leidensgefährte 

Eugen Biser, Würzburg/München 

Das letzte Werk, das der vor allem als Darsteller phantastischer Höllen 
und Gegenwelten bekannte Maler Hieronymus Bosch hinterließ, ist die 
Kreuztragung von Gent, ein in jeder Hinsicht ungewöhnliches Passions- 
bild. Es zeigt Jesus wie träumend, beladen von dem Kreuz, das beinahe die 
ganze Bildfläche diagonal durchbricht, eingekeilt in eine Menge unter- 
schiedlicher, meist entstellter und haß verzerrter Gesichter, unter denen sich 
an den vier Ecken des Bildes jeweils eins besonders abzeichnet. 

Am wenigsten deutlich in der linken oberen Ecke das von unten her er- 
faßte Gesicht des erzwungenen Helfers Simon von Zyrene, der sich mit 
beiden Händen an den Kreuzesschaft klammert, so daß nicht zu ersehen 
ist, ob er die Last des Herrn seinem Auftrag entsprechend zu erleichtern 
oder aber, einer Aufwallung des Hasses nachgebend, noch zu erschweren 
sucht. Unter ihm, in der linken unteren Ecke, Veronika, die als Belohnung 
für ihre Liebestat den Abdruck des Gesichtes Jesu auf ihrem Schweißtuch 
empfing und nun, versunken in seinen Anblick, weggeht, jedoch weggeht, 
ohne sich zu entfernen. Denn mit einem jeden ihrer Schritte, daran hat 
der Maler keinen Zweifel gelassen, gewinnt die Passion Jesu mehr Gewalt 
über sie. Schon hat Leichenblässe ihr Gesicht überzogen. Sie geht, aber im 
Grunde denselben Weg wie Jesus, als eine Mitsterbende, die sich vom Tod 
des geliebten Herrn einholen läßt, so wie sie ihn selbst in dem ihren ein- 
holen wird. Machtlos gleitet darum auch der lüstern auf sie gerichtete Blick 
eines Mitläufers an ihr ab. Ihr gegenüber in der rechten unteren Ecke dann 
der verstockte Schacher, haßerfüllt auf die ihm zugewandten Gesichter der 
Henker reagierend, die ihm in sadistischer Vorfreude die bevorstehenden 




