Vollmacht und Ohnmacht Jesu

Peter Hiinermann, Miinster

Die Frage nach Wesen und Erscheinungsformen der Macht, die Problema-
tik des rechten Gebrauchs von Macht stellen sich der Kirche wie den ein-
zelnen Glaubenden oder Gruppen von Christen unausweichlich. Und
ebenso bedringend sind die Fragen nach der Bedeutung von Ohnmacht,
der spezifischen Weise, wie Macht durch Ohnmacht herausgefordert, ent-
larvt, ja iberwunden wird.

Der Grund dafiir, dafl christliche Existenz in dieser Unabdingbarkeit auf
das Sachproblem von Macht und Ohnmacht bezogen ist, liegt in der Person
Jesu Christi selbst. Die Botschaft Jesu, sein Leben, Sterben und Auferste-
hen sind unverstindlich, wenn sie nicht im Kontext der Machtproblematik
geschen werden. Wenn der Glaubende und die Gemeinschaft der Glauben-
den sich auf die Botschaft Jesu und seinen Weg als ihren Identititspunkt in
der Geschichte beziehen, dann kénnen sie ihrerseits von dieser Verkniip-
fung nicht absehen.

Diese Problematik wird geschichtlich gesehen jeweils dann hochst
aktuell, wenn sich im 6ffentlichen Leben neue Machtkonfigurationen ab-
zeichnen, neue Typen von Macht und Machtmifibrauch entstehen. Gewin-
nen der Christ und die Kirche ihre Identitat und Authentizitdt im Glauben
jeweils durch Jesus Christus, so muf in jhrem Selbstverstdndnis und Ver-
halten die Beziehung Jesu zur Macht Gestalt annehmen. Diese Artikula-
tion und Strukturierung aber mufl dem jeweiligen 6ffentlichen Machtge-
flige und seiner Gefdhrdung Rechnung tragen.

Es diirfte unbestritten sein, dafl sich die 6ffentlichen Machtkonstellatio-
nen entscheidend verdndert haben. Es hat nicht nur ungeheure Macht-
kumulationen gegeben, es hat sich mit der Erweiterung gesellschaftlicher
und wirtschaftlicher Steuerungsmoglichkeiten zugleich eine Anzahl neuer
Eigenarten und Qualititen von Macht eingestellt, die ihre spezifischen
Schattenseiten bei sich haben.

Der einzelne Glaubende wie die kirchlichen Gemeinschaften und die
Kirche im Ganzen sind deswegen aufgefordert, sich der Frage von Macht
und Ohnmacht im Leben des Christen und der Gemeinde neu zu stellen.
Die folgenden Ausfithrungen iber , Vollmacht und Ohnmacht Jesu® sollen
eine erste Hilfe zu solcher Reflexion bieten, indem sie den Mafistab sicht-
bar machen, an welchem christliches Leben sich zu orientieren hat.



Peter Hiinermann 30

I. Macht
Grundkategorie der Botschaft Jesu -
Grundbestimmung seines Lebensweges

Durchmustert man die synoptischen Evangelien, insbesondere jene Texte,
welche unmittelbar auf den historischen Jesus zuriickverweisen, dann mag
es uberraschen, wie stark Jesus in seiner Verkiindigung Kategorien der
Macht verwendet. Noch erstaunlicher ist es vielleicht, wie sein Auftreten
und Verhalten von Macht als einer Grundbestimmung gepragt ist. Jesus
verkindet die in seinem Wort und Wirken anbrechende Kénigsherrschaft
Gottes. Es ist die Ankiindigung, dafl Gottes Macht und Herrschaft sich auf
endgiltige Weise in der Geschichte durchsetzen werden, ja, daf} dieses Ge-
schehen bereits anhebt. Die Gottesherrschaft wird verkiindigt als iiber-
machtiges Geschehen. Sie iiberschreitet menschliches Vermégen. Menschen
konnen sie nicht herbeifithren. Vielmehr werden sie selbst auf unbedingte
Weise von ihr betroffen. Die dringende Nihe Gottes, die von ihm her
eroffnete Einheit fordern die Menschen ein. Sie sind aufgerufen, alles
hintanzusetzen um der Herrschaft Gottes willen. Das ist der Imperativ, der
sich aus der erfullten Zeit ergibt. Es widerfahrt der Geschichte durch diesen
Anbruch gottlicher Herrschaft Gericht und Heil.

Die Botschaft von der nahe herbeigekommenen Herrschaft Gottes setzt
den Glauben an den Gott voraus, dem die ,Exousia“, ,die absolute Mog-
lichkeit zum Handeln“! eignet. Gott besitzt eine Freiheit des Tuns, vor wel-
cher der Mensch verstummt. Das verkiindet nicht erst Paulus mit dem Bild-
wort vom Topfer und dem Ton in seiner Hand (vgl. Rdm 9, 19-24). Im
Lukasevangelium (12, 5) heifit es: , Fiirchtet den, der Macht (Exousia) hat,
nicht nur zu téten, sondern auch in die Holle zu werfen. Ja ich sage euch, ihn
sollt ihr fiirchten“. Dieser Gott, welchen Jesus den Vater nennt, trigt als
Schopfer und Lenker alles in seiner Hand. , Verkauft man nicht zwei Sper-
linge um einen Groschen? Und doch wird keiner von ihnen zur Erde fallen
ohne euren Vater. Bei euch aber sind selbst die Haare auf eurem Haupt ge-
z&hlt. Darum firchtet euch nicht: ihr seid mehr wert als viele Sperlinge!“
(Mt 10, 29-31). So umfassend ist die Macht Gottes, dafl selbst der Herr-
schaftsbereich des Satan noch einmal von der Méchtigkeit Gottes umfangen
ist. Sein Herrschen geschieht nicht ohne Gottes Zulassung. Gott hat der
Vormacht des Widersachers durch Jesus eine prinzipielle Grenze gezogen.
Das Kommen des Stirkeren markiert sein Ende: , Wenn ich mit dem Finger
Gottes die Dadmonen austreibe, dann ist die Herrschaft Gottes zu euch hin-
gekommen® (Lk 11, 20). In Jesus Christus ist die Dynamik Gottes da. So

1 Foerster, TRWNT II 563.



Vollmacht und Ohnmacht Jesu 31

ist die Exousia Gottes nicht nur jene Méchtigkeit, die Welt aus dem Nichts
zu schaffen und die Menschen und ihre Geschichte am Ende zur Rechen-
schaft zu ziehen. Sie ist vielmehr jene ,Ubermacht Gottes, die sich in der
Geschichte durchzusetzen vermag, ohne die geschichtlichen und geschopf-
lichen Freiheitsstrukturen aufzuheben. Gott ist so machtig, dafl er sich in
seiner Gottlichkeit mitten im Raum menschlicher Freiheit behauptet. So
verkiindet ihn Jesus, wenn er den Anbruch der Konigsherrschaft Gottes
proklamiert. Genau diese unbedingte Machtigkeit Gottes — die Exousia -
kommt in Jesu Wort, in seinem Tun, in seiner Person zum Austrag. Jesus
spricht mit Vollmacht (Exousia), nicht wie die Schriftgelehrten und Phari-
sier (Mt 7, 29). Die Volksscharen, welche ihm zuhoren, preisen Gott, dafl
er ,diese Macht den Menschen gegeben hat* (Mt 9, 8). In dieser Macht
bindet Jesus die bosen Michte und Geister (Mk 1, 27; Lk 4, 36), in dieser
Macht vergibt Jesus Siinden (Mk 2, 10). In dieser Kraft heilt er die Men-
schen (Mk 5, 80). In dieser Vollmacht reinigt er den Tempel (Mk 11, 15-18
und 27-33), nimmt er die Huldigung der ihm zujubelnden Kinder beim
Einzug in Jerusalem entgegen (Mk 11, 1-10). Jesu Verhalten, sein ganzes
Leben ist bestimmt von der Macht Gottes. Selbst sein Gang in das Leiden
wird noch einmal als Ausdruck dieser Machtfille verstanden. Im Johan-
nes-Evangelium heifit es: ,Ich habe Macht, mein Leben hinzugeben, und ich
habe Macht, es wieder zu nehmen® (10, 18). Die Ubernahme der Passion
erscheint als Akt hochster, freiester Souverdnitit und Vollmacht.

Mit dem gleichen Vokabular wird in den neutestamentlichen Schriften
die Auferweckung Jesu gekennzeichnet: In der Auferweckung Jesu von den
Toten erweist sich die Dynamik Gottes (Rom 1,4). Durch die Macht Gottes
wird Jesus zum Herrn eingesetzt, dem sich jedes Knie im Himmel, auf der
Erde und unter der Erde zu beugen hat (Phil 2,9-11). Dieser Auferweckte,
der Herr, bezeugt vor den Seinen: , Mir ist alle Macht gegeben im Himmel
und auf der Erde“ (Mt 28, 18).

Jesus behdlt die gottliche Vollmacht nicht fiir sich. Er gibt seinen Jiingern
Anteil daran. Die Zwolf erhalten bei ihrer Bestellung die Exousia, Damo-
nen auszutreiben (Mk 3, 15). Thre Sendung umschliet das bevollmachtigte
Wort ebenso wie die anderen Ziige des Auftrages Jesu®. Diese Anteilgabe
an der Vollmacht Jesu wird nochmals vertieft und bekréftigt im Sendungs-
befehl des Auferstandenen: ,Mir ist alle Macht gegeben, im Himmel und
auf Erden. Geht also hin . . .“ (Mt 28, 28). Der erhohte Herr, der die Macht
des Lebens und des Todes besitzt, verheifit, bei ihnen zu bleiben und in
ihrem Wirken selbst wirksam zu werden (Mt 28, 19 f).

Aus dieser Zusage ziehen die Apostel und Evangelisten den Mut zur

2 Vgl. die Aussendungsreden Mk 6, 7-13; Mt 10, 1-14; Lk 9, 1-6.



Peter Hiinermann 32

Verkiindigung (vgl. 2 Kor 10-18). Aus dem Glauben an diese unbesieg-
liche Macht des verherrlichten Herrn leben die jungen christlichen Gemein-
den, bestehen sie die Bedrohungen und Verfolgungen?®.

Fassen wir zusammen:

Die Botschaft Jesu Christi ist eine Botschaft von der Macht des géttlichen
Gottes, die sich nicht nur im Ursprung und Ende der Schopfung, sondern
mitten in der Geschichte erweist: einer iibermichtigen Macht, welche die
Menschen ins Heil fithrt. Diese Macht Gottes verkiindet Jesus nicht nur. Sie
pragt vielmehr sein gesamtes Verhalten. Und ebenso werden sein Tod,
seine Auferstehung und die Sendung der Kirche als Machtgeschehen ver-
standen. Diese Macht aber, von der das Neue Testament voll ist, enthiillt
sich erst dort ganz, wo auf die Art geachtet wird, wie Jesus die Macht Got-
tes zur Geltung bringt.

II. Macht in Ohnmacht
Der faktische Umgang Jesu mit der Macht

Stellt man die Texte der Evangelien in den Kontext der damaligen Zeit-
geschichte, so zeigt sich ein paradoxer Sachverhalt. Jesus, dessen Botschaft,
Verhalten und Wirkgeschichte vom Begriff der Exousia, der hochsten gott-
lichen Macht nicht zu trennen sind, hat ein eigentiimlich gebrochenes Ver-
héltnis zu Macht und Machtmitteln. Sein Umgang mit der Macht kann
durch das widerspriichliche Wort: Macht in Ohnmacht bezeichnet werden.

Martin Hengel hat in einer Untersuchung? ein imponierendes Bild der
revolutiondren, Machtmittel und Gewalt einsetzenden jiidischen Freiheits-
bewegungen entworfen. Ihre Theologie bzw. Ideologie fordert den Einsatz
dieser Mittel. Gerade vor diesem Hintergrund hebt sich die andersartige
Haltung Jesu plastisch ab. Statt das ,Reich Gottes* mit der Waffe in der
Hand ,herbei zu dringen® — so der zeitgendssische rabbinische Begriff ~
heilt Jesus, lindert er Not. Statt auf Trennung von jenen zu dringen, die
mit den Romern kollaborieren, unrechtmafligen Reichtum besitzen, ver-
sucht Jesus immer wieder den Briickenschlag zu allen Menschen. Das
Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Lk 10, 30-37) ist ein Argernis fiir
jeden ,nationalbewufiten* Juden, denn die Samariter sind zur Zeit Jesu
mehr gehafit als Heiden®, und zwar aus theologischen Motiven. Sie sind
unrein, und Israel muf} um seine Reinheit kimpfen, damit das Reich Gottes

3 Vgl. die Eingangsvision der Offenbarung des Johannes 1, 8-20 und die jeweiligen Ein-
leitungen zu den sich anschliefenden Briefen an die sieben Gemeinden. Off 21, 1-3, 22.

* Die Zeloten — Untersuchungen zur jiidischen Freiheitsbewegung in der Zeit von Hero-
des 1. bis 70 nach Christus, Leiden — Koln 1961.

5 Vgl. Joachim Jeremias TRWNT VII 91 {.



Vollmacht und Ohnmacht Jesu 33

kommen kann. Solche Einstellung ist Jesus von Grund auf fremd. So wenig
wie Hafl findet man bei Jesus Demagogie. Wohl aber geldste Zuversicht, ja
Heiterkeit. Die Worte von der Hochzeitsfreude (Mk 2, 19), vom sorgen-
freien Leben der Viogel unter dem Himmel und der Blumen auf dem Felde
(Mt 6, 25-33) legen Zeugnis davon ab. Sie stehen im scharfen Gegensatz
zur Zelotenmentalitdt. Und schliefilich hat Jesus — hier handelt es sich um
altestes Spruchgut aus der Logienquelle — die Feindesliebe proklamiert:
,Liebt eure Feinde, tut wohl denen, die euch hassen; segnet, die euch flu-
chen, betet fiir die, die euch milhandeln ... (Lk 6, 27 ). Die Passions-
berichte bezeugen, dafl Jesus seine eigene Verkiindigung wahrgemacht hat.

Wenn Jesus den gezielten, kampferischen Einsatz von Machtmitteln und
Gewaltanwendung zur Herstellung des Reiches Gottes ablebnt, dann liegt
die Begrindung fur ihn gerade im Wesen des Reiches Gottes selbst. Das
Gleichnis von der selbsttitig wachsenden Saat (Mk 4, 26-29), die Parabel
vom Unkraut und Weizen, deren Trennung Gott selbst vorbehalten ist
(Mt 18, 24-30), betonen die absolute Vorrangstellung Gottes selbst. Er,
nicht Menschen mit ihren Machtmitteln fithren das Reich herbei. Gerade
auf dem Hintergrund der zelotischen Bewegungen gewinnen diese Gleich-
nisse programmatischen Charakter.

Entzieht sich die gottliche Macht in ihrer Hoheit dem menschlichen,
Machtmittel einsetzenden Treiben, ist die Herbeiftihrung des Reiches ex-
klusiv Sache Gottes, was bedeutet dann die Rede von der Exousia Jesu?
Wie duflert sich solche gottliche Macht in und durch Jesu Wirken? Wie
erscheint die Gott selbst eigene Macht gerade in Person und Werk Jesu, so
daf} zu Recht von der Exousia Jesu geredet werden kann? Wie geht Jesus
mit Macht um, wenn er zelotische Machtpolitik ablehnt?

Jesu Einsatz fiir das Reich Gottes, seine Verkiindigung sind zweifellos
machtig zu nennen. Sein leidenschaftliches Eifern um Israel, seine scho-
nungslose Entlarvung heuchlerischer Selbstgentigsamkeit (Lk 18, 9-14),
seine die Menge verstorenden Weherufe (Lk 6, 24-26), die wuchtigen An-
klagereden gegen die Pharisder (Mt 23, 12 ff), die Geste der Tempelreini-
gung (Mk 11, 15-18) zeigen einen machtvollen Mann. Gleichwohl ist diese
hier zutage tretende Machtigkeit eigener Art. Sie unterscheidet sich wesent-
lich von der Macht und dem Machtgebrauch zelotischer Kreise. Jesu Mach-
tigkeit erwachst weder aus dulerer Machtstellung noch aus der Verfigung
iber Machtmittel. Sie erwéchst aus innerer Vollmacht, der Vollmacht des
Gott unendlich nahen Menschen. Es ist eine Méchtigkeit, die sich in der
Vorbehaltlosigkeit seines Dienstes, in der Lauterkeit seines Wortes, in der
Unbedingtheit seiner Liebe zum Vater und den Menschen entfaltet. Die
Anwendung von Machtmitteln wie Druck, Zwang, Gewalt, Manipulation
und allen moglichen Tricks erscheint dem Rang der von Jesus vertretenen



Peter Hiinermann 34

Macht nicht zu entsprechen. Waren diese Dinge nicht insgesamt zu billig, zu
mies und klein, um Ausdruck der Exousia Gottes zu sein?

Wir stehen hier an der entscheidenden Wende unserer Uberlegungen.
War Jesu Umgang mit der Macht und sein Gebrauch der Macht beliebig,
zufallig oder 14t sich hier ein notwendiger innerer Zusammenhang zwi-
schen seiner Botschaft und dieser Praxis aufweisen? Wenn es solch
einen Zusammenhang gibt, dann kommt dieser Praxis Jesu eine mafigeb-
liche, normierende Qualitat fiir die Kirche wie fiir die einzelnen Glauben-
den zu. Um diese Frage entscheiden zu kénnen, bedarf es einer philosophi-

schen Zwischenreflexion auf Macht und das Feld ihrer Realisierungsmog-
lichkeiten.

IT1. Macht, Machtgestalten, Machtmittel
Philosophische Zwischeniiberlegung

Max Weber hat in seinem Werk , Wirtschaft und Gesellschaft — Grundrif§
der verstehenden Soziologic” eine Definition von Macht vorgelegt, die eine
nahezu klassische Geltung erlangt hat: ,Macht bedeutet jede Chance, in-
nerhalb einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Wider-
streben durchzusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht“t. Diese Be-
stimmung wird von vielen Soziologen iibernommen bzw. leicht variiert”.
Der Sache nach sehr dhnlich wie Max Weber - nur in negativer Fassung
und Willen durch Interesse ersetzend — definiert Jiirgen Habermas:
»Macht mochte ich zunéchst unabhingig von der Kategorie des Reichtums
einfihren, ndmlich als die Fahigkeit, andere Individuen oder Gruppen
daran zu hindern, ihre Interessen wahrzunehmen . . . eine Seite kann der
anderen Scite ihre Interessen aufzwingen*s,

Diese Definition von Macht entspricht der Auffassung von Herrschaft.
Max Weber bestimmt Herrschaft als die ,,Chance, fir einen Befehl be-
stimmten Inhalts bei anderen angebbaren Personen Gehorsam zu finden®?.
Herrschaft ist so gegeniiber der verschiedenartig ausfallenden Machtaus-
iibung ein in verldfilichen Erwartungen verfestigtes, institutionalisiertes
Machtverhaltnis'®. Analog dazu spricht Jirgen Habermas von Herrschaft
als einem Sonderfall ,der normativen Ausiibung der Macht“1,

8 Ko6ln ~ Berlin 1954, 38.

7 Vgl. D. Claessens, Rolle und Macht. Grundfragen der Soziologie. Bd. 6, Miinchen 1968,
61 f; Jakobus Wésmer, Soziologie. Einfihrung und Grundlegung, Wien — Kéln ~ Graz
1970, 49 f.

8 Jirgen Habermas, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie (Theorie/Diskus-
sion), Frankfurt a. M. 1972, 254. % A.2.0.8.38.

10 Vgl. Rolf Dahrendorf, Macht und Herrschafl, in: RGG, Tibingen 1960, Bd. IV 569.

1 A a.0. 8. 254,



Vollmacht und Ohnmacht Jesu 35

Gegeniiber solchen Bestimmungen hat Niklas Luhman'? eine doppelte

Kritik angemeldet: 1. Macht kann im Hinblick auf den von Macht Betrof-
fenen nicht lediglich als Kraft bestimmt werden, die sich auf dessen Willen
bzw. auf seine Interessen richtet. Macht geht bereits als Bestimmung in die
alleranfinglichste Entstehung von Erwartungshaltungen, in den Aufriff
moglicher Zukunftsorientierung ein.
2. Im Hinblick auf den Ausgangspunkt von Macht wendet Luhman ein: Es
entspricht der Komplexitit der Phdnomene nicht, einfach von einem Macht-
haber oder einer Gruppe von Machthabern auszugehen, die ihren Willen
durchsetzen oder ihre Interessen verfolgen wollen. So oft eine solche Kon-
stellation auch auftreten mag, sie langt nicht aus, um alle Phdanomene abzu-
decken. Es gibt auch den ,Friedensfall®, in welchem zwischen Fithrungs-
gruppe und Ausfithrungsgruppe eine wechselseitige Abhangigkeit besteht,
und zwar im Sinne einer gegenseitigen Machtsteigerung durch Kooperation.
In solchen Verhiltnissen entspringt gerade aus der weitgehenden Differen-
zierung und relativen Selbstidndigkeit der vielen eine intensivere Form
von Macht, die sich als gemeinsames Kraftgefiihl nach auflen ebenso wie
nach innen auflert.

Ohne die systemtheoretischen Erwdgungen Luhmans als solche aufzu-
greifen, mochte ich Macht deswegen definieren als: Vorgabe einer Zu-
kunftsorientierung, die fiir Menschen bestimmend wird. Ich spreche ab-
strakt von Vorgabe einer Zukunftsorientierung, weil diese Vorgabe entwe-
der von einzelnen Menschen und Gruppen gesetzt oder z.B. aus der
Geschichte tibernommen werden kann, so dal Menschen sich mit dieser
Vorgabe identifizieren und sich in ihren Dienst stellen. Die Art, wie diese
Vorgabe fiir Menschen bestimmend wird, kann unterschiedlicher Art sein.
Es handelt sich um véllige Machtlosigkeit, wenn diese Vorgabe iiberhaupt
nicht und fiir niemanden bestimmend wird. Wird sie aber bestimmend,
dann kann sich dies in den unterschiedlichsten Weisen ereignen: von der
Anwendung physischer Gewalt und Drohung angefangen bis zur Bestim-
mung durch Solidaritit oder durch spontane Zustimmung und Begeiste-
rung. Indem in diese Definition das Wort , Zukunftsorientierung® aufge-
nommen wird, ist damit nicht nur das Moment des Willens und des
Interesses, sondern ebenso der alleranfanglichsten Konstitution von Erwar-
tungen und Méglichkeiten mit umspannt.

Geht man von dieser Definition von Macht aus, dann zeigt sich, dafl
Macht offensichtlich um so grofer ist, je mehr sich die vielen nicht nur
partikular, das heiflt widerstrebend oder nur unter einer gewissen Hinsicht
mit dieser Vorgabe identifizieren. Macht ist um so machtiger, je vollstin-

12 Klassische Theorie der Macht — Kritik ihrer Primissen, in: Zeitschrift fir Politik 16
(1969) 149-170.



Peter Hiinermann 36

diger Menschen mit ihren Interessen, ihrer eigenen Freiheit, ihren eigenen
Erwartungen sich in der Vorgabe wiederfinden und die Vorgabe als ihr
Eigenstes, als Inhalt ihres Lebens ergreifen.

Der Erweis dieser Behauptung 148t sich relativ leicht durch eine negative
Probe fithren: Macht, die nur aufgrund von physischer Gewaltanwendung
zur Vorgabe von Zukunftsorientierung der Menschen wird, tendiert fak-
tisch immer dahin, durch einen Rechtfertigungsproze, die Verbreitung
einer Ideologie oder durch Indoktrination dahin zu gelangen, dafl Menschen
die Zukunftsvorgabe als ihre eigene gewaltlos akzeptieren. Dies einfach
deswegen, weil auch der Machthaber nicht stindig in der hochsten Anspan-
nung der Gewaltausiibung leben kann. Hier zeigt sich die duflere Schwiche
einer solchen Position. Von der inneren Schwiche, das heifdt der faktischen
Nicht-Integration der vielen, nicht zu reden.

Halt man sich diesen Zusammenhang vor Augen, dann wird jene we-
sentliche Beziehung verstindlich, die zwischen dem Umgang Jesu mit der
Macht, den Machtmitteln und dem Inhalt der Botschaft besteht.

IV. Ohnmacht in Macht
Offenbarungsgestalt der Exousia Gottes

Gerade weil es in Jesu Botschaft um das Reich Gottes geht, um das Heil der
Menschen, deswegen wiirde der Inhalt verstellt und verkehrt, wenn er den
Menschen mit Machtmitteln auferlegt wiirde. Auflere Zwangsmafinahmen
bezeugen von ihrer eigenen Struktur her, dafi es sich bei dem betreffenden
Sachverhalt um etwas handelt, das keine vollstindige Indentifizierung der
Menschen voraussetzt. Macht, welche zur Durchsetzung der Vorgabe von
Zukunftsorientierung Gewaltmittel anwendet, kann sich ja nur auf Sach-
verhalte beziehen, welche keinen vollen Konsens der Menschen ernétigen.
Solche Sachverhalte kénnen mithin keine die Freiheit der Menschen ganz
und gar einfordernden Sachverhalte sein. Sie sind notwendigerweise par-
tikular. Triigen sie den Charakter der Totalitit, dann wéren sie gerade
auf die ganze und volle Freiheit der Menschen angewiesen. Nur wo es um
partikulare Sachverhalte geht, ist ein Einsatz duflerer Machtmittel iber-
haupt denkbar. Nun wird aber das Reich Gottes gerade als Heil des Men-
schen, d. h. als Erfiillung und Beseligung seiner Freiheit verkiindet. Folg-
lich vertrégt sich seine Verkundigung nicht mit der Anwendung von Mit-
teln, welche die Freiheit einschrinken. Ein zweiter Gedanke, der in diesen
Zusammenhang gehort: Auflere Machtmittel sind nur dort einsetzbar, wo
es um etwas Kiinftiges, aber nicht, wo es um die Zukunft des Menschen geht.
Gerade weil Zukunftsvorgaben, die durch Druck aufgezwungen werden,
das Freiheitspotential des Menschen nur in einer gewissen Hinsicht inte-



Vollmacht und Ohnmacht Jesu 37

grieren, bieten sie auch Zukunftsorientierung nur in bestimmter Hinsicht.
Der Mensch bleibt mit dem Schwergewicht seiner Erwartungen, Strebungen
usw. auflerhalb dieser Vorgabe. Das Reich Gottes aber erscheint gerade als
die vollendete Zukunft des Menschen. So verbietet sich auch von hier aus
der Einsatz von Machtmitteln.

Damit wird einsichtig, dafl Jesus duflere Machtmittel verschmédhen mufi,
weil es ihm um das Reich Gottes geht. Und gerade indem er — scheinbar
obnmichtig — auf Machtmittel verzichtet, bezeugt er die fundamentale
Ohnmacht dieser Machtmittel. Sie sind aus sich selbst heraus zu begrenzt,
um der menschlichen Zukunft jene Bestimmung vorzugeben, welche
menschliche Zukunft ins Heil fiihrt. Die Ohnmacht und Armut Jesu Christi
sind eine Ohnmacht und Armut der Starke, nicht der Schwiche.

Ohnmacht in Macht, Ohnmacht der Stirke als Offenbarungsgestalt gott-
licher Exousia, das kennzeichnet Jesu ganzes Leben. Es tritt am schirfsten
in der Passion hervor. Die Evangelisten lassen durch ihre Berichte diese
Dialektik durchscheinen. Johannes hat sie in seinem Evangelium eigens
reflektiert und sie in der Erzdhlung von der Gefangennahme Jesu kateche-
tisch in Szene gesetzt (Jo 18, 4-6).

Aus diesem eigentiimlichen Ineinander von Ohnmacht in Macht ergeben
sich eine Fiille von Einsichten und Folgerungen. Es seien einige kurz
skizziert.

1. Freisetzende Macht — Die Rede Jesu

Aus der inneren Dialektik von Macht und Obnmacht wird nicht nur das
Verhalten, sondern auch die sprachliche Verkiindigungsform Jesu ver-
stindlich. In der jiingsten Diskussion wurde zur Kennzeichnung der Ver-
kiindigung Jesu der von Jirgen Habermas geprégte Begriff der ,herr-
schaftsfreien Kommunikation® herangezogen. Die Wahl dieses Ausdrucks
ist miflverstindlich. Habermas kennzeichnet ,herrschaftsfreie Kommuni-
kation“ durch Diskurs und den zwanglosen Zwang des besseren Argumen-
tes. Wahrheit und Konsens ergeben sich als Frucht eines Dialogs, in dem
jeder die Sprechrolle von jedem iibernehmen kann. Habermas charakteri-
siert diese Konfiguration als eine ideale Sprechsituation und unterscheidet
von der prinzipiellen Problematik die historische und politische Frage der
Durchfithrbarkeit. Faktische ,Diskurse sind immer Inseln im Meer der
Praxis“®3, Sowohl die innere Struktur der ,berrschaftsfreien Kommunika-
tion* wie die Ebene, auf der Habermas sie ansetzt, werden bei der theolo-
gischen Rezeption meist nicht beriicksichtigt.

Jesu Verkiindigung ist kein Diskurs mit dem Zweck, Wahrheit zu finden.

18 Die Utopie des guten Herrschers. Eine Diskussion zwischen Jiirgen Habermas und Ro-
bert Spaemann, in: Merkur, 26 (1972) 1269.



Peter Hiinermann 38

Jesus flihrt keinen herrschaftsfreien Dialog im Sinne Habermas’! Zu den
Redeformen Jesu gehoren Geschichten, Gleichnisse, Verheiflungs- und
Gerichtsreden, Seligpreisungen, Scheltworte, Parabeln, trostender Zu-
spruch. Jesus sagt in alledem das Reich Gottes an. Er argumentiert nicht
zugunsten des Reiches Gottes. Jesus versucht diese Verheiflung nicht durch
Argumente zu begriinden. Er fragt nicht, um allererst zu wissen, ob seine
Botschaft auch triftig sein mag. Er proklamiert die Herrschaft Gottes. Aber
diese vollmichtige Proklamation, welche zugleich als ihre Kehrseite die
Gerichtsandrohung bei sich hat, tut menschlicher Freiheit und Wiirde keine
Gewalt an. Sie ist ein Freiheitsraum, der von Gott her aufgebrochen ist. In
ithm lebt Jesus und in diesen Freiheitsraum hinein werden Menschen geru-
fen. So lehrt Jesus mit Autoritit, die grofler ist als die des Mose und der
Propheten und vergewaltigt doch niemanden durch diesen Anspruch, weil
es keine angemafite Autoritatist. So kommt gerade durch Vollmacht offene,
unverzerrte Kommunikation zustande.

In der Rede Jesu ereignet sich der geschichtlich gesehen fast paradoxal
anmutende Vorgang, dafl Autoritét Freiheit schafft, machtvolle Rede den
Menschen freisetzt.

2. Relativierung der Michte und Gewalten

Aus der Botschaft Jesu und aus dem Wie seiner Verkiindigung in Wort und
Verhalten ergeben sich die grundlegenden Beziehungen zu den irdischen
Machtgestalten, welche Jesus in seiner Umwelt vorfindet. Die Herrschaft
Gottes, welche Jesus verkiindet, deckt gerade in ihrer Unbedingtheit die
Endlichkeit aller irdischen Macht auf. Das kommt in der Verkiindigung
und im Verhalten Jesu in den unterschiedlichsten Weisen zur Geltung: Die
Macht und Sicherheit, welche eine volle Scheune zu garantieren scheint (Lk
12,16-21), wird ebenso relativiert wie die wirtschaftliche und politische
Macht grofler Herren gegeniiber Abhingigen. Sie stehen alle unter dem
Mafl Gottes und sollen die Barmherzigkeit Gottes gegeniiber ihren Schuld-
nern wahrmachen (vgl. Mt 18, 23-35).

Wer sich hinter der Macht des Gesetzes verschanzt, wird von Jesus be-
lehrt, dafl das Gesetz um des Menschen willen gegeben ist: ,Der Sabbat
ist um des Menschen willen da, nicht der Mensch um des Sabbat willen®
Mk 2, 27).

Das Wissen um die Endlichkeit und Abkiinftigkeit aller Macht prigt
schlieflich das gesamte Verhalten Jesu in der Passion. Das Johannesevan-
gelium fafit diese Haltung Jesu in die Worte an Pilatus: ,Du hittest keine
Macht iiber mich, wenn sie dir nicht gegeben wire“ (Joh 19, 11).

Mit der Aufdeckung ihrer Endlichkeit aber wird zugleich die den Men-
schen fesselnde Faszination der Macht aufgehoben. Vom Reiche Gottes her



Vollmacht und Ohnmacht Jesu 39

verlieren irdische Machtgestalten ihren gleiffnerischen Glanz. Mattdus und
Lukas thematisieren diese Grunderfahrung des Glaubens in der Versu-
chungsgeschichte Jesu (Mt 4, 8-11; Lk 4, 5-8). Die Anbetung Gottes als des
Herrn, der alleinige Dienst fur ihn — so das Wort aus dem Deuteronomium
(6, 13), auf das Jesus sich beruft — lassen die vermeintliche Doxa der Machte
zergehen.

Damit wird aber auch verstandlich, warum in und mit Jesus die ddmoni-
schen Machte entmachtet und iiberwunden sind. Ddmonische Macht ist da-
durch gekennzeichnet, daf sie den Anschein des Unentrinnbaren, Zwangs-
laufigen hat, so daff aufgrund dieses Anscheins Menschen sich hoffnungslos
davon bestimmen lassen und sich je tiefer in ein nichtiges Welt- und Selbst-
verstdndnis verstricken'4,

Dieser Anschein wird durch Jesus aufgehoben. Zugleich kommt der
echte, wenngleich relative Sinn irdischer Macht zum Vorschein. Geschicht-
liche Miachte sind ohnmachtig hinsichtlich der letzten Entscheidungsfrage
des Menschen und der Menschheit. Diese Frage kann nur von Gott selbst
durch die Aufrichtung seines Reiches beantwortet werden. Geschopfliche
Machtgestalten sind folglich umfafit von jener letzten Zukunftsorientiert-
heit her, welche durch das Wort vom Reiche Gottes bezeichnet wird. Lhre
innere Ausrichtung, ihr Sinn besteht jeweils in der Dienlichkeit fiir Men-
schen. Entsprechend dem Grad ihrer Dienlia.keit sind sie sinnvoll oder
unsinnig, gut oder bése. Damit ergibt sich eine letzte Konsequenz.

3. Jesus Christus — Ort der Unterscheidung von Macht

Weil das Reich Gottes in Jesus Christus angebrochen ist, weil er den fal-
schen Anschein ddmonischer Macht entlarvt und irdische Méchte in ihrer
Relativitdt und in ihrem wahren Sinn aufgedeckt hat, ist er fiir seine Zeit
und seine Umgebung der Ort gewesen, von dem her Machte und Gewalten
geortet und benrteilt werden konnten. Als auferweckter Herr, prisent in
der Gemeinde durch den Geist, bezeugt vermittels der sich fortpflanzenden
Tradition in nnunterbrochener Wirkgeschichte aber ist er der bleibende
Ort solcher Scheidung und Unterscheidung von Macht fiir die Menschheit
und fiir die Kirche. Von ihm her werden je neu Verzerrungen und Ent-
stellungen menschlicher Machtgestalten sichtbar.

Diese Moglichkeit einer Beurteilung der Michte und ,Geister“ ergibt
sich freilich nicht als harmlose, ,theoretisch anzueignende Kenntnis. Jesus
selbst hat fiir seine Verkiindigung der Herrschaft Gottes und die daraus
resultierende Relativierung bestehender Machtverhiltnisse mit einem

14 Vgl. die ausgezeichnete ,Phinomenologie* des didmonischen Wesens in Heinrich
Schlier, Machte und Gewalten im Neuen Testament, QD 3, Freiburg 1958, insbesondere
Kapitel I: ,Wesen und Wirken der Mdchte®, 11-36.



Eugen Biser 40

schimpflichen Tod bezahlt. Die Ohnmichtigkeit dieses Scheiterns an den
Méchten der Welt wird allein durch die Ubermacht der Auferstehung auf-
gehoben. Jesus hat die Kirche wie die einzelnen Glanbenden in seine Nach-
folge gerufen. Nur in der Praxis der Nachfolge erwichst jene Kraft der
Freiheit, welche hellsichtig genug ist, Machtgestalten anf ihre wahre Be-
deutung hin zu durchschauen, unbeugsam genug ist, der eigenen Verlockung
zur Macht zu widerstehen, und mutig genug ist, angemafiten Michten die
Stirn zu bieten.

Der Leidensgefihrte

Eugen Biser, Wiirzburg/Miinchen

Das letzte Werk, das der vor allem als Darsteller phantastischer Hollen
und Gegenwelten bekannte Maler Hieronymus Bosch hinterlief}, ist die
Kreuztragung von Gent, ein in jeder Hinsicht ungewdhnliches Passions-
bild. Es zeigt Jesus wie trdvinend, beladen von dem Kreuz, das beinahe die
ganze Bildfliche diagonal durchbricht, eingekeilt in eine Menge unter-
schiedlicher, meist entstellter und hafiverzerrter Gesichter, unter denen sich
an den vier Ecken des Bildes jeweils eins besonders abzeichnet.

Am wenigsten deutlich in der linken oberen Ecke das von unten her er-
faflite Gesicht des erzwungenen Helfers Simon von Zyrene, der sich mit
beiden Hinden an den Kreuzesschaft klammert, so dafl nicht zu ersehen
ist, ob er die Last des Herrn seinem Auftrag entsprechend zu erleichtern
oder aber, ciner Aufwallung des Hasses nachgebend, noch zu erschweren
sucht. Unter ihm, in der linken unteren Ecke, Veronika, die als Belohnung
fiir ihre Liebestat den Abdruck des Gesichtes Jesu auf ihrem Schweiltuch
empfing und nun, versunken in seinen Anblick, weggeht, jedoch weggeht,
ohne sich zu entfernen. Denn mit einem jeden ihrer Schritte, daran hat
der Maler keinen Zweifel gelassen, gewinnt die Passion Jesu mehr Gewalt
tiber sie. Schon hat Leichenblésse ihr Gesicht iiberzogen. Sie geht, aber im
Grunde denselben Weg wie Jesus, als eine Mitsterbende, die sich vom Tod
des geliebten Herrn einholen 1488, so wie sie ihn selbst in dem ihren ein-
holen wird. Machtlos gleitet darum auch der liistern anf sie gerichtete Blick
eines Mitldufers an ihr ab. Ihr gegeniiber in der rechten unteren Ecke dann
der verstockte Schicher, haflerfiillt anf die ihm zugewandten Gesichter der
Henker reagierend, die ihm in sadistischer Vorfreude die bevorstehenden





