Eugen Biser 40

schimpflichen Tod bezahlt. Die Ohnmichtigkeit dieses Scheiterns an den
Méchten der Welt wird allein durch die Ubermacht der Auferstehung auf-
gehoben. Jesus hat die Kirche wie die einzelnen Glanbenden in seine Nach-
folge gerufen. Nur in der Praxis der Nachfolge erwichst jene Kraft der
Freiheit, welche hellsichtig genug ist, Machtgestalten anf ihre wahre Be-
deutung hin zu durchschauen, unbeugsam genug ist, der eigenen Verlockung
zur Macht zu widerstehen, und mutig genug ist, angemafiten Michten die
Stirn zu bieten.

Der Leidensgefihrte

Eugen Biser, Wiirzburg/Miinchen

Das letzte Werk, das der vor allem als Darsteller phantastischer Hollen
und Gegenwelten bekannte Maler Hieronymus Bosch hinterlief}, ist die
Kreuztragung von Gent, ein in jeder Hinsicht ungewdhnliches Passions-
bild. Es zeigt Jesus wie trdvinend, beladen von dem Kreuz, das beinahe die
ganze Bildfliche diagonal durchbricht, eingekeilt in eine Menge unter-
schiedlicher, meist entstellter und hafiverzerrter Gesichter, unter denen sich
an den vier Ecken des Bildes jeweils eins besonders abzeichnet.

Am wenigsten deutlich in der linken oberen Ecke das von unten her er-
faflite Gesicht des erzwungenen Helfers Simon von Zyrene, der sich mit
beiden Hinden an den Kreuzesschaft klammert, so dafl nicht zu ersehen
ist, ob er die Last des Herrn seinem Auftrag entsprechend zu erleichtern
oder aber, ciner Aufwallung des Hasses nachgebend, noch zu erschweren
sucht. Unter ihm, in der linken unteren Ecke, Veronika, die als Belohnung
fiir ihre Liebestat den Abdruck des Gesichtes Jesu auf ihrem Schweiltuch
empfing und nun, versunken in seinen Anblick, weggeht, jedoch weggeht,
ohne sich zu entfernen. Denn mit einem jeden ihrer Schritte, daran hat
der Maler keinen Zweifel gelassen, gewinnt die Passion Jesu mehr Gewalt
tiber sie. Schon hat Leichenblésse ihr Gesicht iiberzogen. Sie geht, aber im
Grunde denselben Weg wie Jesus, als eine Mitsterbende, die sich vom Tod
des geliebten Herrn einholen 1488, so wie sie ihn selbst in dem ihren ein-
holen wird. Machtlos gleitet darum auch der liistern anf sie gerichtete Blick
eines Mitldufers an ihr ab. Ihr gegeniiber in der rechten unteren Ecke dann
der verstockte Schicher, haflerfiillt anf die ihm zugewandten Gesichter der
Henker reagierend, die ihm in sadistischer Vorfreude die bevorstehenden



Der Leidensgefihrte 41

Qualen ausmalen. Schreiend gerade in dieser Bildpartie der Gegensatz
zwischen den subtil abgestuften Farbtonen und dem grausamen Sujet. Und
dariiber, in der rechten oberen Ecke, der andere Leidensgefdhrte Jesu, auf
den ein fanatisierter Buflprediger, der ihm den Arm um die Schulter gelegt
hat, eindringlich, wenn auch vergeblich, einredet. Denn die nach oben ge-
drehten Augen des Delinquenten zeigen, dafl er wie aus tiefer Bewuf3t-
losigkeit auftauchend erst langsam zu sich kommt, ganz so, als sei alles Vor-
angegangene, die Verhaftung, der Prozefl, ja das ganze Leben, nur ein
einziger wirrer Traum gewesen und als komme fiir ihn jetzt erst, in der
Todesstunde, das, was den Namen Leben verdient.

Schon diese wenigen Hinweise zeigen, daf} es sich bei dem Gemélde um
ein ausgesprochenes Meditationsbild handelt. Als solches ist es wie eine
Tir, die sich in das dargestellte Ereignis hinein o6ffnet. Es fragt sich nur, an
welcher Stelle diese Tiir fir uns aufgeht. Der Intention des Kiinstlers fol-
gend wird man sagen miissen: in der Gestalt des mitfithlenden Leidens-
gefdhrten Jesu. Sein Zu-sich-selbst-Kommen ist ein Fingerzeig fiir uns,
hier, in der Gestalt dieses Mitbetroffenen, unseren ,Ort’, verstanden als
den fir uns offengehaltenen Zugang zu dem Geschehen auf Golgota zu
suchen. Keine der tibrigen Passionsgestalten kommt dafiir gleicherweise in
Betracht. Nicht Simon von Zyrene, weil seine Haltung zu unbestimmbar
bleibt und weil auch nach den Auskiinften der Evangelien nicht mit letzter
Sicherheit entschieden werden kann, ob er die ihm abgendtigte Wegstrecke
in der Gemeinschaft mit dem zum Tod gefithrten Jesus freiwillig oder
widerstrebend zuriicklegt. Und auch nicht Veronika, weil sie zu sehr in die
unteilbare Leidensgemeinschaft mit dem Herrn aufgenommen ist, als daf§
ihre Rolle irgendwie verallgemeinert werden konnte. Versuchen wir also,
uns dem Ende Jesu und dem, was es fiir uns besagt, von der Position des
Leidensgefdhrten aus zu stellen!

Der Anmarsch

Mit den letzten Schritten eines Menschen hat es seine eigentiimliche Be-
wandtnis. Sie scheinen sich auBerhalb von Raum und Zeit zu vollziehen.
Man geht sie wie im Traum. Der Weg wird nicht kiirzer, das Ziel kommt
nicht niher. Denn im Grunde ist man schon dort, von wo es kein Entrin-
nen, kein Zuriick mehr gibt. Das Ende hat nicht auf uns gewartet: es hat
sich unser schon bemdchtigt, bevor es tatsdchlich kam. Im weiten Feld der
christlichen Passionsdarstellungen gibt es keine, die das so beklemmend
aussagt wie die Kreuztragung von Gent. Hier geht Jesus die letzte Weg-
strecke seines Erdenlebens tatsdchlich mit geschlossenen Augen, wie im
Traum. Und das Ende hat von ihm bereits Besitz ergriffen. Er befindet sich



Eugen Biser 42

schon am Ziel, wo alles aufhért, alles sich aufldst, alles verlorengeht. Auch
daran 1483t das Werk des Hieronymus Bosch keinen Zweifel. Eingekeilt in
ein Gemenge von Gesichtern, ist Jesus doch total vereinsamt. Sogar die
beiden einzigen Teilnehmer des Geschehens, die in einer positiven Bezie-
hung zu ihm stehen, sind von ihm abgewandt. In mehr als einem Sinn ist
Veronika schon nicht mehr da, unterwegs zu ihrem eigenen Ende, das erst
jenseits dieser Vereinsamung mit dem Ende Jesu zusammenfliefft. Und der
wie aus tiefer Bewufitlosigkeit erwachende Leidensgefdhrte ist, wie die
Gesichtsziige mit dem halboffenen Mund und den verdrehten Augen zei-
gen, noch nicht zu voller Prisenz gelangt. So ertrinkt Jesus formlich in Ein-
samkeit. Unwillkiirlich fragt man sich nach der Moglichkeit eines Anschlus-
ses an ihn. Wird man ihm folgen kénnen, folgen diirfen?

Wie eine Bestdtigung aus dem verwandten Bereich der musikalischen
Ausdeutung des Passionsgeschehens wirkt die von ratlosen Zwischenrufen
des Chores unterbrochene Baf}-Arie ,Eilt, ihr angefochtnen Seelen®, die
in Johann Sebastian Bachs Johannes-Passion auf den Bericht von Jesu
Verurteilung und Kreuzweg folgt. Mit seinem wiederholten , Wohin?“
gibt der Chor nicht nur seiner Fassungslosigkeit dariiber Ausdruck, dafl der
Weg Jesu, wie ihm vom Bassisten gesagt wird, ,nach Golgatha“, ,zum
Kreuzeshugel“, fithrt; vielmehr meldet sich in den Fragen des Chores un-
iiberhorbar eine tiefere Ratlosigkeit zu Wort. Gibt es fiir den schon ganz
ins Vorgefiihl des nahen Todes eingetauchten Herrn iiberhaupt ein Geleit?
Ist nicht lingst schon alles, was ihn bindet und umhiillt, von ihm abgefal-
len, so wie die Kleider, die ihm vor der Hinrichtung weggenommen wer-
den? Ist die Nacktheit, in der er sein Ende erleidet, nicht das geradezu
abweisende Zeichen dieser letzten, todgewirkten Beziehungslosigkeit?

Auch bei Bach herrscht jene Unschliissigkeit, die, nach ihrer Ursache be-
fragt, auf den Eintritt Jesu in die kommunikationslose Todessphére ant-
wortet. Doch 14t er es bei dieser instinktiven Reaktion nicht bewenden.
Mitgehen kann man den Weg Jesu zwar auch nach ihm nicht. Aber man
kann den Graben der Abgeschiedenheit, die ihn schon auf dem Anmarsch
zum Kreuz von allem und allen trennt, iberfliegen. ,Nehmet an des Glau-
bens Fligel“, mahnt der Bassist. Und er fiigt dem, unterbrochen vom er-
neuten , Wohin?“ des Chores, hinzu: ,Flieht zum Kreuzeshiigel!* Wo zu-
nachst jeder Weg abgeschnitten schien, fithrt diesem Imperativ zufolge der
Glaube weiter. Er weif}, dafl die Todesabgeschiedenheit Jesu stellvertre-
tend erlitten, daf sie sein Weg zu allen Angeschiedenen im Diesseits und
Jenseits ist. Der Glaube sieht, dafl, wie Bach es in der altertiimlichen
Sprache seiner Passionsdichtung sagt, aus der Todesverlassenheit Jesu
unsere , Wohlfahrt“ erblitht. Die Frage ist nur, ob ausschlieflich der
Glaube darum weifl.



Der Leidensgefihrte 43

Wenn man die biblischen Sterbeszenen durchmustert und sie, ohne Rick-
sicht auf ihren religiosen Bezug, einmal lediglich als Dokumente mensch-
licher Todeserfahrung heranzieht, gerdt man bald auf eine wichtige Spur.
Natiirlich wissen auch sie um die Einsamkeit jener, die wie Saul im Kampf
und in der Verzweiflung sterben. Uberraschend oft stofit man jedoch auch
auf den entgegengesetzten Zug. Dann geht es zu wie beim Tod Jakobs und
Josefs, die beide vor ihrem Ende die ihnen Nachststehenden — S6hne und
Briider - um sich versammeln und mit denselben Worten, Worten des
Segens und der Verbundenheit, Abschied nehmen: ,Ich sterbe; Gott aber
sorgt fiir euch und fihrt euch heim in das Land eurer Viter® (Gen 48, 21;
50, 24). Hier wie dort ist der vom Tod verhidngte Bann der Vereinsamung
durchbrochen und ein Band innigster Gemeinschaft gekniipft.

Genauer bedacht, steht das mit dem Erstgesagten in keinem Wider-
spruch. Zwar 16st der Tod die Bindungen, vornehmlich aber jene, durch die
wir festgehalten und im negativen Sinn des Wortes ,gebunden’ sind. Das
hingt ursdchlich damit zusammen, dafl wir sterbend den Preis unserer
Kontingenz entrichten, ihr damit dann aber auch entgehen. Das verleiht
dem Sterbenden eine neue, im Leben nie erreichte Freiheit. Er ist dazu frei-
gegeben, gerade dort aufs neue und wesentlichere da zu sein, wo ihn der
Abldsungsprozefl am fiihlbarsten beriihrte. Das gilt in vollem Umfang auch
fiir Jesus. So wenig wie ihn seine Gottverlassenheit vom Vater trennt, iso-
liert ihn seine Einsamkeit von den Seinen. ,Ich gehe und komme®, hatte
er ihnen in den Abschiedsreden versichert (Joh 14, 28). Das macht er jetzt,
auf seinem Kreuzweg, buchstablich wahr. Er geht diese letzte furchtbare
Wegstrecke, um unentzweibar bei und mit ihnen zu sein. Und sie konnen
und sollen sich ihm anschliefen. Zwar versicherte er einem der Profilierte-
sten von ihnen, Petrus: ,, Wohin ich gehe, dorthin kannst du mir jetzt noch
nicht folgen“ (13, 36). Doch kiindet er ihm bald darauf seinen Zeugentod
mit den Worten an: ,,Als du noch jung warst, hast du dich selbst gegiirtet
und konntest gehen, wohin du wolltest. Wenn du aber alt geworden bist,
wirst du deine Hande ausstrecken, und ein anderer wird dich giirten und
dorthin fithren, wohin du nicht willst* (21, 18). An dem mit zur Hinrich-
tung gefithrten Leidensgefdhrten wird sich das schon viel frither bewahr-
heiten. Bei aller Distanz ist er schon unentrinnbar, unausweichlich dabei.

,Mitgehangen*

Die Jesusbilder der neutestamentlichen Passionsberichte unterscheiden sich
in wesentlichen Ziigen voneinander. Anders als der Jesus der synoptischen
Berichte ist der ,Held‘ der Johannes-Passion nicht der Schmerzensmann,
sondern der im Erliegen Siegende, in seiner Erniedrigung Verherrlichte.



Eugen Biser 44

Das bestimmt auch den Bericht vom schrecklichsten Augenblick der Todes-
szene, die Schilderung der Exekution. Als wolle er uns den entsetzlichen
Anblick ersparen, lenkt der Johannes-Evangelist sanft, aber bestimmt vom
Zentralgeschehen der Kreuzigung Jesu ab. Zunichst schon durch den Hin-
weis darauf, daf Jesus nicht allein, sondern in der Mitte von ,zwei ande-
ren® hingerichtet wurde (Joh 19, 18). Sodann durch die auffillig breite
Berichterstattung iiber den Disput, der zwischen den ~Hohepriestern der
Juden® und Pilatus iiber die von diesem gewihlte Kreuzesaufschrift ent-
brennt. Nérgelnd fordern die Kritiker: ,Schreib’ nicht: Der Konig der Ju-
den, sondern dafl er gesagt hat: Ich bin der Kénig der Juden!“ (19, 21).
Anders als wahrend des Prozesses bleibt Pilatus, allzu spit, nun freilich
in dieser Frage fest: ,Was ich geschrieben habe, bleibt geschrieben®
(19, 22).

Wie in der griechischen Tragodie folgt auch in Bachs Passionen auf die
Héhepunkte des Geschehens ein Chor, in dessen monumentaler Tonsprache
das glaubige Ich den Sinn des Mitgeteilten reflektiert. Im Chor der Johan-
nes-Passion, der an dieser Stelle einsetzt, geschieht das sogar in einem ganz
wortlichen Sinn. Im Grund seines Herzens sieht der Beter das Zeichen des
Kreuzes funkelnd aufleuchten. Wer ist dieser Beter, der sich vom Kreuz
Jesu so unmittelbar betroffen und gezeichnet weifl? An den realen Leidens-
gefdhrten, bei welchem wir den Einstieg in das Geschehen auf Golgota
suchten, wird man nicht — noch nicht — denken diirfen. Er hat die volle
Gleichzeitigkeit mit dem, was in der Mitte' der furchtbaren Szene ge-
schieht, noch nicht gewonnen. Er ist noch nicht ganz dabei, noch nicht bereit,
die nach ihm ausgestreckte Hand zu ergreifen, noch zu tief eingetaucht in
die eigene Qual und in den Nebel, den der Betdubungstrank der barm-
herzigen Frauen iiber sein Bewufitsein legte. Noch am ehesten kénnte man
an Veronika denken, wie sie auf der Genter Kreuztragung das auf ihr
Schweifituch abgedriickte Leidensantlitz Jesu in ihren Hénden trigt. Aber
sie ist zu diesem Zeitpunkt schon nicht mehr da, versunken bereits in die
zur Todesgemeinschaft gewordene Leidensgemeinschaft mit dem seinem
Ende entgegengehenden Herrn. So bleibt nur, an das mitleidende Ich im
allgemeinen zu denken, das in dieser Allgemeinheit darauf wartet, mit je-
der Gestalt identifiziert zu werden, die im weiteren Verlauf der Dinge in
den Vordergrund tritt.

Das Gesprach

Uber diesen Verlauf 14}t sich freilich kaum noch volle Klarheit gewinnen.
Zu stark sind die einzelnen Kreuzesberichte von der Denkweise des jewei-
ligen Autors eingefédrbt und seinem theologischen Interesse entsprechend



Der Leidensgefihrte 45

stilisiert. Darin kommen jedoch alle Berichte {iberein, daf} Jesus nicht be-
ziehungslos stirbt, und wire es — wie bei Markus und Mattdus — auch nur
in der Form, daf sein Tod feindselige Reaktionen der Umstehenden und
Mitgekreuzigten auslst. Die Leute, die sich die Hinrichtung entweder ab-
sichtlich ansehen oder zufillig vorbeikommen, rufen dem Gekreuzigten
nach dem Markus-Text hohnisch zu: , Hilf dir doch selbst; steig herab vom
Kreuz!“ (15, 80). Ahnlich verhalten sich die Hohenpriester und Schrift-
gelehrten, und von den beiden Mitgehangenen heifit es: ,Auch die beiden
Minner, die mit ihm zusammen gekreuzigt wurden, beschimpften ihn*
(15, 82).

An dieser Stelle fiigt der Lukas-Bericht eine nachdriickliche Korrektur
an. Danach stimmen keineswegs alle beide in die hohnvollen Zurufe und
Beschimpfungen ein. Nur der eine, der nach Hieronymus Bosch schon auf
dem Kreuzweg von Hafigefithlen erfiillt war, 1dft sich dazu hinreiflen. Da
wendet sich der andere strafend an ihn:

Hast du denn gar keine Gottesfurcht?

Dich hat doch das gleiche Urteil getroffen!

Uns geschieht ja recht; wir erhalten den Lohn

fiir unsere Taten. Dieser aber hat nichts Unrechtes
getan! (23, 40).

Das ist die Stimme, die uns wie keine andere trifft. Sie kommt ganz un-
erwartet und ist uns doch ,aus der Seele gesprochen®. Es ist die Stimme
unserer Bezugsperson.

Von den iibrigen Berichterstattern weifl nur noch Johannes um ein dhn-
liches Gesprach. Hier ergreift Jesus, an seine Mutter und den Liebesjiinger
gewandt, die beide bei dem Kreuz stehen, die Initiative. Nach Bachs musi-
kalischer Ausdeutung, die der Intention des Evangelisten sehr nahekom-
men diirfte, ist es eine Art letztwilliger Verfugung, wenn Jesus zu seiner
Mutter sagt: ,Frau, da ist dein Sohn!“ Und zum Liebesjunger: ,Da ist
deine Mutter!“ (19, 26 f). Auch in den beiden Gesprichsszenen manifestie-
ren sich unterschiedliche Grundauffassungen, Unterschiede der von den
Evangelisten gezeichneten Jesusbilder. Dafl Jesus in der Anrede an die
Mutter und den Liebesjiinger allein das Wort ergreift, entspricht der jo-
hanneischen Denkweise, die ihn schon im Prolog des Evangeliums ,das
Wort“ des im ewigen Geheimnis verschwiegenen Vaters nennt. In einem
dhnlichen Zusammenhang steht das, was ihm dem lukanischen Bericht
zufolge der Leidensgefihrte zu sagen hat. Die Zurechtweisung des Mitge-
kreuzigten, der verbittert in die hohnischen Worte der Gaffer und Gegner
einstimmt, ist ndmlich erst die Halfte dessen, was ihn der Evangelist aus-
sprechen 1dft. Auf die Riige folgt libergangslos, fiir das menschliche In-



Eugen Biser 46

teresse des Lukas-Evangeliums dafiir aber nur um so beredter, dic an Jesus
gerichtete Bitte:

Denk an mich, wenn du mit deinem Reich
kommst (23, 42 b).

Ein derartiges Wort kommt nicht leicht iiber die Lippen, schon gar nicht
unter solchen Umstidnden. Es kommt aus gréferen Tiefen als denen eines
einzelnen und sei es noch so aufgewiihlten Herzens. Dennoch: was muf in
dem Mann vorgegangen sein, damit er diese Bitte aussprechen konnte! Es
mufl mit der zunéchst dumpfen, dann immer wacheren Wahrnehmung be-
gonnen haben, dafl der Leidensgefdhrte aus Nazaret, den der Kreuzes-
tite] héhnisch-respektvoll den ,Konig der Juden® nannte, die Todesqual
so ganz anders auf sich nahm als er selbst und sein Komplize. Hier der
wilde Schmerz, der sich sogar in Hafl- und Hohngeschrei Luft machte; dort
eine unfafiliche Ruhe, aus der hochstens die Vergebungsbitte fiir die blind-
wiitenden Feinde herauszuhéren war: , Vater, vergib ihnen, denn sie wis-
sen nicht, was sie tun® (23, 34). Nein, das war keinesfalls die Ruhe eines
Stoikers, der auf dem Hohepunkt seines Ungliicks sich und seiner Umwelt
die Unerschiitterlichkeit des Weisen bewies. Es war vielmehr eindeutig die
Ruhe dessen, der diese qualvollste aller Todesarten deshalb so gelassen
auf sich nehmen konnte, weil er sein ganzes Dasein anders angenommen
hatte als die Gbrigen. Selbst die Art dieser Annahme wird den Betroffen-
Mitbetroffenen dunkel bewufit. Sie war nie vom eigenen Vorteil diktiert.
Sie suchte nicht das eigene Interesse auf Kosten der andern. Sie folgte dem
Zug eines Herzens, das sich dienend und liebend verzehrte. Daher die un-
geheure Freiheit dieses Angenagelten, die Souverinitit dieses qualvoll
Geschundenen! Das alles sammelt sich schliefilich in das riigend-verteidi-
gende Wort: ,Dieser aber hat nichts Unrechtes getan!“.

Aber es bleibt nicht bei dieser bis zum Gefiihl der Unnahbarkeit gestei-
gerten Reaktion. Etwas ganz Gegenldufiges dazu mufl mit einem Mal das
Herz des Leidensgefahrten erreicht, ergriffen haben. Der Fremde aus
Nazaret war ihm nun nicht mehr ferngeriickt, sondern bei all seiner Hoheit
wunderbar verbunden. Die Einsamkeit des Todes, die ihn zuvor noch wie
eine Glocke umgeben hatte, war unversehens ihrem Gegenteil gewichen.
Was dieser Einzigartige litt, litt er fiir alle. Aus seiner Verlassenheit
bahnte sich ein Hoffnungsweg, der jedem offenstand. Zwar sprachen alle
dulleren Zeichen dagegen. Denn der Mann am mittleren der drei Kreuze
starb offensichtlich als ein Gescheiterter, von seinen Freunden verlassen,
von seinen Feinden verhohnt, so erbarmlich und elend, als habe sich die
ganze Welt gegen ihn verschworen. Doch aus seinem offenkundigen Schei-
tern sprach, ebenso uniiberhérbar, eine felsenfeste Zuversicht, die sich wie



Der Leidensgefihrte 47

eine Wellenbewegung iiberallhin ausbreitete. Sie galt nicht nur ihm selbst,
sie galt einem jeden, vor allem aber jenen, die keinen Boden mehr unter
den Fiflen hatten. Daran konnte man sich festhalten, selbst mit angena-
gelten Handen.

Die Bitte

Das allein hitte freilich kaum hingereicht, dem Mitgekreuzigten die Bitte
einzugeben: ,Denk an mich, wenn du mit deinem Reich kommst!“ Dafl er
sie dennoch ausspricht, rithrt von dem Zusammenhang her, in welchem er,
ohne es zu ahnen, steht. Von ihm, dem letzten, der eine Bitte an Jesus rich-
tet, spannt sich ein Bogen zuriick zu der unabsehbaren Reihe von Hilfe-
suchenden, die sich in ihrer Bedréngnis, teils verschdmt wie die blutfliissige
Frau, teils aufdringlich wie die Syrophénizierin, an Jesus wenden. So grofl
diese Zahl aber auch ist, sie steht ihrerseits in einem noch umfassenderen
Zusammenhang, der das Sendungsbewufitsein Jesu betrifft. Dazu gab ihm
der Erwahlungsruf des Vaters bei seiner Taufe und seiner Verklirung
fraglos den entscheidenden Anstofl. Doch wire dieser Anstofl irgendwie
ins Leere gegangen, wenn ihm nicht von unten her der vielstimmige Chor
der Bittenden respondiert hatte. Mit anderen Worten: das Sendungsbe-
wufitsein Jesu lebte nicht nur von dem, was ihm die Himmelsstimme zu
sagen hatte, sondern ebenso sehr vom Anruf derjenigen, die ihn fiihlen
lieBen, daf sie ihn brauchten. Hier kam es zu einer geheimnisvollen Ver-
tauschung der Rollen. So schr sie, die Bittenden, mit leeren Handen ka-
men, hatten sie ihm doch etwas zu geben. IThre Bettlerstimme hatte fiir
ihn gleichzeitig etwas vom Klang und Glanz der Gottesstimme, die ihn
erwahlte.

Zwei dieser Bitten heben sich ganz besonders vom Chor der tbrigen ab.
Die erste ist als solche freilich nur erkenntlich, wenn man zwei scheinbar
auseinanderliegende Szenen des Evangeliums in ihrer Zusammengehorig-
keit, um nicht zu sagen Einheit, begreift: die Szene vom Messiasbekenntnis
des Petrus (Mk 8, 27-30parr) und die vom groflen Massenabfall in der
Synagoge von Kafarnaum (Joh 6, 66-71). Beidemal geht es, ganz offen-
kundig, um die Stunde, in welcher alles zur letzten Entscheidung dréngt,
in der das geleistete Werk nach Anerkennung schreit und mehr noch der
Leistende selbst der Bestitigung bedarf. Ein Wendepunkt, nicht unihn-
lich dem der Taufe und der Verkldrung, ist erreicht. Doch die Himmels-
stimme, die damals auf die unausgesprochene Frage antwortete, bleibt
diesmal aus. Da wendet sich der zutiefst Verunsicherte an seine Begleiter
mit der Frage: ,Fir wen haltet ihr mich?“ (Mk 8, 29), und das heifit: Thr
miiflt mich doch kennen! Wer bin ich? Derselbe Unterton klingt auch in



Eugen Biser 48

dem barsch zustolenden Wort der Johannes-Parallele mit: , Wollt auch
ihr weggehen?” (6, 67). Da antwortet ihm, kaum noch erhoffbar, die Bitte,
die mehr als sie selber ist:

Simon Petrus antwortete ihm:
Herr, zu wem sollen wir gehen?
Du hast Worte des ewigen Lebens! (6, 68).

Das heifit im Klartext der Herzenssprache: Wir brauchen dich! Ohne
dich wissen wir weder wo aus noch wo ein! Ohne dich kénnen wir nicht
leben! In diese Sprache iibersetzt nimmt das Petrus-Wort fiir Jesus aber
unversehens den Klang der Himmelsstimme an. Das hat die Mattius-
Version festgehalten, die ihn zu Jesus sagen 1afit:

Du bist der Messias, der Sohn des
lebendigen Gottes! (16, 16).

So wird ihm im bittenden Freundeswort die sich verschweigende Him-
melsstimme doch noch horbar.

Den zweiten und letzten Hohepunkt in diesem Gesprich mit den Bit-
tenden bezeichnet das Wort des Mitgekreuzigten. Wiederum bleibt der
Himmel stamm. Zwar hiillt von der sechsten Stunde an tiefe Finsternis,
dem Wolkendunkel auf dem Berg der Verklarung dhnlich, den Sterbenden
ein. Doch aus dieser Finsternis antwortet keine Himmelsstimme. Dafiir
schreit Jesus die Not seiner bittersten Einsamkeit, die Ferne und Uner-
reichbarkeit des Vaters, in die ihn umdunkelnde Nacht hinaus: ,Mecin Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen?“ (Mk 15, 34). Nicht als schlage
die Woge der Verzweiflung, gegen die er sich so hochherzig behauptete, nun
doch iiber ihm zusammen. Dennim Verlust des Gottes, der ihn verlief, bleibt
ihm, jenseits aller Denkbarkeiten, der Gott, dem er die Not seiner Ver-
lassenheit klagt. Dennoch ist dies der bitterste Kelch, der ihm, wie Kierke-
gaard sagt, jenseits dessen, was ein Menschenherz zu leiden vermag, ge-
reicht wird. Doch in diese schwirzeste Nacht fallt ein Licht, kaum wahr-
nehmbar zwar, da sich sein Trost in die Gestalt einer Bitte kleidet. Es ist
die Bitte des Mitgekreuzigten:

Jesus, denk an mich, wenn du mit
deinem Reich kommst!

Die Gewédhrung

Daf} die Bitte des Leidensgefahrten mehr ist als der Notruf eines Gequil-
ten, der sich mit letzter Kraft an Jesus klammert, erhellt schon aus ihrer
Motivation. Denn sie ruft in Jesus nicht den landauf landab bekannten



Der Leidensgefihrte 49

Wundertiter an, sondern den kaum einmal wirklich verstandenen Kiin-
der und Wegbereiter des Gottesreichs. Das riickt sie ganz in die Néhe des
Petrus-Bekenntnisses. Wie Petrus anstelle der schweigenden Himmels-
stimme Jesus an seine Gottessohnschaft erinnerte, so bezieht sich der
Leidensgefahrte, stellvertretend fur die ,schweigende Mehrheit’, auf sein
Werk. Das gibt seinem Wort bewegende Grofie. Denn ausgerechnet in dem
Augenblick, da Jesus endgiiltig zu scheitern scheint und die Feinde den
Triumph dariber auskosten, wagt es dieser Schwéchste, den Gedanken an
die Sache wachzurufen, der er sich mit dem Einsatz seiner ganzen Wesens-
kraft verschrieben hatte. Und dies nicht etwa in wehmiitigem Riickblick auf
sie wie auf einen schonen, zerronnenen Traum, sondern in der festen Hoff-
nung auf ihr nahes Kommen.

Und nun wiederholt sich zum letzten Mal das, was die Evangelien immer
dann zu berichten haben, wenn eine Hoffnung gegen alle Hoffnung den
Saum des Gewandes Jesu berihrt und seine rettende Herzenskraft zum
Fliefen bringt. Zwar geschieht kein Wunder, am wenigsten das der Be-
freiung aus der Kreuzesqual, die der andere Leidensgefdhrte hohnisch
gefordert hatte. Etwas ungleich Grofieres ereignet sich: die letzte Selbsttat
Jesu. Mit letzter Authentizitdt gibt sie zugleich zu verstehen, um was es thm
in seiner Reich-Gottes-Botschaft ging. Weder um das Modell einer neuen
Sittlichkeit noch um den Entwurf einer menschlicheren Lebensordnung,
sondern um etwas weit Wesentlicheres: um ihn selbst, sofern er sich den
Schwachen als Stiitze, den Fallenden als Halt, den Bedrickten und Be-
dringten als Ruhestétte anbot. Seiner Liebe war es nicht genug, die von
ihr Umhegten im Schutz einer sachhaften Geborgenheit zu wissen. Sie
selbst wollte das Haus sein, das sie beschiitzte und barg. In die Geborgen-
heit dieses Hauses nimmt Jesus den Leidensgefdhrten auf, der sich ihm
tiber die fiirchterliche Spanne von Kreuz zu Kreuz hinweg zuwendet. Er
selbst, und nichts Geringeres, ist darum der Sinn seiner Antwort:

Verlaf dich darauf: heute noch wirst
du mit mir im Paradiese sein! (Lk 23, 43).

Dieses Wort stellt nichts in Aussicht, es vertrostet nicht, es ist reine
Selbstgewédhrung. Man hat es darum so lange mifiverstanden, als man es,
getduscht von seinem spétjiidischen Wortlaut, als Vertrgstung auf die jen-
seitige Kompensation deutet. Wer so wie der bittende Leidensgefhrte die
Hilfe Jesu anruft, erfahrt diese Hilfe sofort und erfdhrt sie ganz. Darum
ist das ,Paradies”, das Jesus dem Bittenden in Aussicht stellt, nichts aufler
und nach ithm, sondern er selbst, der, da er selbst keinen Platz hat, wo er
den Kopf hinlegen konnte, sich dem Gefdhrten in der gleichen Todesqual
als Stutze, Halt und Bergung anbietet.



Heinrich Dumoulin 50

So beginnt das Weizenkorn zu keimen, schon bevor es in die Erde fiel.
Die entsetzlichste Todesnacht, von der wir wissen, neigt sich ihrem Ende
entgegen. Der Leidensgefdhrte, der Jesus zu rechtfertigen und, mutiger
noch, um Hilfe zu bitten wagte, stirbt, fiir beides belohnt, geborgen und
getrostet. Brechenden Auges erblickt Jesus die Umrisse des gegen allen
Anschein heraufkommenden Reichs. So wird sein Tod von der Gewifiheit
erhellt: ,Es ist vollbracht!“ (Joh 19, 30). Wir aber ermessen, welch weiten
Weg der mit Jesus ans Kreuz Geschlagene durchmafl, wohin dieser Weg
ihn fithrte und dafl er, bei aller Entlegenheit, zugleich der unsere ist.

Fragen an das Christentum aus buddhistischer Sicht*
Heinrich Dumoulin SJ, Tokyo

Das Thema, um das es geht, scheint zunéchst verhdltnismafig leicht zu be-
handeln zu sein, aber bei seinem Verfolg fiihrt es zu schwierigen, vielleicht
noch auf lange Zeit hin nicht véllig 1osbaren Problemen. Wir kennen heute
viele Fragen der Buddhisten an uns Christen aus der Erfahrung, weil wir
ja mit den Buddhisten im Gesprach sind. Miteinander sprechen heifit aber
einander fragen. Und so stellen wir uns gegenseitig in den buddhistisch-
christlichen Konferenzen, die wir in Japan regelmiflig miteinander haben,
viele Fragen und kommen niemals ganz bis zum Ende.

Was fragen die Buddhisten uns Christen nun besonders? Unschwer liefle
sich ein Katalog von gut formulierten Gesprachsthemen auffiihren, ange-
fangen von Siinde und Gnade, iiber Gebet, religiose Erfahrung, Mystik hin
zu den zentralen Glaubenswahrheiten von Christus und Trinitit. Selbst-
verstandlich fehlen auch die konkreten Zeitfragen beziiglich der Welt von
heute, Krieg und Frieden, Bevdlkerungsexplosion und Verelendung der
Menschen nicht. Beziiglich all dieser Themen haben die Buddhisten ihre
Fragen, die sie gerne ans Christentum richten und mit den Christen be-
sprechen.

* Den folgenden Vortrag hat der Verf. im Februar 1974 bei der evangelischen theologi-
schen Fakultat in Miinchen gehalten.





