
Eugen Bis er 40 

schimpflichen Tod bezahlt. Die Ohnmächtigkeit dieses Scheiterns an den 
Mächten der Welt wird allein durch die Übermacht der Auferstehung auf- 
gehoben. Jesus hat die Kirche wie die einzelnen Glaubenden in seine Nach- 
folge gerufen. Nur in der Praxis der Nachfolge erwächst jene Kraft der 
Freiheit, welche hellsichtig genug ist, Machtgestalten auf ihre wahre Be- 
deutung hin zu durchschauen, unbeugsam genug ist, der eigenen Verlockung 
zur Macht zu widerstehen, und mutig genug ist, angemaßten Mächten die 
Stirn zu bieten. 

Der Leidensgefährte 

Eugen Biser, Würzburg/München 

Das letzte Werk, das der vor allem als Darsteller phantastischer Höllen 
und Gegenwelten bekannte Maler Hieronymus Bosch hinterließ, ist die 
Kreuztragung von Gent, ein in jeder Hinsicht ungewöhnliches Passions- 
bild. Es zeigt Jesus wie träumend, beladen von dem Kreuz, das beinahe die 
ganze Bildfläche diagonal durchbricht, eingekeilt in eine Menge unter- 
schiedlicher, meist entstellter und haß verzerrter Gesichter, unter denen sich 
an den vier Ecken des Bildes jeweils eins besonders abzeichnet. 

Am wenigsten deutlich in der linken oberen Ecke das von unten her er- 
faßte Gesicht des erzwungenen Helfers Simon von Zyrene, der sich mit 
beiden Händen an den Kreuzesschaft klammert, so daß nicht zu ersehen 
ist, ob er die Last des Herrn seinem Auftrag entsprechend zu erleichtern 
oder aber, einer Aufwallung des Hasses nachgebend, noch zu erschweren 
sucht. Unter ihm, in der linken unteren Ecke, Veronika, die als Belohnung 
für ihre Liebestat den Abdruck des Gesichtes Jesu auf ihrem Schweißtuch 
empfing und nun, versunken in seinen Anblick, weggeht, jedoch weggeht, 
ohne sich zu entfernen. Denn mit einem jeden ihrer Schritte, daran hat 
der Maler keinen Zweifel gelassen, gewinnt die Passion Jesu mehr Gewalt 
über sie. Schon hat Leichenblässe ihr Gesicht überzogen. Sie geht, aber im 
Grunde denselben Weg wie Jesus, als eine Mitsterbende, die sich vom Tod 
des geliebten Herrn einholen läßt, so wie sie ihn selbst in dem ihren ein- 
holen wird. Machtlos gleitet darum auch der lüstern auf sie gerichtete Blick 
eines Mitläufers an ihr ab. Ihr gegenüber in der rechten unteren Ecke dann 
der verstockte Schacher, haßerfüllt auf die ihm zugewandten Gesichter der 
Henker reagierend, die ihm in sadistischer Vorfreude die bevorstehenden 



Der Leidensgefährte 41 

Qualen ausmalen. Schreiend gerade in dieser Bildpartie der Gegensatz 
zwischen den subtil abgestuften Farbtönen und dem grausamen Sujet. Und 
darüber, in der rechten oberen Ecke, der andere Leidensgefährte Jesu, auf 
den ein fanatisierter Bußprediger, der ihm den Arm um die Schulter gelegt 
hat, eindringlich, wenn auch vergeblich, einredet. Denn die nach oben ge- 
drehten Augen des Delinquenten zeigen, daß er wie aus tiefer Bewußt- 
losigkeit auftauchend erst langsam zu sich kommt, ganz so, als sei alles Vor- 
angegangene, die Verhaftung, der Prozeß, ja das ganze Leben, nur ein 
einziger wirrer Traum gewesen und als komme für ihn jetzt erst, in der 
Todesstunde, das, was den Namen Leben verdient. 

Schon diese wenigen Hinweise zeigen, daß es sich bei dem Gemälde um 
ein ausgesprochenes Meditationsbild handelt. Als solches ist es wie eine 
Tür, die sich in das dargestellte Ereignis hinein öffnet. Es fragt sich nur, an 
welcher Stelle diese Tür für uns aufgeht. Der Intention des Künstlers fol- 
gend wird man sagen müssen: in der Gestalt des mitfühlenden Leidens- 
gefährten Jesu. Sein Zu-sich-selbst-Kommen ist ein Fingerzeig für uns, 
hier, in der Gestalt dieses Mitbetroffenen, unseren ,Ort', verstanden als 
den für uns offengehaltenen Zugang zu dem Geschehen auf Golgota zu 
suchen. Keine der übrigen Passionsgestalten kommt dafür gleicherweise in 
Betracht. Nicht Simon von Zyrene, weil seine Haltung zu unbestimmbar 
bleibt und weil auch nach den Auskünften der Evangelien nicht mit letzter 
Sicherheit entschieden werden kann, ob er die ihm abgenötigte Wegstrecke 
in der Gemeinschaft mit dem zum Tod geführten Jesus freiwillig oder 
widerstrebend zurücklegt. Und auch nicht Veronika, weil sie zu sehr in die 
unteilbare Leidensgemeinschaft mit dem Herrn aufgenommen ist, als daß 
ihre Rolle irgendwie verallgemeinert werden könnte. Versuchen wir also, 
uns dem Ende Jesu und dem, was es für uns besagt, von der Position des 
Leidensgefährten aus zu stellen! 

Der Anmarsch 

Mit den letzten Schritten eines Menschen hat es seine eigentümliche Be- 
wandtnis. Sie scheinen sich außerhalb von Raum und Zeit zu vollziehen. 
Man geht sie wie im Traum. Der Weg wird nicht kürzer, das Ziel kommt 
nicht näher. Denn im Grunde ist man schon dort, von wo es kein Entrin- 
nen, kein Zurück mehr gibt. Das Ende hat nicht auf uns gewartet: es hat 
sich unser schon bemächtigt, bevor es tatsächlich kam. Im weiten Feld der 
christlichen Passionsdarstellungen gibt es keine, die das so beklemmend 
aussagt wie die Kreuztragung von Gent. Hier geht Jesus die letzte Weg- 
strecke seines Erdenlebens tatsächlich mit geschlossenen Augen, wie im 
Traum. Und das Ende hat von ihm bereits Besitz ergriffen. Er befindet sich 



Eugen Biser 42 

schon am Ziel, wo alles aufhört, alles sich auflöst, alles verlorengeht. Auch 
daran läßt das Werk des Hieronymus Bosch keinen Zweifel. Eingekeilt in 
ein Gemenge von Gesichtern, ist Jesus doch total vereinsamt. Sogar die 
beiden einzigen Teilnehmer des Geschehens, die in einer positiven Bezie- 
hung zu ihm stehen, sind von ihm abgewandt. In mehr als einem Sinn ist 
Veronika schon nicht mehr da, unterwegs zu ihrem eigenen Ende, das erst 
jenseits dieser Vereinsamung mit dem Ende Jesu zusammenfließt. Und der 
wie aus tiefer Bewußtlosigkeit erwachende Leidensgefährte ist, wie die 
Gesichtszüge mit dem halboffenen Mund und den verdrehten Augen zei- 
gen, noch nicht zu voller Präsenz gelangt. So ertrinkt Jesus förmlich in Ein- 
samkeit. Unwillkürlich fragt man sich nach der Möglichkeit eines Anschlus- 
ses an ihn. Wird man ihm folgen können, folgen dürfen? 

Wie eine Bestätigung aus dem verwandten Bereich der musikalischen 
Ausdeutung des Passionsgeschehens wirkt die von ratlosen Zwischenrufen 
des Chores unterbrochene Baß-Arie •Eilt, ihr angefochtnen Seelen", die 
in Johann Sebastian Bachs Johannes-Passion auf den Bericht von Jesu 
Verurteilung und Kreuzweg folgt. Mit seinem wiederholten •Wohin?" 
gibt der Chor nicht nur seiner Fassungslosigkeit darüber Ausdruck, daß der 
Weg Jesu, wie ihm vom Bassisten gesagt wird, •nach Golgatha", •zum 
Kreuzeshügel", führt; vielmehr meldet sich in den Fragen des Chores un- 
überhörbar eine tiefere Ratlosigkeit zu Wort. Gibt es für den schon ganz 
ins Vorgefühl des nahen Todes eingetauchten Herrn überhaupt ein Geleit? 
Ist nicht längst schon alles, was ihn bindet und umhüllt, von ihm abgefal- 
len, so wie die Kleider, die ihm vor der Hinrichtung weggenommen wer- 
den? Ist die Nacktheit, in der er sein Ende erleidet, nicht das geradezu 
abweisende Zeichen dieser letzten, todgewirkten Beziehungslosigkeit? 

Auch bei Bach herrscht jene Unschlüssigkeit, die, nach ihrer Ursache be- 
fragt, auf den Eintritt Jesu in die kommunikationslose Todessphäre ant- 
wortet. Doch läßt er es bei dieser instinktiven Reaktion nicht bewenden. 
Mitgehen kann man den Weg Jesu zwar auch nach ihm nicht. Aber man 
kann den Graben der Abgeschiedenheit, die ihn schon auf dem Anmarsch 
zum Kreuz von allem und allen trennt, überfliegen. •Nehmet an des Glau- 
bens Flügel", mahnt der Bassist. Und er fügt dem, unterbrochen vom er- 
neuten •Wohin?" des Chores, hinzu: •Flieht zum Kreuzeshügel!" Wo zu- 
nächst jeder Weg abgeschnitten schien, führt diesem Imperativ zufolge der 
Glaube weiter. Er weiß, daß die Todesabgeschiedenheit Jesu stellvertre- 
tend erlitten, daß sie sein Weg zu allen Angeschiedenen im Diesseits und 
Jenseits ist. Der Glaube sieht, daß, wie Bach es in der altertümlichen 
Sprache seiner Passionsdichtung sagt, aus der Todesverlassenheit Jesu 
unsere •Wohlfahrt" erblüht. Die Frage ist nur, ob ausschließlich der 
Glaube darum weiß. 



Der Leidensgefährte 43 

Wenn man die biblischen Sterbeszenen durchmustert und sie, ohne Rück- 
sicht auf ihren religiösen Bezug, einmal lediglich als Dokumente mensch- 
licher Todeserfahrung heranzieht, gerät man bald auf eine wichtige Spur. 
Natürlich wissen auch sie um die Einsamkeit jener, die wie Saul im Kampf 
und in der Verzweiflung sterben. Überraschend oft stößt man jedoch auch 
auf den entgegengesetzten Zug. Dann geht es zu wie beim Tod Jakobs und 
Josefs, die beide vor ihrem Ende die ihnen Nächststehenden - Söhne und 
Brüder - um sich versammeln und mit denselben Worten, Worten des 
Segens und der Verbundenheit, Abschied nehmen: •Ich sterbe; Gott aber 
sorgt für euch und führt euch heim in das Land eurer Väter" (Gen 48, 21; 
50, 24). Hier wie dort ist der vom Tod verhängte Bann der Vereinsamung 
durchbrochen und ein Band innigster Gemeinschaft geknüpft. 

Genauer bedacht, steht das mit dem Erstgesagten in keinem Wider- 
spruch. Zwar löst der Tod die Bindungen, vornehmlich aber jene, durch die 
wir festgehalten und im negativen Sinn des Wortes ,gebunden' sind. Das 
hängt ursächlich damit zusammen, daß wir sterbend den Preis unserer 
Kontingenz entrichten, ihr damit dann aber auch entgehen. Das verleiht 
dem Sterbenden eine neue, im Leben nie erreichte Freiheit. Er ist dazu frei- 
gegeben, gerade dort aufs neue und wesentlichere da zu sein, wo ihn der 
Ablösungsprozeß am fühlbarsten berührte. Das gilt in vollem Umfang auch 
für Jesus. So wenig wie ihn seine Gottverlassenheit vom Vater trennt, iso- 
liert ihn seine Einsamkeit von den Seinen. •Ich gehe und komme", hatte 
er ihnen in den Abschiedsreden versichert (Joh 14, 28). Das macht er jetzt, 
auf seinem Kreuzweg, buchstäblich wahr. Er geht diese letzte furchtbare 
Wegstrecke, um unentzweibar bei und mit ihnen zu sein. Und sie können 
und sollen sich ihm anschließen. Zwar versicherte er einem der Profilierte- 
sten von ihnen, Petrus: •Wohin ich gehe, dorthin kannst du mir jetzt noch 
nicht folgen" (13, 36). Doch kündet er ihm bald darauf seinen Zeugentod 
mit den Worten an: •Als du noch jung warst, hast du dich selbst gegürtet 
und konntest gehen, wohin du wolltest. Wenn du aber alt geworden bist, 
wirst du deine Hände ausstrecken, und ein anderer wird dich gürten und 
dorthin führen, wohin du nicht willst" (21, 18). An dem mit zur Hinrich- 
tung geführten Leidensgefährten wird sich das schon viel früher bewahr- 
heiten. Bei aller Distanz ist er schon unentrinnbar, unausweichlich dabei. 

,Mitgehangen' 

Die Jesusbilder der neutestamentlichen Passionsberichte unterscheiden sich 
in wesentlichen Zügen voneinander. Anders als der Jesus der synoptischen 
Berichte ist der ,Held' der Johannes-Passion nicht der Schmerzensmann, 
sondern der im Erliegen Siegende, in seiner Erniedrigung Verherrlichte. 



Eugen Biser 44 

Das bestimmt auch den Bericht vom schrecklichsten Augenblick der Todes- 
szene, die Schilderung der Exekution. Als wolle er uns den entsetzlichen 
Anblick ersparen, lenkt der Johannes-Evangelist sanft, aber bestimmt vom 
Zentralgeschehen der Kreuzigung Jesu ab. Zunächst schon durch den Hin- 
weis darauf, daß Jesus nicht allein, sondern in der Mitte von •zwei ande- 
ren" hingerichtet wurde (Joh 19, 18). Sodann durch die auffällig breite 
Berichterstattung über den Disput, der zwischen den •Hohepriestern der 
Juden" und Pilatus über die von diesem gewählte Kreuzesaufschrift ent- 
brennt. Nörgelnd fordern die Kritiker: •Schreib' nicht: Der König der Ju- 
den, sondern daß er gesagt hat: Ich bin der König der Juden!" (19, 21). 
Anders als während des Prozesses bleibt Pilatus, allzu spät, nun freilich 
in dieser Frage fest: •Was ich geschrieben habe, bleibt geschrieben" 
(19, 22). 

Wie in der griechischen Tragödie folgt auch in Bachs Passionen auf die 
Höhepunkte des Geschehens ein Chor, in dessen monumentaler Tonsprache 
das gläubige Ich den Sinn des Mitgeteilten reflektiert. Im Chor der Johan- 
nes-Passion, der an dieser Stelle einsetzt, geschieht das sogar in einem ganz 
wörtlichen Sinn. Im Grund seines Herzens sieht der Beter das Zeichen des 
Kreuzes funkelnd aufleuchten. Wer ist dieser Beter, der sich vom Kreuz 
Jesu so unmittelbar betroffen und gezeichnet weiß? An den realen Leidens- 
gefährten, bei welchem wir den Einstieg in das Geschehen auf Golgota 
suchten, wird man nicht - noch nicht - denken dürfen. Er hat die volle 
Gleichzeitigkeit mit dem, was in der ,Mitte' der furchtbaren Szene ge- 
schieht, noch nicht gewonnen. Er ist noch nicht ganz dabei, noch nicht bereit, 
die nach ihm ausgestreckte Hand zu ergreifen, noch zu tief eingetaucht in 
die eigene Qual und in den Nebel, den der Betäubungstrank der barm- 
herzigen Frauen über sein Bewußtsein legte. Noch am ehesten könnte man 
an Veronika denken, wie sie auf der Genter Kreuztragung das auf ihr 
Schweißtuch abgedrückte Leidensantlitz Jesu in ihren Händen trägt. Aber 
sie ist zu diesem Zeitpunkt schon nicht mehr da, versunken bereits in die 
zur Todesgemeinschaft gewordene Leidensgemeinschaft mit dem seinem 
Ende entgegengehenden Herrn. So bleibt nur, an das mitleidende Ich im 
allgemeinen zu denken, das in dieser Allgemeinheit darauf wartet, mit je- 
der Gestalt identifiziert zu werden, die im weiteren Verlauf der Dinge in 
den Vordergrund tritt. 

Das Gespräch 

Über diesen Verlauf läßt sich freilich kaum noch volle Klarheit gewinnen. 
Zu stark sind die einzelnen Kreuzesberichte von der Denkweise des jewei- 
ligen Autors eingefärbt und seinem theologischen Interesse entsprechend 



Der Leidensgefährte 45 

stilisiert. Darin kommen jedoch alle Berichte überein, daß Jesus nicht be- 
ziehungslos stirbt, und wäre es - wie bei Markus und Mattäus - auch nur 
in der Form, daß sein Tod feindselige Reaktionen der Umstehenden und 
Mitgekreuzigten auslöst. Die Leute, die sich die Hinrichtung entweder ab- 
sichtlich ansehen oder zufällig vorbeikommen, rufen dem Gekreuzigten 
nach dem Markus-Text höhnisch zu: •Hilf dir doch selbst; steig herab vom 
Kreuz!" (15,30). Ähnlich verhalten sich die Hohenpriester und Schrift- 
gelehrten, und von den beiden Mitgehangenen heißt es: •Auch die beiden 
Männer, die mit ihm zusammen gekreuzigt wurden, beschimpften ihn" 

(15, 32). 
An dieser Stelle fügt der Lukas-Bericht eine nachdrückliche Korrektur 

an. Danach stimmen keineswegs alle beide in die hohnvollen Zurufe und 
Beschimpfungen ein. Nur der eine, der nach Hieronymus Bosch schon auf 
dem Kreuzweg von Haßgefühlen erfüllt war, läßt sich dazu hinreißen. Da 
wendet sich der andere strafend an ihn: 

Hast du denn gar keine Gottesfurcht? 
Dich hat doch das gleiche Urteil getroffen! 
Uns geschieht ja recht; wir erhalten den Lohn 
für unsere Taten. Dieser aber hat nichts Unrechtes 
getan! (23,40). 

Das ist die Stimme, die uns wie keine andere trifft. Sie kommt ganz un- 
erwartet und ist uns doch ,aus der Seele gesprochen'. Es ist die Stimme 
unserer Bezugsperson. 

Von den übrigen Berichterstattern weiß nur noch Johannes um ein ähn- 
liches Gespräch. Hier ergreift Jesus, an seine Mutter und den Liebesjünger 
gewandt, die beide bei dem Kreuz stehen, die Initiative. Nach Bachs musi- 
kalischer Ausdeutung, die der Intention des Evangelisten sehr nahekom- 
men dürfte, ist es eine Art letztwilliger Verfügung, wenn Jesus zu seiner 
Mutter sagt: •Frau, da ist dein Sohn!" Und zum Liebesjünger: •Da ist 
deine Mutter!" (19, 26 f). Auch in den beiden Gesprächsszenen manifestie- 
ren sich unterschiedliche Grundauffassungen, Unterschiede der von den 
Evangelisten gezeichneten Jesusbilder. Daß Jesus in der Anrede an die 
Mutter und den Liebesjünger allein das Wort ergreift, entspricht der jo- 
hanneischen Denkweise, die ihn schon im Prolog des Evangeliums •das 
Wort" des im ewigen Geheimnis verschwiegenen Vaters nennt. In einem 
ähnlichen Zusammenhang steht das, was ihm dem lukanischen Bericht 
zufolge der Leidensgefährte zu sagen hat. Die Zurechtweisung des Mitge- 
kreuzigten, der verbittert in die höhnischen Worte der Gaffer und Gegner 
einstimmt, ist nämlich erst die Hälfte dessen, was ihn der Evangelist aus- 
sprechen läßt. Auf die Rüge folgt übergangslos, für das menschliche In- 



Eugen Biser 45 

teresse des Lukas-Evangeliums dafür aber nur um so beredter, die an Jesus 
gerichtete Bitte: 

Denk an mich, wenn du mit deinem Reich 
kommst (23, 42 b). 

Ein derartiges Wort kommt nicht leicht über die Lippen, schon gar nicht 
unter solchen Umständen. Es kommt aus größeren Tiefen als denen eines 
einzelnen und sei es noch so aufgewühlten Herzens. Dennoch: was muß in 
dem Mann vorgegangen sein, damit er diese Bitte aussprechen konnte! Es 
muß mit der zunächst dumpfen, dann immer wacheren Wahrnehmung be- 
gonnen haben, daß der Leidensgefährte aus Nazaret, den der Kreuzes- 
titel höhnisch-respektvoll den •König der Juden" nannte, die Todesqual 
so ganz anders auf sich nahm als er selbst und sein Komplize. Hier der 
wilde Schmerz, der sich sogar in Haß- und Hohngeschrei Luft machte; dort 
eine unfaßliche Ruhe, aus der höchstens die Vergebungsbitte für die blind- 
wütenden Feinde herauszuhören war: •Vater, vergib ihnen, denn sie wis- 
sen nicht, was sie tun" (23, 34). Nein, das war keinesfalls die Ruhe eines 
Stoikers, der auf dem Höhepunkt seines Unglücks sich und seiner Umwelt 
die Unerschütterlichkeit des Weisen bewies. Es war vielmehr eindeutig die 
Ruhe dessen, der diese qualvollste aller Todesarten deshalb so gelassen 
auf sich nehmen konnte, weil er sein ganzes Dasein anders angenommen 
hatte als die übrigen. Selbst die Art dieser Annahme wird den Betroffen- 
Mitbetroffenen dunkel bewußt. Sie war nie vom eigenen Vorteil diktiert. 
Sie suchte nicht das eigene Interesse auf Kosten der andern. Sie folgte dem 
Zug eines Herzens, das sich dienend und liebend verzehrte. Daher die un- 
geheure Freiheit dieses Angenagelten, die Souveränität dieses qualvoll 
Geschundenen! Das alles sammelt sich schließlich in das rügend-verteidi- 
gende Wort: •Dieser aber hat nichts Unrechtes getan!". 

Aber es bleibt nicht bei dieser bis zum Gefühl der Unnahbarkeit gestei- 
gerten Reaktion. Etwas ganz Gegenläufiges dazu muß mit einem Mal das 
Herz des Leidensgefährten erreicht, ergriffen haben. Der Fremde aus 
Nazaret war ihm nun nicht mehr ferngerückt, sondern bei all seiner Hoheit 
wunderbar verbunden. Die Einsamkeit des Todes, die ihn zuvor noch wie 
eine Glocke umgeben hatte, war unversehens ihrem Gegenteil gewichen. 
Was dieser Einzigartige litt, litt er für alle. Aus seiner Verlassenheit 
bahnte sich ein Hoffnungsweg, der jedem offenstand. Zwar sprachen alle 
äußeren Zeichen dagegen. Denn der Mann am mittleren der drei Kreuze 
starb offensichtlich als ein Gescheiterter, von seinen Freunden verlassen, 
von seinen Feinden verhöhnt, so erbärmlich und elend, als habe sich die 
ganze Welt gegen ihn verschworen. Doch aus seinem offenkundigen Schei- 
tern sprach, ebenso unüberhörbar, eine felsenfeste Zuversicht, die sich wie 



Der Leidensgefährte 47 

eine Wellenbewegung überallhin ausbreitete. Sie galt nicht nur ihm selbst, 
sie galt einem jeden, vor allem aber jenen, die keinen Boden mehr unter 
den Füßen hatten. Daran konnte man sich festhalten, selbst mit angena- 
gelten Händen. 

Die Bitte 

Das allein hätte freilich kaum hingereicht, dem Mitgekreuzigten die Bitte 
einzugeben: •Denk an mich, wenn du mit deinem Reich kommst!" Daß er 
sie dennoch ausspricht, rührt von dem Zusammenhang her, in welchem er, 
ohne es zu ahnen, steht. Von ihm, dem letzten, der eine Bitte an Jesus rich- 
tet, spannt sich ein Bogen zurück zu der unabsehbaren Reihe von Hilfe- 
suchenden, die sich in ihrer Bedrängnis, teils verschämt wie die blutflüssige 
Frau, teils aufdringlich wie die Syrophönizierin, an Jesus wenden. So groß 
diese Zahl aber auch ist, sie steht ihrerseits in einem noch umfassenderen 
Zusammenhang, der das Sendungsbewußtsein Jesu betrifft. Dazu gab ihm 
der Erwählungsruf des Vaters bei seiner Taufe und seiner Verklärung 
fraglos den entscheidenden Anstoß. Doch wäre dieser Anstoß irgendwie 
ins Leere gegangen, wenn ihm nicht von unten her der vielstimmige Chor 
der Bittenden respondiert hätte. Mit anderen Worten: das Sendungsbe- 
wußtsein Jesu lebte nicht nur von dem, was ihm die Himmelsstimme zu 
sagen hatte, sondern ebenso sehr vom Anruf derjenigen, die ihn fühlen 
ließen, daß sie ihn brauchten. Hier kam es zu einer geheimnisvollen Ver- 
tauschung der Rollen. So sehr sie, die Bittenden, mit leeren Händen ka- 
men, hatten sie ihm doch etwas zu geben. Ihre Bettlerstimme hatte für 
ihn gleichzeitig etwas vom Klang und Glanz der Gottesstimme, die ihn 
erwählte. 

Zwei dieser Bitten heben sich ganz besonders vom Chor der übrigen ab. 
Die erste ist als solche freilich nur erkenntlich, wenn man zwei scheinbar 
auseinanderliegende Szenen des Evangeliums in ihrer Zusammengehörig- 
keit, um nicht zu sagen Einheit, begreift: die Szene vom Messiasbekenntnis 
des Petrus (Mk 8, 27-30parr) und die vom großen Massenabfall in der 
Synagoge von Kafarnaum (Joh 6, 66-71). Beidemal geht es, ganz offen- 
kundig, um die Stunde, in welcher alles zur letzten Entscheidung drängt, 
in der das geleistete Werk nach Anerkennung schreit und mehr noch der 
Leistende selbst der Bestätigung bedarf. Ein Wendepunkt, nicht unähn- 
lich dem der Taufe und der Verklärung, ist erreicht. Doch die Himmels- 
stimme, die damals auf die unausgesprochene Frage antwortete, bleibt 
diesmal aus. Da wendet sich der zutiefst Verunsicherte an seine Begleiter 
mit der Frage: •Für wen haltet ihr midi?" (Mk 8, 29), und das heißt: Ihr 
müßt mich doch kennen! Wer bin ich? Derselbe Unterton klingt auch in 



Eugen Bis er 48 

dem barsch zustoßenden Wort der Johannes-Parallele mit: •Wollt auch 
ihr weggehen?" (6, 67). Da antwortet ihm, kaum noch erhoffbar, die Bitte, 
die mehr als sie selber ist: 

Simon Petrus antwortete ihm: 
Herr, zu wem sollen wir gehen? 
Du hast Worte des ewigen Lebens! (6, 68). 

Das heißt im Klartext der Herzenssprache: Wir brauchen dich! Ohne 
dich wissen wir weder wo aus noch wo ein! Ohne dich können wir nicht 
leben! In diese Sprache übersetzt nimmt das Petrus-Wort für Jesus aber 
unversehens den Klang der Himmelsstimme an. Das hat die Mattäus- 
Version festgehalten, die ihn zu Jesus sagen läßt: 

Du bist der Messias, der Sohn des 
lebendigen Gottes! (16, 16). 

So wird ihm im bittenden Freundeswort die sich verschweigende Him- 
melsstimme doch noch hörbar. 

Den zweiten und letzten Höhepunkt in diesem Gespräch mit den Bit- 
tenden bezeichnet das Wort des Mitgekreuzigten. Wiederum bleibt der 
Himmel stumm. Zwar hüllt von der sechsten Stunde an tiefe Finsternis, 
dem Wolkendunkel auf dem Berg der Verklärung ähnlich, den Sterbenden 
ein. Doch aus dieser Finsternis antwortet keine Himmelsstimme. Dafür 
schreit Jesus die Not seiner bittersten Einsamkeit, die Ferne und Uner- 
reichbarkeit des Vaters, in die ihn umdunkelnde Nacht hinaus: •Mein Gott, 
mein Gott, warum hast du mich verlassen?" (Mk 15, 34). Nicht als schlage 
die Woge der Verzweiflung, gegen die er sich so hochherzig behauptete, nun 
doch über ihm zusammen. Denn im Verlust des Gottes, der ihn verließ, bleibt 
ihm, jenseits aller Denkbarkeiten, der Gott, dem er die Not seiner Ver- 
lassenheit klagt. Dennoch ist dies der bitterste Kelch, der ihm, wie Kierke- 
gaard sagt, jenseits dessen, was ein Menschenherz zu leiden vermag, ge- 
reicht wird. Doch in diese schwärzeste Nacht fällt ein Licht, kaum wahr- 
nehmbar zwar, da sich sein Trost in die Gestalt einer Bitte kleidet. Es ist 
die Bitte des Mitgekreuzigten: 

Jesus, denk an mich, wenn du mit 
deinem Reich kommst! 

Die Gewährung 

Daß die Bitte des Leidensgefährten mehr ist als der Notruf eines Gequäl- 
ten, der sich mit letzter Kraft an Jesus klammert, erhellt schon aus ihrer 
Motivation. Denn sie ruft in Jesus nicht den landauf landab bekannten 



Der Leidensgefährte 49 

Wundertäter an, sondern den kaum einmal wirklich verstandenen Kün- 
der und Wegbereiter des Gottesreichs. Das rückt sie ganz in die Nähe des 
Petrus-Bekenntnisses. Wie Petrus anstelle der schweigenden Himmels- 
stimme Jesus an seine Gottessohnschaft erinnerte, so bezieht sich der 
Leidensgefährte, stellvertretend für die .schweigende Mehrheit', auf sein 
Werk. Das gibt seinem Wort bewegende Größe. Denn ausgerechnet in dem 
Augenblick, da Jesus endgültig zu scheitern scheint und die Feinde den 
Triumph darüber auskosten, wagt es dieser Schwächste, den Gedanken an 
die Sache wachzurufen, der er sich mit dem Einsatz seiner ganzen Wesens- 
kraft verschrieben hatte. Und dies nicht etwa in wehmütigem Rückblick auf 
sie wie auf einen schönen, zerronnenen Traum, sondern in der festen Hoff- 
nung auf ihr nahes Kommen. 

Und nun wiederholt sich zum letzten Mal das, was die Evangelien immer 
dann zu berichten haben, wenn eine Hoffnung gegen alle Hoffnung den 
Saum des Gewandes Jesu berührt und seine rettende Herzenskraft zum 
Fließen bringt. Zwar geschieht kein Wunder, am wenigsten das der Be- 
freiung aus der Kreuzesqual, die der andere Leidensgefährte höhnisch 
gefordert hatte. Etwas ungleich Größeres ereignet sich: die letzte Selbsttat 
Jesu. Mit letzter Authentizität gibt sie zugleich zu verstehen, um was es ihm 
in seiner Reich-Gottes-Botschaft ging. Weder um das Modell einer neuen 
Sittlichkeit noch um den Entwurf einer menschlicheren Lebensordnung, 
sondern um etwas weit Wesentlicheres: um ihn selbst, sofern er sich den 
Schwachen als Stütze, den Fallenden als Halt, den Bedrückten und Be- 
drängten als Ruhestätte anbot. Seiner Liebe war es nicht genug, die von 
ihr Umhegten im Schutz einer sachhaften Geborgenheit zu wissen. Sie 
selbst wollte das Haus sein, das sie beschützte und barg. In die Geborgen- 
heit dieses Hauses nimmt Jesus den Leidensgefährten auf, der sich ihm 
über die fürchterliche Spanne von Kreuz zu Kreuz hinweg zuwendet. Er 
selbst, und nichts Geringeres, ist darum der Sinn seiner Antwort: 

Verlaß dich darauf: heute noch wirst 
du mit mir im Paradiese sein! (Lk 23, 43). 

Dieses Wort stellt nichts in Aussicht, es vertröstet nicht, es ist reine 
Selbstgewährung. Man hat es darum so lange mißverstanden, als man es, 
getäuscht von seinem spätjüdischen Wortlaut, als Vertröstung auf die jen- 
seitige Kompensation deutet. Wer so wie der bittende Leidensgefährte die 
Hilfe Jesu anruft, erfährt diese Hilfe sofort und erfährt sie ganz. Darum 
ist das •Paradies", das Jesus dem Bittenden in Aussicht stellt, nichts außer 
und nach ihm, sondern er selbst, der, da er selbst keinen Platz hat, wo er 
den Kopf hinlegen könnte, sich dem Gefährten in der gleichen Todesqual 
als Stütze, Halt und Bergung anbietet. 



Heinrich Dumoulin 50 

So beginnt das Weizenkorn zu keimen, schon bevor es in die Erde fiel. 
Die entsetzlichste Todesnacht, von der wir wissen, neigt sich ihrem Ende 
entgegen. Der Leidensgefährte, der Jesus zu rechtfertigen und, mutiger 
noch, um Hilfe zu bitten wagte, stirbt, für beides belohnt, geborgen und 
getröstet. Brechenden Auges erblickt Jesus die Umrisse des gegen allen 
Anschein heraufkommenden Reichs. So wird sein Tod von der Gewißheit 
erhellt: •Es ist vollbracht!" (Joh 19, 30). Wir aber ermessen, welch weiten 
Weg der mit Jesus ans Kreuz Geschlagene durchmaß, wohin dieser Weg 
ihn führte und daß er, bei aller Entlegenheit, zugleich der unsere ist. 

Fragen an das Christentum aus buddhistischer Sicht* 
Heinrich Dumoulin SJ, Tokyo 

Das Thema, um das es geht, scheint zunächst verhältnismäßig leicht zu be- 
handeln zu sein, aber bei seinem Verfolg führt es zu schwierigen, vielleicht 
noch auf lange Zeit hin nicht völlig lösbaren Problemen. Wir kennen heute 
viele Fragen der Buddhisten an uns Christen aus der Erfahrung, weil wir 
ja mit den Buddhisten im Gespräch sind. Miteinander sprechen heißt aber 
einander fragen. Und so stellen wir uns gegenseitig in den buddhistisch- 
christlichen Konferenzen, die wir in Japan regelmäßig miteinander haben, 
viele Fragen und kommen niemals ganz bis zum Ende. 

Was fragen die Buddhisten uns Christen nun besonders? Unschwer ließe 
sich ein Katalog von gut formulierten Gesprächsthemen aufführen, ange- 
fangen von Sünde und Gnade, über Gebet, religiöse Erfahrung, Mystik hin 
zu den zentralen Glaubenswahrheiten von Christus und Trinität. Selbst- 
verständlich fehlen auch die konkreten Zeitfragen bezüglich der Welt von 
heute, Krieg und Frieden, Bevölkerungsexplosion und Verelendung der 
Menschen nicht. Bezüglich all dieser Themen haben die Buddhisten ihre 
Fragen, die sie gerne ans Christentum richten und mit den Christen be- 
sprechen. 

* Den folgenden Vortrag hat der Verf. im Februar 1974 bei der evangelischen theologi- 
schen Fakultät in München gehalten. 




