
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Sakrament der Wiederversöhnung 

Zur Neuordnung von Buße und Bußsakrament 

Ein neuer Anlaß für ein oft besprochenes Thema: Buße und Bußsakrament in der 
heutigen Kirche - Was ist schwere Sünde? Überlegungen zu neuer Akzentuierung 
im Sündenverständnis - Bußgottesdienst und Bußsakrament. Dies sind Themen, 
die in den letzten Jahren auf den verschiedensten Ebenen unserer Kirche überlegt 
und besprochen wurden. Ein neuer Anlaß, dieses Thema vertieft wieder auf- 
zugreifen, ist die stufenweise Einführung der neuen Ordnung der Buße, von 
der die Deutsche Bischofskonferenz zunächst alle Priester im September vergan- 
genen Jahres unterrichtet hat. Bereits vor einem Jahr hat die römische Kongre- 
gation für den Gottesdienst unter dem Datum des 2. Dezember 1973 die neue 
Ordnung der kirchlichen Bußriten verabschiedet; am 7. Februar 1974 wurde sie 
der Öffentlichkeit übergeben. Während die Schweizer Bischofskonferenz •Wei- 
sungen über die Buße" bereits erlassen hat (Schweizerische Kirchenzeitung 142 
[1974] S. 733-735), entschloß sich die Deutsche Bischofskonferenz, Priester und 
Gemeinden nicht mit einem fertigen Konzept einfach zu konfrontieren, sondern 
gemeinsam Wege zu suchen, wie das römische •Modell-Rituale" in unserem 
Lande angepaßt und eingeführt werden kann. Die kommende Fastenzeit soll 
dafür ein besonders wichtiger Abschnitt sein. 

1. Besinnung auf die Praxis von Buße und Bußsakrament - eine Hilfe zur Klärung 
der in heutiger Situation der Kirche gestellten Aufgaben 

Hilflosigkeit und Ratlosigkeit gegenüber dem Bußsakrament 

Weitgehend kann die gegenwärtige Situation durch diese Überschrift gekenn- 
zeichnet werden. Die Ursachen dafür sind vielfältig. Einmal läßt sich die Tatsache 
des Rückganges in der Häufigkeit des Empfanges des Bußsakramentes nicht in 
Abrede stellen. Dies gilt sowohl für die Gemeinden wie für sogenannte Beicht- 
kirchen oder Beichtzentren. Zum andern zeigen sich bereits auch neue Ansätze. 
Vielerorts wurde vor Weihnachten festgestellt, daß wieder mehr Menschen, auch 
junge Menschen, sich zum Empfang des Bußsakramentes entschlossen haben. Die 
Teilnahme an Bußgottesdiensten ist eine erfreuliche Tatsache der letzten Jahre. 
Denn es kommen nicht - oder nicht mehr - hauptsächlich diejenigen, die es 
•billiger haben wollen" (wobei zu prüfen ist, was damit genau gemeint ist), 
sondern auch solche, die Hilfe für Buße und Umkehr suchen. Mit dem Rückgang 
der Häufigkeit der Beichte ist auch mehr schablonenhaftes Beichten zurückgegan- 
gen. Persönlicheres Beichten bei jungen und alten Menschen in unserer Kirche 
findet sich mehr und mehr. Was sich in den Gemeinden zeigt, zeigt sich auch bei 



Aus dem Leben der Kirche 64 

Priestern und in Ordenskonventen. Man kann sogar sagen, daß hier noch eher 
die Gegenreaktion auf eine früher zum Teil überzogene Beichtpraxis Platz hat. 
An die Stelle der wöchentlichen und manchmal noch häufigeren Beichte ist leider 
weithin nichts getreten. Man macht Bußgottesdienste für andere, aber wenig un- 
tereinander. Die Ratlosigkeit ist hier größer. 

Zu den Tatsachen, die zu erwähnen sind, gehören auch die verschiedenen ge- 
samtkirchlichen oder regionalkirchlichen Stellungnahmen, die in ihrer Zielsetzung 
und ihren pastoralen Folgerungen manchmal schwer verständlich oder mißver- 
ständlich waren. Bereits die Behandlung des Bußsakramentes im Rahmen der 
Liturgiekonstitution des II. Vatikanischen Konzils zeigt eine gewisse Verlegen- 
heit. Zum Bußsakrament heißt es nur: •Ritus und Formeln des Bußsakramentes 
sollen so revidiert werden, daß sie Natur und Wirkung des Sakramentes deut- 
licher ausdrücken" (Nr. 72). Am 16. Juni 1972 wurden von der Kongregation für 
die Glaubenslehre die •Seelsorglichen Richtlinien zur Erteilung der sakramenta- 
len Generalabsolution" veröffentlicht. Schon von den beiden in ihnen behandelten 
sehr verschiedenen Grundanliegen her konnten sie manche Unklarheiten nicht 
vermeiden. Geht es doch einmal darum, in Ländern - wie z. B. Lateinamerika -, 
für Gemeinden, in denen nur wenige Male im Jahr ein Priester zur Feier der 
Eucharistie kommen kann, den Gläubigen einen Weg zu eröffnen, bei solchen Ge- 
legenheiten die Eucharistie zu empfangen, obwohl es nicht möglich ist, daß alle, 
die dessen bedürfen, in der Einzelbeichte Vergebung ihrer Sünden erlangen. Von 
daher erhebt sich die Frage nach der sakramentalen Generalabsolution. Zum an- 
dern aber wird die Situation, vor allen Dingen in Westeuropa, ebenfalls mitbe- 
dacht, in der sich die Frage nach der sakramentalen Generalabsolution im Zu- 
sammenhang mit den Bußgottesdiensten stellt, durch die an verschiedenen Stellen 
die Einzelbeichte in Lehre, Verkündigung und Praxis zurückgedrängt wird. 

Im darauffolgenden Jahr wurde auf gesamtkirchlicher Ebene das Thema 
Beichte im Zusammenhang mit der Erklärung der Sakramenten- und Klerus- 
kongregation vom 24. Mai 1973 aufgeworfen. Diese für viele Eltern wichtige 
Frage hat weltweite Kontroversen hervorgerufen. Die •Richtlinien der Deutschen 
Bischofskonferenz" vom 27. 9. 1973 versuchten, zwischen der Position des •Rah- 
menplanes" und der Römischen Deklaration eine vermittelnde Stellungnahme 
zu geben. Doch bei Gemeindemitgliedern und Priestern, die mit der gerade 
Früchte zeitigenden Praxis des Rahmenplanes gute Erfahrungen gemacht 
hatten, rief dies Verwirrung und Bestürzung hervor. Im Mai 1972 hat die Ge- 
meinsame Synode der deutschen Bistümer eine Vorlage der Sachkommission II 
•Buße und Bußsakrament" besprochen, in der die meisten der eben angesproche- 
nen Fragen behandelt wurden. Im November des vergangenen Jahres wurde 
diese Vorlage als Teil einer Gesamtvorlage über •Schwerpunkte der Sakramen- 
tenpastoral" verabschiedet. Die Diskussion in der Aula und die Reaktion aus den 
Gemeinden zeigte, wieviele Fragen, aber auch Erwartungen sich an dieses Thema 
knüpfen. Im Zusammenhang dieser Diskussion wurde auch die neue •Ordnung 
der Buße" unter dem Titel •Die Feier der Buße" in einer Studienausgabe in 
deutscher Sprache veröffentlicht. Artikel in Kirchenzeitungen wie Pastoralzeit- 
schriften versuchten zu informieren. Viele, Priester und Gemeindeglieder, sind 



Aus dem Leben der Kirche 65 

zunächst unsicher mit den neuen Namen und Formen, von denen in diesem Zu- 
sammenhang die Rede ist. Dazu kommt, daß die Verordnungen der Schweizeri- 
schen Bischofskonferenz gewöhnlich nur unter einem Aspekt herausgestellt 
wurden, der auch wieder gewisse Verwirrung brachte: •Sakramentale General- 
absolution bei Bußfeiern. Neue Weisungen der Schweizer Bischofskonferenz über 
Buße veröffentlicht" (Deutsche Tagespost Nr. 141, 22723. November 1974). 

Hier wurden nur die gesamtkirchlichen bzw. den deutschen Sprachraum oder 
die Bundesrepublik betreffenden Verlautbarungen erwähnt. Dazu könnte man 
noch anführen, daß in den letzten vier Jahren fast in jedem deutschen Bistum 
einmal oder auch öfter der Bischof in einem Hirtenschreiben oder einer Erklärung 
zu den genannten Fragen Stellung genommen hat. Dies alles wird nicht erwähnt, 
um im einzelnen die verschiedenen Dokumente und Verlautbarungen zu würdigen. 
Es soll vielmehr durch die Aufreihung dieser vielfältigen offiziellen und offiziösen 
Äußerungen die Situation von Priestern und anderen Gemeindemitgliedern 
verdeutlicht werden: Mangel an Durchschaubarkeit des Gesagten, Unmöglich- 
keit für viele, eine pastorale Grundausrichtung zu erkennen, und von daher 
Unsicherheit und Unzufriedenheit in einem wichtigen Bereich kirchlichen Lebens. 
Damit ist versucht, eine tatsächliche Situation zu beschreiben, ohne sie schon zu 
werten. Wenn wir dies nun im Folgenden versuchen, wird deutlich, daß wir 
gerade im Hinblick auf Buße und Bußsakrament notwendig eine solche Strecke 
der tastenden Versuche durchlaufen mußten. 

Versuch einer Deutung der Situation 

Der Rückgang im Empfang des Bußsakramentes hängt auch damit zusammen, 
daß viele Motive, die Katholiken früher zum Empfang des Bußsakramentes an- 
regten, im Laufe der letzten Jahrzehnte weggefallen oder zurückgegangen sind. 
Von dem an anderer Stelle länger Ausgeführten1 sei nur auf eine Entwicklung 
verwiesen, die in unserem Zusammenhang bedeutsam ist. Die Empfehlung und 
Einführung der öfteren Kommunion durch Pius X. (Dekret •Sacra Tridentina 
Synodus", 16. (20.) Dezember 1905, DS 3375-3383) bewirkte bei vielen Gläubigen 
einen häufigen Empfang des Bußsakramentes, um damit die notwendigen Vor- 
aussetzungen für den häufigeren Empfang der Eucharistie zu haben. 

Dabei stand weitgehend nicht das Motiv der Buße und Umkehr im Vorder- 
grund, sondern eine gewisse •Sicherungstendenz", nicht sakrilegisch die Eucha- 
ristie zu empfangen, die in damaliger Zeit ja meist losgelöst von der Eucharistie- 
feier gespendet wurde2. Die liturgische Bewegung, die nicht mehr Sache Einzel- 
ner, sondern Gemeingut unserer Gemeinden geworden ist, hat es heute als 
Selbstverständlichkeit mit sich gebracht, daß in der Eucharistiefeier die Kom- 
munion ausgeteilt wird. Auch der rechtzeitige Empfang der Erstkommunion und 
1 Vgl. Ludwig Bertsch, Buße und Beichte. Theologische und seehorgerliche Überlegungen, 
Frankfurt/M 1967, S. 90-103; ders.: Pastorale, Buße und Bußsakrament in der heutigen 
Kirche, Mainz 31973, S. 13-21. 
2 Noch 1948 war es in bestimmten katholischen Gegenden keine Ausnahme, daß von 5.00 
oder 6.00 Uhr früh an alle halbe Stunden die heilige Kommunion ausgeteilt wurde - in 
der Zwischenzeit war Gelegenheit zur heiligen Beichte -, der Hauptgemeindegottesdienst 
um 9.00 oder 9.30 Uhr dann aber ohne Austeilung der Kommunion stattfand. 



Aus dem Leben der Kirche 66 

die Vorbereitung darauf haben ein anderes Verhältnis zu diesem Sakrament 
geschaffen, so daß die •Sicherungstendenz" für die allermeisten kein Motiv zum 
Empfang des Bußsakramentes mehr ist3. 

Ähnlich sind auch andere Motive, die Menschen früher bewegten, häufiger das 
Bußsakrament zu empfangen, zurückgegangen. Man denke nur an ein vertierteres 
Verständnis von menschlicher Sexualität und an Befreiung von manchen Ängsten 
in der kirchlichen Kinder- und Jugendarbeit und in Ehevorbereitungskursen. 

Veränderte Glaubenssituation 

Neben dieser mehr innerkirchlichen Entwicklung haben Veränderungen im Ver- 
hältnis von Kirche und Gesellschaft auch auf den Bereich von Buße und Buß- 
sakrament einen tiefgreifenden Einfluß ausgeübt. Der Pluralismus der Werte 
und die damit gegebene Relativierung der Normen, wie sie sich in unserer Gesell- 
schaft findet, bedeutet für viele Christen, junge und alte, eine Verunsicherung 
und Infragestellung der im Glauben gegebenen Normen. Während zu früheren 
Zeiten weitgehend eine Übereinstimmung der von der Gesellschaft akzeptierten 
Normen sittlichen Handelns und der kirchlichen Normen gegeben war, ist dies 
heute nicht mehr der Fall. Eine Anpassung an sittliches Verhalten der Gesell- 
schaft ist in vielen Bereichen, nicht nur in dem der sexuellen Verhaltensweisen, 
dem Christen, will er nach seinem Glauben leben, nicht mehr möglich. Um aber 
ein •unangepaßtes" Leben führen zu können, bedarf er der Stütze in der Ge- 
meinde. Weitgehend hat sich christliche Gemeinde aber noch nicht in der Weise 
gefunden, daß christliches Leben nach den Werten des Evangeliums und der 
Tradition der Kirche von den Gemeindegliedern als Wert gemeinsam gelebt und 
als Hilfe für die Entscheidung des Einzelnen empfunden werden kann. Das stüt- 
zende christliche Milieu in Gemeinde und Familie, das für alle - nicht nur für die 
Fernstehenden - wertüberzeugend wirkte, ist weitgehend weggefallen. Umkehr 
und Buße sind keine Grundhaltungen mehr, die in Bräuchen und Symbolen unserer 
Gesellschaft einen Niederschlag finden. Die österliche Bußzeit hat, von einigen 
zum Teil veräußerlichten Anlässen (Fischessen am Aschermittwoch) abgesehen, 
in der Gesellschaft keinen Rückhalt mehr. Soll sie noch zur Erfahrung werden, 
muß die christliche Gemeinde selbst dafür den Raum schaffen. 

Noch in einem anderen Bereich stellen unsere Gesellschaft und die in ihr ent- 
wickelten Humanwissenschaften kirchliche Überzeugungen in Frage. Die Erkennt- 
nisse der Tiefenpsychologie und der Soziologie (vgl. die Milieutheorien) sind eine 
ernste Frage an kirchliches Verständnis von Schuld und Sünde. Auch dieser Fra- 
genbereich betrifft nicht nur den Wissenschaftler, sondern durch gemeinverständ- 
liche Publikationen, zum Teil auch unseriöser Art, wird jeder damit befaßt. 

Versuchen wir abschließend die Situation zu beurteilen, so scheint sie uns 
Positives und Besorgniserregendes zugleich zu beinhalten. Der Rückgang in der 
Häufigkeit des Empfanges des Bußsakramentes für sich genommen ist nicht ohne 

* Dabei bleibt es ein pastorales Anliegen, dem gerade heute besonderes Augenmerk zu- 
gewandt werden muß, wie die rechte Haltung der Ehrfurcht gegenüber der Eucharistie 
ausgedrückt und auch eingeübt werden kann. 



Aus dem Leben der Kirche 67 

weiteres negativ zu beurteilen. Auch in der Frömmigkeitsgeschichte der Kirche 
schlägt das Pendel jeweils nach beiden Seiten aus. Auf eine stark auf die Vor- 
bereitung zur Eucharistie hin zentrierte Beichtpraxis folgt das Gegenteil, und - 
uns will scheinen - bereits inzwischen wieder ein langsames Pendeln zu einem 
vernünftigen Mittelweg. Die Situation zeigt aber auch deutliche Anzeichen im 
Rückgang von Bußhaltung und Bußvollzug (die Beichte eingeschlossen). Dies 
wirft ein deutliches Licht auf die Situation des Glaubens in unseren Gemeinden. 

Bei den Bemühungen um Erneuerung von Buße und Bußsakrament muß es um 
mehr gehen als nur um Erneuerung von Riten und Formen. Es geht im Letzten 
dabei um die Frage, wie wir in heutiger Welt und gesellschaftlicher Situation 
Glaubende in der Kirche sein können. Von daher wird einmal die Dringlichkeit 
eines solchen Bemühens verständlich. Zum anderen aber wird deutlich, daß es hier 
wie bei anderen zentralen sakramentalen Vollzügen nicht um einen schmalen Sek- 
tor kirchlichen Lebens, sondern um das Ganze im Teil geht. 

2. Geistliche Ansätze zur Erneuerung von Buße und Bußsakrament 

Die neue Ordnung der Buße greift vieles von dem auf, was in den letzten Jahren - 
zumindest anfanghaft - an neuen Einsichten und an Erfahrungen des Glaubens 
gewachsen ist. Darum soll auf dieses zunächst verwiesen werden. 

Die Voraussetzungen im Humanum 

Umkehr und Versöhnung, wie andere Grundgegebenheiten des Christlichen, 
haben ihre Wurzeln im menschlichen Bereich. Kirchliche Gemeinde, in der Ver- 
söhnung mit Gott geschenkt werden soll, muß selbst Gemeinde von Versöhnten 
sein. Sie muß in ihren Gottesdiensten, in ihren Substrukturen, in den Zusammen- 
künften ihrer Gruppen jene Möglichkeit zu angstloser Kommunikation bieten, 
die Voraussetzung für das Sakrament der Wiederversöhnung unter Christen ist. 
Wo in Gemeinden unversöhnliche Gegensätze bestehen, kann wohl schwerlich 
glaubwürdig das Sakrament der Wiederversöhnung gefeiert werden. Gerade in 
der Hinführung der Kinder zum Empfang des Bußsakramentes ist die Erfahrung 
solcher humanen Voraussetzung von großer Bedeutung. 

Der innere Zusammenhang von Umkehr und Glaube 

Oft konnte die Verkündigung in Bußgottesdiensten dazu beitragen, neu jenen 
inneren Zusammenhang zu entdecken, der zwischen Umkehr und Glaube besteht. 
Es bestand oft die Gefahr, daß die Orientierung des sittlichen Verhaltens nach 
einem Katalog von Fehlern und Sünden es mit sich brachte, sich mehr an diesem 
Katalog zu überprüfen, als sich die Grundfrage zu stellen, ob ich in den verschie- 
denen Bereichen meines Lebens noch zu jener Wirklichkeit stehe, die mich als 
getauften und gefirmten Christen bestimmt: Gottes Herrschaft und Liebe als den 
Raum meiner Existenz anzunehmen, als den Grund meiner Hoffnung zu glauben 
und als die Zukunft, von der alles abhängt, so zu hoffen, daß die einzelnen Ent- 
scheidungen auch meines Alltags davon bestimmt sind. Hier ist Umkehr die 
andere Seite des Glaubens, indem idi mich abwende von vorletzten und vorvor- 



Aus dem Leben der Kirche 68 

letzten Zielen, die ich im Unglauben als letzte gesetzt habe, und hinwende zu 
jener Menschenfreundlichkeit und Liebe Gottes, die in Christus erschienen ist. 

Umkehr zu Gott als Hinkehr zur Kirche 

Was für die vorher genannten Ansätze gilt, gilt auch hier. Vieles ist bisher nur 
anfanghaft in den Gemeinden bewußt. Das meiste bleibt noch Imperativ. Doch 
jene •vergessene Wirklichkeit" des Bußsakramentes, auf die Karl Rahner seiner- 
zeit bereits hinwies, ist, zum Teil als Problem, heute mehr im Bewußtsein der Ge- 
meinden als früher: Versöhnung mit Gott als Versöhnung in der Kirche Jesu 
Christi. •Die Buße des Einzelnen wirkt in die Gemeinde hinein und wird geför- 
dert durch den Glauben und die Verwirklichung der Buße in der Gemeinde. Diese 
lebt von einzelnen kleinen Gruppen, die sich der Forderung Christi zur Umkehr 
stellen und im Geiste des Evangeliums einen wichtigen Beitrag zur Erneuerung 
der Gemeinde leisten" (Schwerpunkte der Sakramentenpastoral, C. 2). 

Neue Akzentuierung des Verständnisses von Sünde und neuer Zugang zu den 
vielfältigen Formen der Sündenvergebung in der Kirche 

So sehr es auch von vielen noch als Problem empfunden wird, daß man mit sehr 
verschiedenen positiven Geboten konfrontiert ist, so wird doch immer deutlicher, 
daß es nicht zuerst und vor allem um die Verletzung verschiedener einzelner Nor- 
men geht, sondern um die Frage, ob und inwieweit der Einzelne jene Grund- 
entscheidung des Glaubens (Glaube im vollen biblischen Sinn verstanden) wider- 
rufen oder - wenigstens einschlußweise - zurückgenommen hat. 

Je mehr deutlich wird, daß die schwere Sünde zwar eine Möglichkeit und eine 
ständige Bedrohung im Leben des Christen ist, aber nicht der Regelfall des christ- 
lichen Alltags, wird die eigene Schuld differenzierter erfahren. Das, was wir 
Inkonsequenz bei gleichzeitig durchgehaltener Grundentscheidung nannten, ver- 
langt die beständige Umkehr gerade von dieser nicht schweren Sünde. Die verant- 
wortliche Inkonsequenz (schwerer oder geringer) zeigt die Bedeutung der viel- 
fältigen Formen der Buße. Der Bußritus in der Eucharistiefeier, besonders mit 
seinem Hinweis auf Schuld durch Unterlassung, und auch der Bußgottesdienst 
zeigen, wie vielfältig Kirche Sakrament der Versöhnung ist. Hier ist auch ein 
neuer Zugang zum Bußsakrament zu finden. 

Neuordnung des Bußsakramentes als Hilfe zu Umkehr und Glaube 

Schon in Terminologie und Einteilung der neuen Ordnung der Buße werden 
deutlich neue Akzente gesetzt. Während im Rituale Pius' V. vom Sakrament der 
Buße allein die Rede war, spricht die neue Ordnung der Buße vom Sakrament 
der Wieder-Versöhnung. In diesem Wort und seiner Erklärung in der pastoralen 
Einführung (vgl. Feier der Buße Nr. 2-5) wird wieder etwas deutlich von dem, 
was in den ersten Jahrhunderten der Kirche, oft nach schweren Kämpfen (man 
denke nur an den Montanistenstreit), als die befreiende Entdeckung der immer 
wieder von Gott in seiner Kirche dem Sünder geschenkten Versöhnung gegeben 
war. So ist es nach der neuen Ordnung der Buße zentrale Aufgabe des Priesters, 
an Christi Statt zu bitten: •Laßt euch mit Gott versöhnen" (vgl. 2 Kor 5, 17 ff). 



Aus dem Leben der Kirche 69 

Nicht mehr der Stellvertreter des Richters, dessen Hauptsorge die Vollständigkeit 
des Bekenntnisses ist, steht im Vordergrund, sondern er steht an Stelle Christi, 
der die Menschen mit Gott versöhnt (vgl. Pastorale Einführung Nr. 10 C). Diese 
Aufgabe soll sich auch in der äußeren Haltung des Priesters ausdrücken, der den 
Glaubenden gütig empfangen und ihn freundlich begrüßen soll (vgl. Feier der 
Buße, Nr. 41). Der innere Zusammenhang von Glaube und Umkehr wird an 
verschiedenen Stellen der neuen Ordnung der Buße deutlich. Auch im Sakrament 
der Wiederversöhnung Einzelner (Einzelbeichte) - nicht nur im Sakrament der 
Wiederversöhnung Einzelner im gemeinsamen Gottesdienst - ist empfohlen, 
einen Schrifttext über die Barmherzigkeit Gottes und die Bekehrung des Menschen 
zu lesen. Wort- und Antwortcharakter der Umkehr werden hier deutlich. Zuerst 
und vor allem steht Gottes Zuwendung zum Menschen in seinem Wort in der 
Kirche. In diesem Raum ist die Antwort, die Bekehrung des Menschen, möglich. 
Auch die neue Absolutionsformel eröffnet als erstes den Raum der Liebe Gottes: 
•Gott, der barmherzige Vater, hat durch den Tod und die Auferstehung seines 
Sohnes die Welt mit sich versöhnt und den HeiligenGeist gesandt zur Vergebung 
der Sünden ..." (Feier der Buße, Nr. 46). 

Doch auch das andere Element, Umkehr und Glaube in der Kirche, bestimmt 
die neue Ordnung der Buße. Schon der Name der einzelnen Formen des Buß- 
sakramentes macht dies deutlich: Sakrament der Wiederversöhnung. So wie die 
Taufe grundlegend Versöhnung mit Gott durch Eingliederung in die Kirche gibt, 
so gilt dies auch für das Sakrament der Wiederversöhnung. Vor allen Dingen die 
zweite Form des Bußsakramentes, das Sakrament der Wiederversöhnung Einzel- 
ner im gemeinsamen Gottesdienst, hebt den kirchlichen Aspekt besonders hervor: 
•Das Bekenntnis des Einzelnen und die Lossprechung, die er persönlich empfängt, 
können... auch Teil eines gemeinsamen Gottesdienstes sein. Das gemeinsame 
Hören auf Gottes Anruf zur Umkehr, Singen und Beten miteinander und fürein- 
ander, der gemeinsame Dank an Gott, der uns durch Christi Tod zu seinem Volk 
gemacht hat, sind eine Hilfe, in der Wiederversöhnung mit der Kirche die Ver- 
söhnung mit Gott zu finden" (Schwerpunkte der Sakramentenpastoral, 4. 3. 2). 

Der Bußgottesdienst, der zum ersten Mal in einem Rituale ausdrücklich erwähnt 
und beschrieben wird und für den im Anhang eine Reihe von Beispielen ausge- 
führt sind, unterstreicht seinerseits auch den sozialen und kirchlichen Bezug von 
Schuld und Vergebung. Er soll vor allen Dingen in der Fastenzeit und in der 
Adventszeit seinen festen Platz in jeder Gemeinde haben. •Damit gewinnt der 
Bußgottesdienst eine Bedeutung, die über die Vorbereitung zu einem fruchtbaren 
Empfang des Bußsakramentes hinausführt. Auch wenn der Bußgottesdienst nicht 
eine Form des Bußsakramentes ist, so werden doch im Hören auf das Wort Gottes 
und im gemeinsamen Bekenntnis der versammelten Gemeinde dank der Fürbitte 
der Kirche, entsprechend der Reue und Bußgesinnung des Menschen, Sünden ver- 
geben, und es wird Heil vermittelt" (Schwerpunkte der Sakramentenpastoral, 4.2). 

3. Der Stufenplan zur Einführung der neuen Ordnung der Buße 

Wer einerseits die gegenwärtige Situation von Buße und Bußsakrament in unse- 
ren Gemeinden bedenkt, vor allem auf dem Hintergrund der letzten fünfzig 



Aus dem Leben der Kirche 70 

Jahre, wer zum andern die Bedeutung der neuen Ordnung der Buße wägt, wird 
feststellen, daß mit der Einführung neuer Formen der Buße, mit neuen Riten - 
wie Handauflegung bei der Bußformel - oder auch nur mit dem Beichtgespräch 
allein, mit dem Bau von Beichtzimmern, mit Bußfeiern, Entscheidendes nicht 
getan werden kann. Nachdem sich eine etappenweise Veränderung im Verhältnis 
der meisten Gemeindemitglieder zum Bußsakrament vollzogen hat, die sie zu- 
nächst mehr davon weggeführt hat, muß nun auch eine stufenweise Hinführung 
erfolgen. Dabei geht es um neue Stufen zu tieferem Glauben. Deshalb ist die 
neue Ordnung der Buße zunächst als Studienausgabe erschienen, um eine stufen- 
weise Hinführung der Gemeinden und Priester zu ermöglichen. Die erste Stufe 
bedeutet Kennenlernen'1. Dieses Kennenlernen besagt mehr als nur den Text und 
die einzelnen Vorschriften zur Kenntnis nehmen. Es gilt, eine Einführung in den 
inneren Sinn und die geistlichen Akzente der neuen Ordnung der Buße zu ermög- 
lichen. Dies verlangt auch ein Stück Information, die sich nicht nur auf die Neuord- 
nung bezieht, sondern auf die Fragen und versuchten Antworten, die darunter- 
liegen. Gewissensbildung, verschiedene Formen der Sündenvergebung, Verhält- 
nis von Bußgottesdienst und Bußsakrament, was ist schwere Sünde - all dies sind 
Themen, die in der geistlichen Erwachsenenbildung der Gemeinde oder eines 
Bezirkes zur ersten Phase des Kennenlernens gehören. Die schon öfter erwähnte 
Vorlage der Synode •Schwerpunkte der Sakramentenpastoral" bietet in ihrem 
dritten Teil einen ersten Überblick. Die zweite Stufe ist die Erprobung der neuen 
Formen und Möglichkeiten. Hier liegt eine Aufgabe für Pfarrer und Pfarrgemein- 
deräte, für kirchliche Gemeinschaften, sich zu überlegen, wie sie einzelne Elemente 
der neuen Ordnung in ihrem Bereich einführen und geistlich erproben können. Die 
humanen Voraussetzungen, vor allem die des gegenseitigen Vertrauens und der 
angstlosen Kommunikation, können und dürfen dabei nicht übersprungen werden. 
Neues Verständnis für Umkehr und Versöhnung, vor allem für den inneren Zu- 
sammenhang von Umkehr und Glaube, kann in Meditations- und Bußgottesdien- 
sten geweckt werden. Gerade das Heilige Jahr bietet hier reichliche Möglichkeiten. 
Die Beichte, die bei vielen in eine •schematische Sackgasse" geraten ist, kann - 
gerade auch für den, der nicht wegen schwerer Sünde zu ihr verpflichtet ist - durch 
die Form des Beichtgesprächs neu als geistliches Tun erfahren werden. Dafür sind 
verschiedene Voraussetzungen notwendig. Zunächst rein äußerlich sollte der 
Raum so beschaffen sein, daß der Beichtende selbst auswählt, ob er die Form 
des Beichtgesprächs in offener Aussprache mit dem Priester an einem Tisch wählt 
oder mehr anonym in der üblichen Form beginnt. Solches Beichtgespräch ist nicht 
gleichzusetzen mit seelsorgerlichem Beratungsgespräch. Es soll helfen, die geist- 
liche Dimension von Umkehr und Versöhnung zu vertiefen. In der Einzelbeichte 
wird es nicht ganz einfach sein, jeweils einen entsprechenden Schrifttext zu lesen 
und zu besprechen. Doch könnten Schrifttexte, wie sie in der neuen Ordnung der 
Buße vorgeschlagen sind, vom Beichtenden selbst in der Vorbereitung auf die 
Beichte gelesen werden. Eine kleine Meditation des Beichtpriesters, die er schrift- 
lich gegeben hat und die in der Nähe des Ortes der Beichte aufliegt, kann den 

4 Vgl. zum Folgenden: Ludwig Bertsch, Stufenplan zur Einführung der neuen Ordnung 
der Buße, Gottesdienst 8 (1974), S. 153-156. 



Aus dem Leben der Kirche •*• 

Einstieg vermitteln. Dies kann dann im Beichtgespräch zu Beginn der Beichte 
aufgegriffen werden. Dies setzt beim Priester, der das Bußsakrament spendet, 
zwei wichtige Dinge voraus: die Fähigkeit, Gesprächspartner zu sein, und zum 
andern die geistliche Erfahrung. Für das erste ist es notwendig, daß der Priester 
in entsprechenden Kursen sich auf die Aufgaben und Möglichkeiten des Gesprächs 
vorbereitet. Geistliche Erfahrung kann er nur gewinnen im ständigen meditativen 
Umgang mit der Heiligen Schrift und in persönlicher Erfahrung der Versöhnung 
durch das Bußsakrament im eigenen Leben. Man mag einwenden, daß für solche 
Beichtgespräche die notwendige Zeit nicht zur Verfügung stünde. Bei dem doch 
in allen Pfarreien spürbaren Rückgang der Beichten sollte man zunächst wenig- 
stens soviel Zeit investieren, wie zu früheren Zeiten für die Beichte vorgesehen 
wurde. Es geht um eine Prioritätensetzung im geistlichen Tun. 

Schließlich ist es wichtig, die zweite Form, das Sakrament der Wiederversöh- 
nung Einzelner im gemeinsamen Gottesdienst, zu erproben und hier Erfahrungen 
zu sammeln. Diese Form eignet sich besonders für bestimmte Zielgruppen, z. B. 
für Kinder, für alte Menschen, für Ordensgemeinschaften, an Besinnungstagen. 
Es gilt darauf zu achten, •daß für persönliches Gebet und Besinnung genügend 
Raum und die notwendige Hilfe geboten wird. Entsprechend der Zahl der Teil- 
nehmer müssen genügend Priester dasein, so daß das Bekenntnis der Einzelnen 
ohne Hast entgegengenommen werden kann und gegebenenfalls auch ein kurzes 
Gespräch möglich ist" (Schwerpunkte der Sakramentenpastoral, 4. 3. 2). Gerade 
Menschen, die regelmäßig beichten wollen und dies auch als geistlichen Wert 
hochschätzen, sich anderseits aber mit •immer dem Gleichen" schwertun, kann 
durch diese Form des Bußsakramentes eine wichtige Hilfe geboten werden. 

Die dritte Form des Bußsakramentes, das Sakrament der Wiederversöhnung mit 
gemeinsamem Bekenntnis und allgemeiner Lossprechung (Generalabsolution), 
soll nur in bestimmten Notsituationen angewendet werden. Hier hat die Schwei- 
zerische Bischofskonferenz festgestellt, daß die Situation in der Schweiz gegeben 
ist, z. B. in der Vorbereitungszeit auf Weihnachten und Ostern (Weisungen der 
Schweizerischen Bischofskonferenz über die Buße, 2. 8. 1. 3). In den Kommentaren 
und Stellungnahmen zu den Äußerungen der Schweizer Bischofskonferenz wurde 
fast nur dieser Punkt herausgestellt und die vielen anderen hilfreichen Anregun- 
gen zum Sakrament der Wiederversöhnung, da nicht so pressewirksam, weniger 
deutlich gemacht. Die Deutsche Bischofskonferenz hat im Zusammenhang mit der 
2. Lesung der Vorlage •Schwerpunkte der Sakramentenpastoral" zur Frage sich 
dahingehend geäußert, daß sie ihren Beschluß vom 27. 9. 1972 im Hinblick auf die 
gegebenen Situationen überprüfen will. Es geht hier um eine einheitliche Praxis 
und nicht um Willkür und Rivalität von Priestern, von denen die einen diese 
Form strikt ablehnen, die anderen sie aus den verschiedensten Gründen fast als 
die einzige ansehen wollen. Das ist auch das Anliegen der Schweizerischen Bi- 
schofskonferenz. Wenn man aber, wie es in den Weisungen heißt, es dem Pfarrer 
bzw. Rector Ecclesiae überläßt zu beurteilen, ob eine Notwendigkeit vorliegt, und 
wenn herausgestellt wird (ebd. 8. 1. 5), daß es nicht angebracht ist, •jede Buß- 
feier mit der sakramentalen Generalabsolution zu schließen", darf man mit Recht 
fragen, welche Wege für eine einheitliche Praxis dann gefunden werden können. 



Aus dem Leben der Kirche 72 

Solidarische Absprache der Mitbrüder eines Bezirks scheint doch wohl das min- 
deste an gemeinsamer Voraussetzung zu sein. Dabei ist vor allen Dingen eines 
besonders zu berücksichtigen: Durch die dritte Form sollte nicht einem falschen 
Sakramentalismus Vorschub geleistet werden. Ein solcher steht oft hinter der Mei- 
nung, als vermöchten der Bußgottesdienst oder andere Formen kirchlicher Sünden- 
vergebung weniger als das Bußsakrament. Wenn wir uns gerade darum bemühen 
müssen, die Vielfalt der Formen der Sündenvergebung neu unseren Gemeinden 
zu erschließen, wäre es wenig hilfreich, nun jeden Bußgottesdienst in eine Form 
des Bußsakramentes umgestalten zu wollen. Unbeschadet dieses Anliegens kann 
es aber auch in unserem Lande Situationen geben, in denen diese dritte Form 
des Bußsakramentes hilfreicher wäre als unter Zeitdruck stehende viele Beichten, 
so z. B. vor Feiertagen oder bei großen Wallfahrten. In diesem Zusammenhang 
wäre allerdings wichtig, daß vor und nach solchen Anlässen genügend Gelegenheit 
zur Einzelbeichte geboten wird. Dies nicht nur, damit solche, die sich in schwerer 
Schuld von der Kirche getrennt haben, diese auch nach Vergebung durch die Ge- 
neralabsolution als Zeichen ihrer ehrlichen Umkehrbereitschaft und Versöhnung 
mit der Kirche der Kirche bekennen, sondern um auch solchen, die dazu nicht ver- 
pflichtet sind, Möglichkeiten zu eröffnen, in persönlicher Beichte - auch im Ge- 
spräch, wenn gewünscht - besonders zu erfahren, was es bedeutet, wenn Christus 
diesem einzelnen Menschen persönlich sagt: •Deine Sünden sind dir vergeben". 

Die dritte Stufe wäre dann, die gemachten Erfahrungen weiterzugeben und zu 
sammeln, damit man so herausfinden kann, was sich bei uns bewährt, wo noch 
offene Fragen liegen, mit welchen Ansätzen man nicht zurechtkommt und was 
jeweils die Gründe dafür sind. 

Hier stellt sich die Frage: Ist ein solcher Stufenplan im geistlichen Bereich über- 
haupt möglich? Versuchen wir auf diese Weise nicht in den Griff zu bekommen, 
was eigentlich freies Wirken des Geistes in seiner Kirche ist? Sicher können wir 
nicht dem Geist Stufen des Wirkens vorschreiben. Auf der anderen Seite aber 
steht auch fest, daß ohne unser Bemühen Gott seine Pläne mit den Menschen nicht 
verwirklichen will. Darüber hinaus handelt es sich bei dem Stufenplan nicht um 
abprüfbare Planstufen, sondern eigentlich um jenen Vorgang geistlicher Unter- 
scheidung, in dem die Gemeinden und die Bischöfe der Kirche unseres Landes 
herausfinden, wo Gott ihnen eine Tür zur Umkehr auch im Rahmen der neuen 
Ordnung der Buße öffnet. Sich in dieser Haltung auf einen solchen Stufenplan 
einzulassen, kann selbst - und wird hoffentlich - ein geistlicher Vorgang werden, 
der unseren Glauben, unsere Hoffnung und unsere Liebe anfordert. Indem Kirche 
so sich nicht nur auf Umkehr und Versöhnung besinnt, sondern selbst mehr Sakra- 
ment der Versöhnung wird, übt sie in diesem innerkirchlichen Bemühen zugleich 
einen wichtigen Dienst an unserer Gesellschaft aus. Sie wird zum Zeichen der 
Hoffnung wider alle Hoffnung, daß in dieser Welt unversöhnlicher Gegensätze 
Versöhnung unter Menschen möglich ist, weil Gott selbst sich für uns verbürgt, Er, 
der selbst Friede und Versöhnung ist. 

Ludwig Bertsch SJ 




