AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Sakrament der Wiederversshnung

Zur Neuordnung von Bufle und Bufisakrament

Ein neuer Anlaf fiir ein oft besprochenes Thema: Bufie und Bufisakrament in der
heutigen Kirche — Was ist schwere Siinde? Uberlegungen zu neuer Akzentuierung
im Stndenverstindnis — Bufigottesdienst und Bufisakrament. Dies sind Themen,
die in den letzten Jahren auf den verschiedensten Ebenen unserer Kirche iiberlegt
und besprochen wurden. Ein neuer Anlafi, dieses Thema vertieft wieder auf-
zugreifen, ist die stufenweise Einfilhrung der neuen Ordnung der Bufle, von
der die Deutsche Bischofskonferenz zunichst alle Priester im September vergan-
genen Jahres unterrichtet hat. Bereits vor einem Jahr hat die romische Kongre-
gation fiir den Gottesdienst unter dem Datum des 2. Dezember 1973 die neue
Ordnung der kirchlichen Bufiriten verabschiedet; am 7. Februar 1974 wurde sie
der Offentlichkeit iibergeben. Wihrend die Schweizer Bischofskonferenz ,Wei-
sungen iiber die Bufle“ bereits erlassen hat (Schweizerische Kirchenzeitung 142
[1974] S. 788-785), entschlof sich die Deutsche Bischofskonferenz, Priester und
Gemeinden nicht mit einem fertigen Konzept einfach zu konfrontieren, sondern
gemeinsam Wege zu suchen, wie das rémische ,Modell-Rituale® in unserem
Lande angepafit und eingefiibrt werden kann. Die kommende Fastenzeit soll
dafiir ein besonders wichtiger Abschnitt sein.

1. Besinnung auf die Praxis von Bufie und Bufisakrament — eine Hilfe zur Klirung
der in heutiger Situation der Kirche gestellten Aufgaben

Hilflosigkeit und Ratlosigkeit gegeniiber dem Bufisakrament

Weitgehend kann die gegenwirtige Situation durch diese Uberschrift gekenn-
zeichnet werden. Die Ursachen dafiir sind vielfdltig. Einmal 148 sich die Tatsache
des Riidkganges in der Héufigkeit des Empfanges des Bufisakramentes nicht in
Abrede stellen. Dies gilt sowohl fiir die Gemeinden wie fir sogenannte Beicht-
kirchen oder Beichtzentren. Zum andern zeigen sich bereits auch neue Ansitze.
Vielerorts wurde vor Weihnachten festgestellt, dafl wieder mehr Menschen, auch
junge Menschen, sich zum Empfang des Bufisakramentes entschlossen haben. Die
Teilnahme an Bufigottesdiensten ist eine erfreuliche Tatsache der letzten Jahre.
Denn es kommen nicht — oder nicht mehr — hauptsidchlich diejenigen, die es
,billiger haben wollen“ (wobei zu prifen ist, was damit genau gemeint ist),
sondern auch solche, die Hilfe fir Bufle und Umkehr suchen. Mit dem Riickgang
der Hiufigkeit der Beichte ist auch mehr schablonenhaftes Beichten zuriickgegan-
gen. Personlicheres Beichten bei jungen und alten Menschen in unserer Kirche
findet sich mehr und mehr. Was sich in den Gemeinden zeigt, zeigt sich auch bei



Aus dem Leben der Kirche 64

Priestern und in Ordenskonventen. Man kann sogar sagen, daf} hier noch eher
die Gegenreaktion auf eine frilher zum Teil iiberzogene Beichtpraxis Platz hat.
An die Stelle der wochentlichen und manchmal noch haufigeren Beichte ist leider
weithin nichts getreten. Man macht Buigottesdienste fiir andere, aber wenig un-
tereinander. Die Ratlosigkeit ist hier grofer.

Zu den Tatsachen, die zu erwihnen sind, gebéren auch die verschiedenen ge-
samtkirchlichen oder regionalkirchlichen Stellungnahmen, die in ihrer Zielsetzung
und ihren pastoralen Folgerungen manchmal schwer verstindlich oder mifiver-
standlich waren. Bereits die Behandlung des Bufisakramentes im Rahmen der
Liturgiekonstitution des II. Vatikanischen Konzils zeigt eine gewisse Verlegen-
heit. Zum Buflsakrament heifit es nur: ,Ritus und Formeln des Buflsakramentes
sollen so revidiert werden, daf sie Natur nnd Wirkung des Sakramentes deut-
licher ausdriicken (Nr. 72). Am 16. Juni 1972 wurden von der Kongregation fir
die Glaubenslehre die ,Seelsorglichen Richtlinien zar Erteilung der sakramenta-
len Generalabsolution“ verdffentlicht. Schon von den beiden in ihnen behandelten
sehr verschiedenen Grundanliegen her konnten sie manche Unklarheiten nicht
vermeiden. Geht es doch einmal darum, in Lindern — wie z. B. Lateinamerika -,
fiir Gemeinden, in denen nur wenige Male im Jahr ein Priester zur Feier der
Eucharistie kommen kann, den Gliubigen einen Weg zu eréffnen, bei solchen Ge-
legenheiten die Eucharistie zu empfangen, obwohl es nicht moglich ist, dafl alle,
die dessen bediirfen, in der Einzelbeichte Vergebung ihrer Siinden erlangen. Von
daher erhebt sich die Frage nach der sakramentalen Generalabsolution. Zum an-
dern aber wird die Situation, vor allen Dingen in Westenropa, ebenfalls mitbe-
dacht, in der sich die Frage nach der sakramentalen Generalabsolution im Zu-
sammenhang mit den Buigottesdiensten stellt, durch die an verschiedenen Stellen
die Einzelbeichte in Lehre, Verkiindigung und Praxis zurickgedringt wird.

Im darauffolgenden Jahr wurde anf gesamtkirchlicher Ebene das Thema
Beichte im Zusammenhang mit der Erklirung der Sakramenten- und Klerus-
kongregation vom 24. Mai 1978 aufgeworfen. Diese fiir viele Eltern wichtige
Frage hat weltweite Kontroversen hervorgerufen. Die ,Richtlinien der Deutschen
Bischofskonferenz“ vom 27. 9. 1973 versuchten, zwischen der Position des ,Rah-
menplanes und der Romischen Deklaration eine vermittelnde Stellungnahme
zu geben. Doch bei Gemeindemitgliedern und Priestern, die mit der gerade
Frichte zeitigenden Praxis des Rahmenplanes gute Erfahrungen gemacht
hatten, rief dies Verwirrung und Bestiirzung hervor. Im Mai 1972 hat die Ge-
meinsame Synode der deutschen Bistimer eine Vorlage der Sachkommission 11
»Bufle und Bufisakrament“ besprochen, in der die meisten der eben angesproche-
nen Fragen behandelt wurden. Im November des vergangenen Jahres wurde
diese Vorlage als Teil einer Gesamtvorlage iiber ,Schwerpunkte der Sakramen-
tenpastoral® verabschiedet. Die Diskussion in der Aula und die Reaktion aus den
Gemeinden zeigte, wieviele Fragen, aber auch Erwartungen sich an dieses Thema
kniipfen. Im Zusammenhang dieser Diskussion wurde auch die neue »Ordnung
der Bufle® unter dem Titel ,Die Feier der Bufle in einer Studienausgabe in
deutscher Sprache verdffentlicht. Artikel in Kirchenzeitungen wie Pastoralzeit-
schriften versuchten zu informieren. Viele, Priester und Gemeindeglieder, sind



Aus dem Leben der Kirche 65

zunachst unsicher mit den neuen Namen und Formen, von denen in diesem Zu-
sammenhang die Rede ist. Dazu kommt, daf} die Verordnungen der Schweizeri-
schen Bischofskonferenz gewdhnlich nur unter einem Aspekt herausgestellt
wurden, der auch wieder gewisse Verwirrung brachte: ,Sakramentale General-
absolution bei Bufifeiern. Neue Weisungen der Schweizer Bischofskonferenz tber
Bufle veréffentlicht* (Deutsche Tagespost Nr. 141, 22./23. November 1974).

Hier wurden nur die gesamtkirchlichen bzw. den deutschen Sprachraum oder
die Bundesrepublik betreffenden Verlautbarungen erwdhnt. Dazu konnte man
noch anfithren, dafl in den letzten vier Jahren fast in jedem deutschen Bistum
einmal oder auch fter der Bischof in einem Hirtenschreiben oder einer Erkliarung
zu den genannten Fragen Stellung genommen hat. Dies alles wird nicht erwéhnt,
um im einzelnen die verschiedenen Dokumente und Verlautbarungen zu wiirdigen.
Es soll vielmehr durch die Aufreibung dieser vielfaltigen offiziellen und offiziésen
Auflerungen die Situation von Priestern und anderen Gemeindemitgliedern
verdeutlicht werden: Mangel an Durchschaubarkeit des Gesagten, Unmaoglich-
keit fur viele, eine pastorale Grundausrichtung zu erkennen, und von daher
Unsicherheit und Unzufriedenheit in einem wichtigen Bereich kirchlichen Lebens.
Damit ist versucht, eine tatsichliche Situation zu beschreiben, ohne sie schon zu
werten. Wenn wir dies nun im Folgenden versuchen, wird deutlich, daf} wir
gerade im Hinblick auf Bule und Bufisakrament notwendig eine solche Strecke
der tastenden Versuche durchlaufen mufiten.

Versuch einer Deutung der Situation

Der Ridkgang im Empfang des Bufisakramentes hingt auch damit zusammen,
dafl viele Motive, die Katholiken friher zum Empfang des Bufisakramentes an-
regten, im Laufe der letzten Jahrzehnte weggefallen oder zuriickgegangen sind.
Von dem an anderer Stelle linger Ausgefiihrten? sei nur auf eine Entwicklung
verwiesen, die in unserem Zusammenhang bedeutsam ist. Die Empfehlung und
Einfihrung der ofteren Kommunion durch Pius X. (Dekret ,Sacra Tridentina
Synodus®, 16. (20.) Dezember 1905, DS 3375-3383) bewirkte bei vielen Gliubigen
einen hdufigen Empfang des Buflsakramentes, um damit die notwendigen Vor-
aussetzungen fir den hiufigeren Empfang der Eucharistie zu haben.

Dabei stand weitgehend nicht das Motiv der Bufie und Umkehr im Vorder-
grund, sondern eine gewisse ,Sicherungstendenz®, nicht sakrilegisch die Eucha-
ristie zu empfangen, die in damaliger Zeit ja meist losgeldst von der Eucharistie-
feier gespendet wurde?. Die liturgische Bewegung, die nicht mehr Sache Einzel-
ner, sondern Gemeingut unserer Gemeinden geworden ist, hat es heute als
Selbstverstandlichkeit mit sich gebracht, dafl in der Eucharistiefeier die Kom-
munion ausgeteilt wird. Auch der rechtzeitige Empfang der Erstkommunion und

1 Vgl. Ludwig Bertsch, Bufie und Beichte. Theologische und seelsorgerliche Uberlegungen,
Frankfurt/M 1967, S. 90-103; ders.: Pastorale, Bufie und Bufisakrament in der heutigen
Kirche, Mainz 31973, S. 13-21.

2 Noch 1948 war es in bestimmten katholischen Gegenden keine Ausnahme, dafl von 5.00
oder 6.00 Uhr frith an alle halbe Stunden dic heilige Kommunion ausgeteilt wurde — in
der Zwischenzeit war Gelegenheit zur heiligen Beichte —, der Hauptgemeindegottesdienst
um 9.00 oder 9.30 Uhr dann aber ohne Austeilung der Kommunion stattfand.



Aus dem Leben der Kirche 66

die Vorbereitung darauf haben ein anderes Verhiltnis zu diesem Sakrament
geschaffen, so dafl die ,Sicherungstendenz® fir die allermeisten kein Motiv zum
Empfang des Bufisakramentes mehr ist3.

Ahnlich sind auch andere Motive, die Menschen frither bewegten, haufiger das
Bufisakrament zu empfangen, zuriickgegangen. Man denke nur an ein vertiefteres
Verstindnis von menschlicher Sexualitit und an Befreiung von manchen Angsten
in der kirchlichen Kinder- und Jugendarbeit und in Ehevorbereitungskursen.

Veranderte Glaubenssituation

Neben dieser mehr innerkirchlichen Entwicklung haben Verdnderungen im Ver-
haltnis von Kirche und Gesellschaft auch auf den Bereich von Bufle und Bufi-
sakrament einen tiefgreifenden Einflufl ausgeiibt. Der Pluralismus der Werte
und die damit gegebene Relativierung der Normen, wie sie sich in unserer Gesell-
schaft findet, bedeutet firr viele Christen, junge und alte, eine Verunsicherung
und Infragestellung der im Glauben gegebenen Normen. Wihrend zu friheren
Zeiten weitgehend eine Ubereinstimmung der von der Gesellschaft akzeptierten
Normen sittlichen Handelns und der kirchlichen Normen gegeben war, ist dies
heute nicht mehr der Fall. Eine Anpassung an sittliches Verhalten der Gesell-
schaft ist in vielen Bereichen, nicht nur in dem der sexuellen Verhaltensweisen,
dem Christen, will er nach seinem Glauben leben, nicht mehr méglich. Um aber
¢in ,unangepafites Leben fihren zu kénnen, bedarf er der Stiitze in der Ge-
meinde. Weitgehend hat sich christliche Gemeinde aber noch nicht in der Weise
gefunden, daf} christliches Leben nach den Werten des Evangeliums und der
Tradition der Kirche von den Gemeindegliedern als Wert gemeinsam gelebt und
als Hilfe fiir die Entscheidung des Einzelnen empfunden werden kann. Das stiit-
zende christliche Milieu in Gemeinde und Familie, das fiir alle — nicht nur fir die
Fernstehenden — wertiiberzeugend wirkte, ist weitgehend weggefallen. Umkehr
und Bufle sind keine Grundhaltungen mehr, die in Briuchen und Symbolen unserer
Gesellschaft einen Niederschlag finden. Die 6sterliche Bufizeit hat, von einigen
zum Teil verauBerlichten Anlidssen (Fischessen am Aschermittwoch) abgesehen,
in der Gesellschaft keinen Rickhalt mehr. Soll sie noch zur Erfahrung werden,
muf die christliche Gemeinde selbst dafiir den Raum schaffen.

Noch in einem anderen Bereich stellen unsere Gesellschaft und die in ihr ent-
wickelten Humanwissenschaften kirchliche Uberzeugungen in Frage. Die Erkennt-
nisse der Tiefenpsychologie und der Soziologie (vgl. die Milieutheorien) sind eine
ernste Frage an kirchliches Verstidndnis von Schuld und Siinde. Auch dieser Fra-
genbereich betrifft nicht nur den Wissenschaftler, sondern durch gemeinverstind-
liche Publikationen, zum Teil auch unseriéser Art, wird jeder damit befafit.

Versuchen wir abschlieflend die Situation zu beurteilen, so scheint sie uns
Positives und Besorgniserregendes zugleich zu beinhalten. Der Riickgang in der
Hiufigkeit des Empfanges des Bufisakramentes fiir sich genommen ist nicht ohne

3 Dabei bleibt es ein pastorales Anliegen, dem gerade heute besonderes Augenmerk zu-
gewandt werden mufl, wie die rechte Haltung der Ehrfurcht gegeniiber der Eucharistie
ausgedriickt und auch eingeiibt werden kann.



Aus dem Leben der Kirche 67

weiteres negativ zu beurteilen. Auch in der Frommigkeitsgeschichte der Kirche
schlagt das Pendel jeweils nach beiden Seiten aus. Auf eine stark auf die Vor-
bereitung zur Eucharistie hin zentrierte Beichtpraxis folgt das Gegenteil, und ~
uns will scheinen — bereits inzwischen wieder ein langsames Pendeln zu einem
verninftigen Mittelweg. Die Situation zeigt aber auch deutliche Anzeichen im
Riickgang von Buflhaltung und Bufivollzug (die Beichte eingeschlossen). Dies
wirft ein deutliches Licht auf die Situation des Glaubens in unseren Gemeinden.

Bei den Bemilthungen um Erneuerung von Bufie und Bufisakrament muf} es um
mehr gehen als nur um Erneuerung von Riten und Formen. Es geht im Letzten
dabei um die Frage, wie wir in heutiger Welt und gesellschaftlicher Situation
Glaubende in der Kirche sein konnen. Von daher wird einmal die Dringlichkeit
eines solchen Bemithens verstindlich. Zum anderen aber wird deutlich, daf} es hier
wie bei anderen zentralen sakramentalen Vollziigen nicht um einen schmalen Sek-
tor kirchlichen Lebens, sondern um das Ganze im Teil geht.

2. Geistliche Ansatze zur Erneuerung von Bufle und Buflsakrament

Die neue Ordnung der Bufle greift vieles von dem auf, was in den letzten Jahren —
zumindest anfanghaft — an neuen Einsichten und an Erfahrungen des Glaubens
gewachsen ist. Darum soll auf dieses zunichst verwiesen werden.

Die Voraussetzungen im Humanum

Umkehr und Versohnung, wie andere Grundgegebenheiten des Christlichen,
haben ithre Wurzeln im menschlichen Bereich. Kirchliche Gemeinde, in der Ver-
sohnung mit Gott geschenkt werden soll, mufl selbst Gemeinde von Versohnten
sein. Sie muf in ihren Gottesdiensten, in thren Substrukturen, in den Zusammen-
kiinften ihrer Gruppen jene Mdglichkeit zu angstloser Kommunikation bieten,
die Voraussetzung fiir das Sakrament der Wiederverséhnung unter Christen ist.
Wo in Gemeinden unverséhnliche Gegensitze bestehen, kann wohl schwerlich
glaubwiirdig das Sakrament der Wiedervers6hnung gefeiert werden. Gerade in
der Hinfiihrung der Kinder zum Empfang des Bufisakramentes ist die Erfahrung
solcher humanen Voraussetzung von grofier Bedeutung.

Der innere Zusammenhang von Umkehr und Glaube

Oft konnte die Verkiindigung in BuBigottesdiensten dazu beitragen, neu jenen
inneren Zusammenhang zu entdecken, der zwischen Umkehr und Glaube besteht.
Es bestand oft die Gefahr, daf} die Orientierung des sittlichen Verhaltens nach
einem Katalog von Fehlern und Siinden es mit sich brachte, sich mehr an diesem
Katalog zu tiberpriifen, als sich die Grundfrage zu stellen, ob ich in den verschie-
denen Bereichen meines Lebens noch zu jener Wirklichkeit stehe, die mich als
getauften und gefirmten Christen bestimmt: Gottes Herrschaft und Liebe als den
Raum meiner Existenz anzunehmen, als den Grund meiner Hoffnung zu glauben
und als die Zukunft, von der alles abhéngt, so zu hoffen, daf} die einzelnen Ent-
scheidungen auch meines Alltags davon bestimmt sind. Hier ist Umkehr die
andere Seite des Glaubens, indem ich mich abwende von vorletzten und vorvor-



Aus dem Leben der Kirche 68

letzten Zielen, die ich im Unglauben als letzte gesetzt habe, und hinwende zu
jener Menschenfreundlichkeit und Liebe Gottes, die in Christus erschienen ist.

Umkehr zu Gott als Hinkehr zur Kirche

Was fiir die vorher genannten Ansitze gilt, gilt auch hier. Vieles ist bisher nur
anfanghaft in den Gemeinden bewufit. Das meiste bleibt noch Imperativ. Doch
jene ,vergessene Wirklichkeit® des Buflsakramentes, auf die Karl Rahner seiner-
zeit bereits hinwies, ist, zum Teil als Problem, heute mehr im Bewufitsein der Ge-
meinden als friher: Vers6hnung mit Gott als Versshnung in der Kirche Jesu
Christi. ,Die Bufie des Einzelnen wirkt in die Gemeinde hinein und wird gefor-
dert durch den Glauben und die Verwirklichung der Bufle in der Gemeinde. Diese
lebt von einzelnen kleinen Gruppen, die sich der Forderung Christi zur Umkehr
stellen und im Geiste des Evangeliums einen wichtigen Beitrag zur Erneverung
der Gemeinde leisten* (Schwerpunkte der Sakramentenpastoral, C. 2).

Neue Akzentuierung des Verstindnisses von Siinde und neuer Zugang zu den
vielfdltigen Formen der Siindenvergebung in der Kirche

So sehr es auch von vielen noch als Problem empfunden wird, dafl man mit sehr
verschiedenen positiven Geboten konfrontiert ist, so wird doch immer deutlicher,
daf} es nicht zuerst und vor allem um die Verletzung verschiedener einzelner Nor-
men geht, sondern um die Frage, ob und inwieweit der Einzelne jene Grund-
entscheidung des Glaubens (Glaube im vollen biblischen Sinn verstanden) wider-
rufen oder — wenigstens einschlufiweise — zuriickgenommen hat.

Je mehr deutlich wird, daf} die schwere Siinde zwar eine Méglichkeit und eine
stindige Bedrohung im Leben des Christen ist, aber nicht der Regelfall des christ-
lichen Alltags, wird die eigene Schuld differenzierter erfahren. Das, was wir
Inkonsequenz bei gleichzeitig durchgehaltener Grundentscheidung nannten, ver-
langt die bestindige Umkehr gerade von dieser nicht schweren Siinde. Die verant-
wortliche Inkonsequenz (schwerer oder geringer) zeigt die Bedeutung der viel-
féltigen Formen der Bufle. Der Bufiritus in der Eucharistiefeier, besonders mit
seinem Hinweis aof Schuld durch Unterlassung, und auch der Bufgottesdienst
zeigen, wie vielfiltig Kirche Sakrament der Vers6hnung ist. Hier ist auch ein
neuer Zugang zum BuBlsakrament zu finden.

Neuordnung des Bufisakramentes als Hilfe zu Umkehr und Glaube

Schon in Terminologie und Einteilung der neuen Ordnung der Bufie werden
deutlich neue Akzente gesetzt. Wahrend im Rituale Pius’ V. vom Sakrament der
Bufie allein die Rede war, spricht die neve Ordnung der Bufle vom Sakrament
der Wieder-Verséhnung. In diesem Wort und seiner Erklirung in der pastoralen
Einfihrung (vgl. Feier der Bufle Nr. 2-5) wird wieder etwas deutlich von dem,
was in den ersten Jahrhunderten der Kirche, oft nach schweren Kdmpfen (man
denke nur an den Montanistenstreit), als die befreiende Entdeckung der immer
wieder von Gott in seiner Kirche dem Siinder geschenkten Versohnung gegeben
war. So ist es nach der neuen Ordnung der Bufie zentrale Aufgabe des Priesters,
an Christi Statt zu bitten: ,Lafit euch mit Gott verséhnen“ (vgl. 2 Kor 5, 17 ff).



Aus dem Leben der Kirche 69

Nicht mehr der Stellvertreter des Richters, dessen Hauptsorge die Vollstindigkeit
des Bekenntnisses ist, steht im Vordergrund, sondern er steht an Stelle Christi,
der die Menschen mit Gott versdhnt (vgl. Pastorale Einfithrung Nr. 10 C). Diese
Aufgabe soll sich auch in der dufieren Haltung des Priesters ausdriicken, der den
Glaubenden giitig empfangen und ihn freundlich begriiffen soll (vgl. Feier der
Bufle, Nr. 41). Der innere Zusammenhang von Glaube und Umkehr wird an
verschiedenen Stellen der neuen Ordnung der Bufle deutlich. Auch im Sakrament
der Wiederversthnung Einzelner (Einzelbeichte) — nicht nur im Sakrament der
Wiederversihnung Einzelner im gemeinsamen Gottesdienst — ist empfohlen,
einen Schrifitext iiber die Barmherzigkeit Gottes und die Bekehrung des Menschen
zu lesen. Wort- und Antwortcharakter der Umkehr werden hier deutlich. Zuerst
und vor allem steht Gottes Zuwendung zum Menschen in seinem Wort in der
Kirche. In diesem Raum ist die Antwort, die Bekehrung des Menschen, madglich.
Auch die neue Absolutionsformel erdffnet als erstes den Raum der Liebe Gottes:
,Gott, der barmherzige Vater, hat durch den Tod und die Auferstehung seines
Sohnes die Welt mit sich versdhnt und den Heiligen'Geist gesandt zur Vergebung
der Siinden . . .“ (Feier der Bufle, Nr. 46).

Doch auch das andere Element, Umkehr und Glaube in der Kirche, bestimmt
die neue Ordnung der Bufie. Schon der Name der einzelnen Formen des Bufi-
sakramentes macht dies deutlich: Sakrament der Wiederversdhnung. So wie die
Taufe grundlegend Versohnung mit Gott durch Eingliederung in die Kirche gibt,
so gilt dies auch fiir das Sakrament der Wiederversohnung. Vor allen Dingen die
zweite Form des Bufisakramentes, das Sakrament der Wiederverséhnung Einzel-
ner im gemeinsamen Gottesdienst, hebt den kirchlichen Aspekt besonders hervor:
,Das Bekenntnis des Einzelnen und die Lossprechung, die er persénlich empfingt,
konnen . . . auch Teil eines gemeinsamen Gottesdienstes sein. Das gemeinsame
Hoéren auf Gottes Anruf zur Umkehr, Singen und Beten miteinander und fiirein-
ander, der gemeinsame Dank an Gott, der uns durch Christi Tod zu seinem Volk
gemadht hat, sind eine Hilfe, in der Wiederverséhnung mit der Kirche die Ver-
s6hnung mit Gott zu finden“ (Schwerpunkte der Sakramentenpastoral, 4. 3. 2).

Der Bufigottesdienst, der zum ersten Mal in einem Rituale ausdriicklich erwihnt
und beschrieben wird und fiir den im Anhang eine Reihe von Beispielen ausge-
fithrt sind, unterstreicht seinerseits auch den sozialen und kirchlichen Bezug von
Schuld und Vergebung. Er soll vor allen Dingen in der Fastenzeit und in der
Adventszeit seinen festen Platz in jeder Gemeinde haben. ,Damit gewinnt der
Bufigottesdienst eine Bedeutung, die iiber die Vorbereitung zu einem fruchtbaren
Empfang des Bufisakramentes hinausfiihrt. Auch wenn der Bufigottesdienst nicht
eine Form des Buflsakramentes ist, so werden doch im Horen auf das Wort Gottes
und im gemeinsamen Bekenntnis der versammelten Gemeinde dank der Fiirbitte
der Kirche, entsprechend der Reue und Bufigesinnung des Menschen, Siinden ver-
geben, und es wird Heil vermittelt“ (Schwerpunkte der Sakramentenpastoral, 4.2).

3. Der Stufenplan zur Einfiihrung der neuen Ordnung der Bufle

Wer einerseits die gegenwirtige Situation von Bufle und Bufisakrament in unse-
ren Gemeinden bedenkt, vor allem auf dem Hintergrund der letzten fiinfzig



Aus dem Leben der Kirche 70

Jahre, wer zum andern die Bedeutung der neuen Ordnung der Bufe wigt, wird
feststellen, daf mit der Einfihrung never Formen der Bufie, mit neuen Riten —
wie Handauflegung bei der Bufformel — oder auch nur mit dem Beichtgesprich
allein, mit dem Bau von Beichtzimmern, mit Buffeiern, Entscheidendes nicht
getan werden kann. Nachdem sich eine etappenweise Verinderung im Verhiltnis
der meisten Gemeindemitglieder zum Bufisakrament vollzogen hat, die sie zu-
nichst mehr davon weggefihrt hat, mufl nun auch eine stufenweise Hinfithrung
erfolgen. Dabei geht es um neue Stufen zu ticferem Glauben. Deshalb ist die
neue Ordnung der Bufle zunichst als Studienausgabe erschienen, um eine stufen-
weise Hinfilhrung der Gemeinden und Priester zu erméglichen. Die erste Stufe
bedeutet Kennenlernent. Dieses Kennenlernen besagt mehr als nur den Text und
die einzelnen Vorschriften zur Kenntnis nehmen. Es gilt, eine Einfithrung in den
inneren Sinn und die geistlichen Akzente der neuen Ordnung der Bufie zu ermdg-
lichen. Dies verlangt auch ein Stiick Information, die sich nicht nur auf die Neuord-
nung bezieht, sondern auf die Fragen und versuchten Antworten, die dahinter-
liegen. Gewissensbildung, verschiedene Formen der Siindenvergebung, Verhilt-
nis von Bufigottesdienst und Bullsakrament, was ist schwere Siinde — all dies sind
Themen, die in der geistlichen Erwachsenenbildung der Gemeinde oder eines
Bezirkes zur ersten Phase des Kennenlernens gehéren. Die schon 8fter erwihnte
Vorlage der Synode ,Schwerpunkte der Sakramentenpastoral® bietet in ihrem
dritten Teil einen ersten Uberblick. Die zweite Stufe ist die Erprobung der neuen
Formen und Méglichkeiten. Hier liegt eine Aufgabe fiir Pfarrer und Pfarrgemein-
derite, fiir kirchliche Gemeinschaften, sich zu iiberlegen, wie sie einzelne Flemente
der neuen Ordnung in ihrem Bereich einfithren und geistlich erproben konnen. Die
humanen Voraussetzungen, vor allem die des gegenseitigen Vertrauens und der
angstlosen Kommunikation, kénnen und diirfen dabei nicht iibersprungen werden.
Neues Verstindnis fiir Umkehr und Verséhnung, vor allem fiir den inneren Zu-
sammenhang von Umkehr und Glaube, kann in Meditations- und Bufgottesdien-
sten geweckt werden. Gerade das Heilige Jahr bietet hier reichliche Moglichkeiten.
Die Beichte, die bei vielen in eine ,schematische Sackgasse® geraten ist, kann —
gerade auch fiir den, der nicht wegen schwerer Siinde zu ihr verpflichtet ist — durch
die Form des Beichtgesprichs neu als geistliches Tun erfahren werden. Dafiir sind
verschiedene Voraussetzungen notwendig. Zunichst rein duBerlich sollte der
Raum so beschaffen sein, dafl der Beichtende selbst auswahlt, ob er die Form
des Beichtgesprichs in offener Aussprache mit dem Priester an einem Tisch wihlt
oder mehr anonym in der @blichen Form beginnt. Solches Beichtgesprach ist nicht
gleichzusetzen mit seelsorgerlichem Beratungsgesprich. Es soll helfen, die geist-
liche Dimension von Umkehr und Verséhnung zu vertiefen. In der Einzelbeichte
wird es nicht ganz einfach sein, jeweils einen entsprechenden Schrifttext zu lesen
und zu besprechen. Doch konnten Schrifttexte, wie sie in der neuen Ordnung der
Bufle vorgeschlagen sind, vom Beichtenden selbst in der Vorbereitung auf die
Beichte gelesen werden. Eine kleine Meditation des Beichtpriesters, die er schrift-
lich gegeben hat und die in der Nahe des Ortes der Beichte aufliegt, kann den

* Vgl. zum Folgenden: Ludwig Bertsch, Stufenplan zur Einfithrung der neuen Ordnung
der Bufle, Gottesdienst 8 (1974), S. 153-156.



Aus dem Leben der Kirche 71

Finstieg vermitteln. Dies kann dann im Beichtgesprach zu Beginn der Beichte
aufgegriffen werden. Dies setzt beim Priester, der das Bufisakrament spendet,
zwei wichtige Dinge voraus: die Fahigkeit, Gesprachspartner zu sein, und zum
andern die geistliche Erfahrung. Fiir das erste ist es notwendig, dafl der Priester
in entsprechenden Kursen sich auf die Aufgaben und Méglichkeiten des Gesprachs
vorbereitet. Geistliche Erfahrung kann er nur gewinnen im stindigen meditativen
Umgang mit der Heiligen Schrift und in personlicher Erfahrung der Verséhnung
durch das Buisakrament im eigenen Leben. Man mag einwenden, dafl fiir solche
Beichtgespriche die notwendige Zeit nicht zur Verfiigung stiinde. Bei dem doch
in allen Pfarreien spiirbaren Riickgang der Beichten sollte man zundchst wenig-
stens soviel Zeit investieren, wie zu fritheren Zeiten fiir die Beichte vorgesehen
wurde. Es geht um eine Priorititensetzung im geistlichen Tun.

SchlieRlich ist es wichtig, die zweite Form, das Sakrament der Wiederversoh-
nung Einzelner im gemeinsamen Gottesdienst, zu erproben und hier Erfahrungen
zu sammeln. Diese Form eignet sich besonders fiir bestimmte Zielgruppen, z. B.
fiir Kinder, fiir alte Menschen, fiir Ordensgemeinschaften, an Besinnungstagen.
Es gilt darauf zu achten, ,dafl fiir persdnliches Gebet und Besinnung geniigend
Raum und die notwendige Hilfe geboten wird. Entsprechend der Zah! der Teil-
nehmer miissen geniigend Priester dasein, so dafi das Bekenntnis der Einzelnen
ohne Hast entgegengenommen werden kann und gegebenenfalls auch ein kurzes
Gesprich méglich ist* (Schwerpunkte der Sakramentenpastoral, 4. 3. 2). Gerade
Menschen, die regelmafig beichten wollen und dies auch als geistlichen Wert
hochschiitzen, sich anderseits aber mit ,immer dem Gleichen® schwertun, kann
durch diese Form des Bufisakramentes eine wichtige Hilfe geboten werden.

Die dritte Form des Bufisakramentes, das Sakrament der Wiederverschnung mit
gemeinsamem Bekenntnis und allgemeiner Lossprechung (Generalabsolution),
soll nur in bestimmten Notsituationen angewendet werden. Hier hat die Schwei-
zerische Bischofskonferenz festgestellt, dafl die Situation in der Schweiz gegeben
ist, z. B. in der Vorbereitungszeit auf Weihnachten und Ostern (Weisungen der
Schweizerischen Bischofskonferenz iiber die Bufle, 2. 8. 1. 3). In den Kommentaren
und Stellungnahmen zu den AuBerungen der Schweizer Bischofskonferenz wurde
fast nur dieser Punkt herausgestellt und die vielen anderen hilfreichen Anregun-
gen zum Sakrament der Wiederverschnung, da nicht so pressewirksam, weniger
deutlich gemacht. Die Deutsche Bischofskonferenz hat im Zusammenhang mit der
2. Lesung der Vorlage ,Schwerpunkte der Sakramentenpastoral zur Frage sich
dahingehend geduRert, daf sie ihren Beschlufl vom 27. 9. 1972 im Hinblick auf die
gegebenen Situationen iiberpriifen will. Es geht hier um eine einheitliche Praxis
und nicht um Willkiir und Rivalitit von Priestern, von denen die einen diese
Form strikt ablehnen, die anderen sie aus den verschiedensten Griinden fast als
die einzige ansehen wollen. Das ist auch das Anliegen der Schweizerischen Bi-
schofskonferenz. Wenn man aber, wie es in den Weisungen heifit, es dem Pfarrer
bzw. Rector Ecclesiae iiberlifit zu beurteilen, ob eine Notwendigkeit vorliegt, und
wenn herausgestellt wird (ebd. 8. 1. 5), dafl es nicht angebracht ist, ,jede Bufi-
feier mit der sakramentalen Generalabsolution zu schlieBen®, darf man mit Recht
fragen, welche Wege fiir eine einheitliche Praxis dann gefunden werden kdnnen.



Aus dem Leben der Kirche 72

Solidarische Absprache der Mitbriider eines Bezirks scheint doch wohl das min-
deste an gemeinsamer Voraussetzung zu sein. Dabei ist vor allen Dingen eines
besonders zu beriicksichtigen: Durch die dritte Form sollte nicht einem falschen
Sakramentalismus Vorschub geleistet werden. Ein solcher steht oft hinter der Mei-
nung, als verméchten der Bufigottesdienst oder andere Formen kirchlicher Siinden-
vergebung weniger als das Bulsakrament. Wenn wir uns gerade darum bemiihen
missen, die Vielfalt der Formen der Siindenvergebung neu unseren Gemeinden
zu erschlieflen, wire es wenig hilfreich, nun jeden BufSgottesdienst in eine Form
des Buflsakramentes umgestalten zu wollen. Unbeschadet dieses Anliegens kann
es aber auch in unserem Lande Situationen geben, in denen diese dritte Form
des Bufsakramentes hilfreicher wire als unter Zeitdruck stehende viele Beichten,
so z. B. vor Feiertagen oder bei grolen Wallfahrten. In diesem Zusammenhang
ware allerdings wichtig, dafl vor und nach solchen Anlissen geniigend Gelegenheit
zur Einzelbeichte geboten wird. Dies nicht nur, damit solche, die sich in schwerer
Schuld von der Kirche getrennt haben, diese auch nach Vergebung durch die Ge-
neralabsolution als Zeichen ihrer ehrlichen Umkehrbereitschaft und Versohnung
mit der Kirche der Kirche bekennen, sondern um auch solchen, die dazu nicht ver-
pilichtet sind, Méglichkeiten zu erdffnen, in persénlicher Beichte — auch im Ge-
sprach, wenn gewiinscht — besonders zu erfahren, was es bedeutet, wenn Christus
diesem einzelnen Menschen persénlich sagt: ,Deine Siinden sind dir vergeben®.

Die dritte Stufe wire dann, die gemachten Erfahrungen weiterzugeben und 2u
sammeln, damit man so herausfinden kann, was sich bei uns bewihrt, wo noch
offene Fragen liegen, mit welchen Ansitzen man nicht zurechtkommt und was
jeweils die Griinde dafiir sind.

Hier stellt sich die Frage: Ist ein solcher Stufenplan im geistlichen Bereich iber-
haupt méglich? Versuchen wir auf diese Weise nicht in den Griff zu bekommen,
was eigentlich freies Wirken des Geistes in seiner Kirche ist? Sicher kénnen wir
nicht dem Geist Stufen des Wirkens vorschreiben. Auf der anderen Seite aber
steht auch fest, dafl ohne unser Bemithen Gott seine Pline mit den Menschen nicht
verwirklichen will. Dariiber hinaus handelt es sich bei dem Stufenplan nicht um
abpriifbare Planstufen, sondern eigentlich um jenen Vorgang geistlicher Unter-
scheidung, in dem die Gemeinden und die Bischéfe der Kirche unseres Landes
herausfinden, wo Gott ihnen eine Tiir zur Umkehr auch im Rahmen der neuen
Ordnung der Bufie 6ffnet. Sich in dieser Haltung auf einen solchen Stufenplan
cinzulassen, kann selbst — und wird hoffentlich - ein geistlicher Vorgang werden,
der unseren Glauben, unsere Hoffnung und unsere Liebe anfordert. Indem Kirche
so sich nicht nur auf Umkehr und Verséhnung besinnt, sondern selbst mehr Sakra-
ment der Vers6hnung wird, iibt sie in diesem innerkirchlichen Bemiihen zugleich
einen wichtigen Dienst an unserer Gesellschaft aus. Sie wird zum Zeichen der
Hoffnung wider alle Hoffnung, daf} in dieser Welt unverséhnlicher Gegensitze
Versohnung unter Menschen méglich ist, weil Gott selbst sich fiir uns verbiirgt, Er,
der selbst Friede und Versshnung ist.

Ludwig Bertsch S]





