
Karl-Heinz Weger 84 

Gebetes sich konstituiert. Die Rede von der Auferstehung Jesu und der 
großen Gnade Gottes sucht ihre •Formulierung" in der unermüdlichen 
Suche nach der Einheit der Herzen und der Seelen in einem Herzen und 
einer Seele. Und eine glaubwürdige Formulierung kann nur gelingen aus 
der Phantasie einer Praxis, welche freie und angstlose Mitteilung immer 
wieder neu in die Tat umzusetzen sucht. 

Wie kann der, dem es die Sprache verschlagen hat, der nicht mehr sicher ist, 
wo mehr Stummheit ist, im Schweigen oder im lauten Bekenntnis, noch 
Zeugnis ablegen von der Auferstehung des Herrn? Die Stelle aus der Apo- 
stelgeschichte weist ihn an die •Front" realen Angewiesenseins von Men- 
schen aufeinander, an der unbefangenes Bekenntnis und äußerste Skepsis 
sich noch finden können, weil sie dort jedenfalls unvermeidlich einander 
finden müssen. 

Die Zeit des Menschen 
Karl-Heinz Weger SJ, München 

In einem vor wenigen Jahren gehaltenen Rundfunkvortrag über das Thema 
•Gotteserfahrung heute" machte Karl Rahner auf das Dilemma aufmerk- 
sam, vor dem der beschreibende Hinweis auf menschliche Grunderfahrungen 
steht. Sinngemäß heißt es dort: Solche Überlegungen stehen vor der Alter- 
native, poetisch beschreibend zu sein; dann erwecken sie beim Hörer leicht 
den Eindruck, dies alles habe ja mit dem wirklichen Leben, mit der Nüch- 
ternheit des Alltags wenig oder gar nichts zu tun. Oder aber solche Über- 
legungen bemühen sich, möglichst rational, logisch-konsequent und damit 
abstrakt philosophisch zu sein; dann laufen sie Gefahr, daß das, was in 
einer solchen Reflexion zum Ausdruck gebracht werden soll und was sich 
als die Tiefe der Erfahrung menschlicher Geistigkeit bezeichnen ließe, gar 
nicht mehr zum Vorschein kommt. Vielleicht müßte man die Reflexion auf 
menschliche Grunderfahrungen als eine Weise der Meditation auffassen, 
in der sich Gott erfahren läßt oder in der sich doch mindestens eine Ahnung 
des Göttlichen offenbart, was dann wiederum den Menschen als den aus- 
weist, als den ihn Rahner in einer seiner frühesten Schriften nannte: den 



Die Zeit des Menschen 85 

Hörer des Wortes, der dann zumindest damit rechnen muß, daß der als Ur- 
grund seines Lebens erfahrene oder erahnte Gott sich ihm auch in irgend- 
einer Weise und zu irgendeiner Zeit selbst kundtut; d. h. der Mensch muß, 
sobald er auf seine Grunderfahrungen reflektiert, damit rechnen, daß sich 
dieses Wesen, das da mit-erfahren und Gott genannt wird, sich offenbart 
und dadurch erst die Erfahrung oder Ahnung des Göttlichen zur Gewiß- 
heit macht, dem Menschen einerseits sagt, wie er, Gott, sich zu ihm, dem 
Menschen, persönlich verhält und anderseits dem Menschen die Erfüllung 
dessen verspricht, was er, der Mensch, als Verheißung schon immer ist. Das 
Stehen in der Zeit, die Zeit des Menschen ist eine Grunderfahrung, die 
einer Reflexion wert ist. 

I. 

Ich reflektiere über die Zeit, genauer über die Zeiterfahrung des Menschen, 
meine eigene Zeiterfahrung. Es geht also nicht darum, etwas Tiefsinniges 
zu sagen über die Zeit und eine Antwort zu suchen auf die Frage: was ist 
denn das eigentlich, die Zeit? Ich reflektiere nur darüber, wie ich als Mensch 
Zeit erfahre und erlebe. Dabei weiß ich, daß Zeiterfahrungen - wie alle 
Grunderfahrungen des Menschen - von sehr unterschiedlicher Intensität 
sein können. Meist denke ich gar nicht daran, daß ich in einer Zeit lebe, von 
der Augustinus schreibt: •Sie kommt aus der Zukunft, die nicht existiert, in 
die Gegenwart, die keine Dauer hat und geht in die Vergangenheit, die auf- 
gehört hat zu bestehen." Ich bin immer in der Zeit, meine Zeit läuft, sie 
läuft ab und sie läuft aus, wie eine Sanduhr ausläuft. Aber ich kann dieses 
In-der-Zeit-Sein dennoch einmal mehr, einmal weniger intensiv erfahren; 
einmal erschreckend, einmal beglückend. Und es geht in diesen Überlegun- 
gen jetzt ja gerade darum, das Phänomen der Zeitlichkeit möglichst inten- 
siv und möglichst umfassend zu reflektieren. 

Woran wir im Zusammenhang mit dem Wort Zeit heute vielleicht zu 
allererst denken, ist die meßbare Zeit, die Zeit also, die unsere Uhren an- 
geben, die international genormt ist, die unseren Tagesablauf in feste Ab- 
schnitte aufteilt. Diese Zeit läßt sich einteilen in Jahre, Lichtjahre, in Tage, 
Minuten, Sekunden, in tausendstel und millionstel Sekunden. Diese physi- 
kalische Zeit hat das Merkmal der Gleichförmigkeit: eine Sekunde muß so 
lang dauern wie eine andere, sonst ließe sich mit dieser Zeit nicht mehr ar- 
beiten, es wäre keine objektive Zeit mehr, unabhängig von meinen subjek- 
tiven Eindrücken und Empfindungen. Und diese physikalische Zeit muß es 
geben als gemessene, jeden Augenblick festhaltbare, feststellbare, ver- 
gleichbare, objektive Zeit; sie erweist sich als nützlich und praktisch. Aber 
die eigentliche Zeit ist dies dennoch nicht. Sie ist nur eine Hilfe, eine ab- 
geleitete, abstrakte Zeit, die notwendig die persönliche Erfahrung meiner 



Karl-Heinz Weger 86 

Zeit ausschalten muß; sie darf sich um meine persönliche Zeiterfahrung 
nicht kümmern, sie darf sie gar nicht gelten lassen; sie darf nicht danach 
fragen, ob mir eine Minute meines Lebens lang oder kurz vorkommt. Sym- 
bolisch für diesen praktischen, aber uneigentlichen Zeitbegriff sind sicher 
unsere Uhren. Sie sind Zeitmesser. Sie legen den Ablauf der objektiven, 
von mir unabhängigen Zeit genau fest, aber dieser Ablauf geht teilnahms- 
los an meiner eigenen Zeit vorüber. Die Uhren kennen keine Einschnitte 
und keine Haltepunkte. Ihr Merkmal ist der in sich unendliche Kreis. Es 
gibt heute Uhren, die nicht nur weiterlaufen, wenn ich nicht mehr bin, son- 
dern die auch dann noch weiterlaufen, wenn ganze Generationen von Men- 
schen nicht mehr sind. Aber erst was kein Zeitmesser anzugeben vermag, 
erst das ist die echt menschliche Zeit, die subjektiv und für mich je und je 
verschiedene Zeit, die lang oder kurz sein kann, langweilig oder erfüllt, be- 
glückend oder grauenhaft, je nach der Situation und der Stimmung, der Be- 
findlichkeit, in der ich mich vorfinde. Menschliche Zeit wird erst eigentlich 
als Zeit erfahren, weil sie in Stimmungen erfahren wird, mit deren Wech- 
sel sich auch das Zeiterlebnis ändert. Dem Glücklichen schlägt keine Stunde, 
sagen wir und wollen damit zum Ausdruck bringen, daß es für einen glück- 
lich gestimmten Menschen das Gefühl des Verrinnens der Zeit nicht gibt 
oder daß die Zeit vom Glücklichen eben anders erfahren wird als vom ge- 
quälten, einsamen, frustrierten, gelangweilten, depressiv gestimmten Men- 
schen. Die Vorstellung über die Dauer einer verflossenen Zeit ist ja sehr 
subjektiv. Die erlebte Zeit als echt menschliche Zeit läuft nicht gleichmäßig 
ab. Minuten können schleichen, Sekunden werden zu Minuten, Minuten zu 
Stunden, und Stunden dauern eine Ewigkeit. Eine bestimmte Zeitspanne 
will gar kein Ende nehmen, und sie tut dies um so weniger, je mehr wir auf 
das Ende warten. Aber die Zeit kann uns warten lassen. Sie ist unerbittlich. 
Auch die lange Zeit der Langeweile, der Qual des Wartens und Nicht-Er- 
warten-Könnens verkürzt sich durch unsere Sehnsucht nicht. Und umge- 
kehrt können wir den Eindruck haben, daß die Zeit wie im Flug vergeht. 
Hinterher erst, mit Verwunderung oder Bestürzung stellen wir fest, daß es 
schon •so spät" ist. Bei diesen Zeiterfahrungen geht es nicht um ein bloßes 
Scheinen der Zeit; denn im menschlichen Zeiterleben gebührt nicht der ab- 
geleiteten physikalischen Zeit der Vorrang, sondern Zeit ist in erster Linie 
meine erfahrene Zeit, die von mir erlebte Zeit. 

Deshalb ist eine Reflexion über die wirkliche Zeit auch immer eine Re- 
flexion über den wirklichen Menschen, der zeitlich ist. Wie aber erfährt sich 
der Mensch in der Zeit? Sicher einmal als der Vergängliche, als der, der 
nicht immer schon war und der nicht mehr sein wird, wenn andere, nach- 
folgende Generationen die freigewordenen Plätze längst eingenommen 
haben. Auf einigen Grabesplatten sprechen die bildlich dargestellten Toten 



Die Zeit des Menschen 87 

zu den Lebenden den einfachen Satz: Was ihr seid, waren wir! Aber was 
waren sie, die jetzt tot sind? Wir wissen es nicht einmal! Bis zu ein, zwei, 
höchstens drei Generationen geht die Erinnerung zurück, dann hört auch 
dieses Letzte auf, die Erinnerung. Dann werden andere an den Gräbern 
stehen und sich fragen: was waren sie denn, die jetzt tot sind. Und sie wer- 
den es ebenso wenig wissen. Sie werden es nicht wissen, was uns Freude ge- 
macht und beglückt hat, wen wir geschätzt und geliebt haben, für was wir 
uns aufgeopfert und eingesetzt haben, wie wir Angst hatten und verzwei- 
felt waren. Dann sind wir nur noch einer von den Vielen, die auf irgend- 
eine Weise das Menschliche und alles Menschliche durchlebt hatten. Aber 
wie unser Leben wirklich war, wer wir waren: niemand weiß es, und es 
interessiert auch niemanden mehr. Wo ich Zeit erlebe, erfahre ich meine 
Vergänglichkeit, mein Sein-zum-Tode. 

In der mit der Zeit gesetzten Endlichkeit meines Lebens offenbart sich 
mir aber nicht nur die Unausweichlichkeit des Sterbenmüssens. Ich erfahre 
auch, daß ich Zeit eigentlich gar nicht haben oder besitzen kann. Kein Glück 
läßt sich halten; keine Liebe dauert ewig; keine Erfüllung, der nicht die 
Leere folgt. Alles entgleitet unwiderruflich und kann nur in immer erneu- 
ter Anstrengung für den Augenblick gewonnen werden. Nur ein Augen- 
blick! Aber Augenblicke verweilen nicht, auch wenn sie noch so schön sind. 
Nur die Gegenwart ist meine Zeit. Aber was ist diese Gegenwart? Weit 
mächtiger spannt sich um unser Leben der Bogen der Vergangenheit und 
der Zukunft. Das Vergangene ist vorbei und versunken. Die Erinnerung 
vermag dieses oder jenes hervorzuholen. Aber die vergangene Zeit selbst 
bringt uns keine Erinnerung zurück. Und vor uns steht der weite, leere 
Raum der Zukunft, die uns noch weit weniger gehört als die Vergangen- 
heit. Es ist kein Wunder, wenn wir von dieser Zukunft, von der wir weder 
wissen, was sie für uns bereithält, noch wie lange wir sie überhaupt noch 
vor uns haben, sagen, sie sei dunkel. Und mit dieser Dunkelheit der Zu- 
kunft ist auch schon gesagt, daß wir uns vor ihr ängstigen. Angst hat keinen 
Namen. Sie richtet sich nicht fürchtend auf etwas, sondern sie ist einfach 
da; sie kommt auch nicht nur hier und da einmal zum Vorschein, sondern 
gehört zu den Grundbefindlichkeiten eines Menschenlebens, auch wenn sie 
nicht immer gleich stark erfahren wird. Angst vor dem schlechthin noch Un- 
gewissen, dem Nicht-Gekannten, dem Noch-Ausstehenden, diese Angst 
(die nicht Ängstlichkeit ist) bildet den Horizont und die Bühne, vor und auf 
der sich unsere Zeitlichkeit herunterleiert. Zeit kann ängstigen. Die Angst 
löst den Menschen aus seinen vertrauten Bezügen; die ihn sonst sicher tra- 
gende Welt schwindet, •so daß um ihn das Nichts entsteht, in der Erfah- 
rung eines unheimlich bedrückenden Verlassenseins"1. Unheimlich, so be- 
1 O. F. Bollnow, Das Wesen der Stimmungen, Frankfurt 41968, 73. 



Karl-Heinz Weger 88 

schreiben wir Angstgefühle gern. Angst läßt in uns den Eindruck entstehen, 
als hätten wir kein Heim und kein Zuhause mehr, wo uns alles vertraut ist 
und wir uns geborgen fühlen. Lange ist es so, daß die Zeit uns trägt; aber 
eines Tages erwachen wir und stellen fest, daß wir die Zeit zu tragen haben, 
und mit dem Grauen, das uns dann packt, erfahren wir die Zeit als unseren 
Feind, dem wir ohnmächtig ausgeliefert sind, gegen den sich nicht streiten 
läßt und mit dem man nicht einmal reden kann. 

In der Zeit erfährt der Mensch seine Vergänglichkeit, er erfährt Angst, 
er kann sich in der Zeit aber auch als von einer greulichen Leere ergriffen 
wissen. Denn die lange Zeit der Langeweile ist ja nichts anderes als leere 
Zeit, als Zeit, die keinen Sinn hat und unnütz verrinnt, weil der Mensch sich 
selbst verloren hat, nicht weiß, was er mit sich anfangen soll. Das merk- 
würdige Phänomen der Langeweile, in der man •Zeit lang hat", die lange, 
nicht enden wollende Zeit offenbart dem Menschen sehr nachdrücklich die 
Belanglosigkeit, die Leere, die Verflüchtigung jedes Inhalts seiner Existenz. 
Langeweile bedrückt. Sie ist nicht Muße. In der Langeweile hat sich der 
Mensch nichts mehr zu sagen. Seine eigene Innerlichkeit und die Welt ist 
ihm zu Nichts zerronnen. Nichts motiviert ihn mehr. Deshalb wird die Zeit 
auch anders erfahren. Sie scheint stehen zu bleiben. Und sie geht mir auf 
die Nerven, die Langeweile. •Die Dinge und Menschen langweilen mich, 
sagen wir; oder: ich langweile mich; oder er langweilt mich zu Tode. Lange- 
weile lähmt. Ihr folgen auf dem Fuß Verzweiflung, Ekel und das große 
Chaos; denn dem Gelangweilten ist alles gleichgültig. Wo nichts mehr ver- 
bindlich ist, zerfließt auch die Zeit"2. Langeweile läßt sich auch nicht durch 
Geschäftigkeit überwinden, wenn Sinn und Inhalt des Schaffens verloren 
gegangen sind. Das wird •daraus entdeckt, daß die allergeschäftigsten Ar- 
beiter, die in ihrem emsigen Gebrumm am wildesten schwirrenden Insek- 
ten, die allerlangweiligsten sind"3. •Langeweile. Nichts ist dem Menschen 
so unerträglich, als in völliger Ruhe zu sein, ohne Leidenschaften, ohne Be- 
trieb, ohne Zerstreuung, ohne Aufgabe. Er spürt alsdann sein Nichts, seine 
Verlassenheit, sein Ungenügen, seine Abhängigkeit, seine Ohnmacht, seine 
Leere"4. Langeweile macht die Zeit unerträglich, weil die Zeit einen Inhalt 
fordert und der Inhalt einen Sinn. 

Erfahrung der Zeit offenbart dem Menschen, wer er ist: Vergänglich, ge- 
ängstigt, für sich allein lebend leer und sinnlos, und wo sich der Mensch so 
erfährt, erfährt er gleichzeitig, daß es nicht so sein sollte. Warum erfährt er 
sich und die Zeit so? 

8 R. Bleistein, Hinwege zum Glauben, Würzburg 1973, 53. 
* Zitiert nach R. Bleistein, Therapie der Langeweile, Freiburg 1972, 54. 
4 ebd. 52. 



Die Zeit des Menschen 89 

II. 

Menschliche Zeit ist immer gestimmte Zeit, aber es gibt auch die Zeiterfah- 
rung glücklicher und getragener Stimmungen. Bei allen Völkern und in al- 
len Kulturen begegnen wir der gegliederten Zeit. Es gibt Fest- und Feier- 
tage, die in die Unendlichkeit der fortlauf enden Zeit eine Gliederung brin- 
gen. Die Gliederung schafft in der Zeit feste Haltepunkte, die Einschnitte 
sind in die Alltäglichkeit der Werktage. Feste, Feiertage, Sonntage, Ruhe- 
tage bedeuten Haltepunkte im Fluß der Zeit; denn innerhalb der auf ein 
unendliches Ziel unabsehbar dahinstrebenden Bewegung gibt es jetzt er- 
reichbare Einschnitte, für die eine andere Zeit zu gelten scheint, die Zeit der 
sonntäglichen Gestimmtheit. Sie zu beschreiben ist schwer. Sie äußert sich 
schon in einer gewissen Gelassenheit gegenüber der Hektik des Alltags; sie 
läßt sich noch erkennen an der äußeren Ruhe, die Ausdruck der inneren 
Muße sein sollte. Die sonntägliche Gestimmtheit ist die Zeit der Gemein- 
samkeit, der Offenheit für den anderen Menschen. Das Gefühl der Zusam- 
mengehörigkeit, das Gefühl, daß alles in Ordnung sei, das innere Gelöst- 
sein, äußerliche Ordnung: All das gehört zur sonntäglichen Stimmung, in 
der die Zeit stehen zu bleiben scheint. Es ist wie eine Pause im Ablauf der 
geschäftigen Zeit, die ein Geschenk ist und gegen die man sich nicht versün- 
digen soll. •Der Sonntag" so Bollnow, •beginnt eigentlich schon am Vor- 
abend. Wenn der Handwerker seine Werkstatt aufräumt, wenn die Haus- 
frau das ganze Haus in einen sauber glänzenden Zustand versetzt hat, dann 
zieht eine tief beglückende Stimmung des Ausruhens bei den Menschen ein. 
Wenn wir etwa den Handwerker beim Aufräumen seiner Werkstatt beob- 
achten, so geschieht dabei immer sehr viel mehr, als aus der Notwendigkeit 
einer geregelten Arbeit eigentlich erforderlich wäre. Es nimmt in der Regel 
weit über das Ziel hinausgreifende Formen an. Im Grunde wird die Werk- 
statt gar nicht für den Neubeginn der Arbeit am kommenden Montag be- 
reitgestellt, sondern es ist, als ob sie für alle Ewigkeit verlassen und in 
einem vor ihr genügenden Zustand hinterlassen werden sollte. Es ist, als 
ob das ganze Alltagsleben versinkt und eine neue, bessere Ordnung ein- 
zieht, die sich nicht nur gradmäßig von der des Alltagslebens unterscheidet, 
sondern etwas wirklich grundsätzlich Neues bedeutet"5. Es gibt diese sonn- 
tägliche Stimmung, die ein tiefes Gefühl der Beglückung schenkt, wo alles 
in Ordnung zu sein scheint, alles gut ist, wo einen Welt und Zeit wie selbst- 
verständlich zu tragen scheinen und getrosten Mut zusprechen, aus dem sich 
die Kraft für die Werktage des Alltags nährt. Die durch natürliche oder 
kulturelle Feste gegliederte Zeit trägt ein anderes Gesicht als die Zeit, die 

5 O. F. Bollnow, Neue Geborgenheit, Stuttgart 31953, 215; vgl. auch den ganzen dritten 
Teil des Buches. 



Karl-Heinz Weger 90 

vergänglich ist, ängstigt oder langweilt. •Ein Fest feiern heißt: Die immer 
schon und alle Tage vollzogene Gutheißung der Welt aus besonderem An- 
laß auf unalltägliche Weise zu begehen"6. 

In sonntäglicher Gestimmtheit ist die Zeit des Menschen erfüllt. Man 
denkt nicht mehr an sie, sie vergeht wie von selbst, und ihrer Erfüllung wird 
man sich oft erst dann bewußt, wenn sie vorbei ist. Ähnliches gilt für das 
Spiel. Auch im Spiel gelten andere Gesetze der Zeit. Spiel ist eine Art 
Heimkehr des Erwachsenen in die Heimat des Kindes, in die Verlorenheit 
an eine zweckfreie Freude, für die die Gesetze der ernsten Welt nicht gel- 
ten. Das wichtigste Gesetz, das im Spiel suspendiert wird, ist das ernste Ge- 
setz der Zeit. Die tiefe Ewigkeit wollende Lust, die der Mensch im Spiel er- 
fährt, scheint wiederum in einer anderen Zeitdimension, in einer anders 
strukturierten Zeit ihre Wurzel zu haben. Deshalb spielt man auch nur in 
der Zeit •sonntäglicher Gestimmtheit", am Abend, nach der Arbeit des Ta- 
ges. Zum Spielen muß man Muße haben. Ein bestimmtes Maß an Span- 
nung gehört zwar auch zum Spiel, aber diese Spannung steht nicht unter 
dem Druck der Zeit. Sie hat nichts gemein mit der Hektik des Alltags und 
hebt deshalb das Spiel vom gewöhnlichen Leben ab. Der spielende Mensch 
folgt eigenen Gesetzen und eigenen Gesetzen seiner Zeitlichkeit7. Spiel ist 
niemals erzwungen; im Spiel soll nichts •geleistet" werden; Spiel ist kein 
Zwang, den sich der Mensch auferlegt; Spiel und Spielenkönnen gehört 
vielmehr zum tiefsten Grund unseres Menschseins. Wer nicht spielen kann, 
kennt auch die glücklichen Stunden nicht, die dem •Homo Ludens" spie- 
lerisch geschenkt werden. Das Spiel ist Verheißung einer anderen Wirk- 
lichkeit, in der der Zwang und der Ernst der alltäglichen Wirklichkeit nicht 
mehr gültig sind. Im Spiel trotzt der Mensch auch der Absurdität und der 
erfahrenen Sinnlosigkeit. Er füllt und erfüllt seine Zeit mit etwas, was auf 
den ersten Blick und unter den Augen einer Leistungsgesellschaft nichts 
einbringt. Und dennoch ist die Zeit des Spiels eine glückliche Zeit, eine er- 
füllte Zeit der Befreiung und des inneren Friedens, der Selbstvergessenheit 
und der wahren Freude. 

Wo immer der Mensch die Zeit und seine eigene Zeitlichkeit in der bei 
Fest und Spiel beschriebenen Weise erfährt, erfährt er sich in der gehobe- 
nen, getragenen und tragenden Stimmung des Glücks. Es ist aber nicht so, 
als gäbe es diese Erfahrung der erfüllten Zeitlichkeit nur in den kurzen 
Augenblicken der berauschenden Feste und zweckfreien Spiele. Im Gegen- 
satz zur Langeweile, die als leere Zeit den Ekel der Verzweiflung aus sich 
heraustreibt, findet der Mensch erfüllte Zeit auch in allen Tätigkeiten und 
Vollzügen, an die es sich hinzugeben lohnt. Wie schnell die Zeit in der 
6 J. Pieper, Muße und Kult, München 1948. 
7 Vgl. J. Huizinga, Homo ludens, und P. L. Berger, Auf den Spuren der Engel. 



Die Zeit des Menschen 91 

glücklichen Stimmung der Hingabe vergehen kann, weiß jeder, der sich in 
ein spannendes Buch vertieft hat, ein Kunstwerk betrachtet, seinem Hobby 
nachgeht, sich an eine Aufgabe verliert. Solche Aufgaben können ganz all- 
täglicher Natur sein: die Sorge der Mutter für ihre Kinder; die Pflege und 
Betreuung von Kranken; das Hingehen zu einem Einsamen; der Trost für 
einen Verzweifelten; das Verständnis für einen Unverstandenen; der Ein- 
satz für das Wohl der Armen und Verlassenen, aber auch die stille und 
selbstverständliche Erfüllung der Pflichten, die das Leben auferlegt und 
die für andere getan werden. Solange der Mensch für etwas lebt, für das zu 
leben sich lohnt, erfährt er seine Zeit als erfüllte Zeit, die andere Struk- 
turen hat als die Zeit der Langeweile, der Angst oder der Verzweiflung. 
Auf die besondere Zeiterfahrung mystischer Zustände soll hier nicht ein- 
gegangen werden. Beschreibungen sprechen von einem •stehenden Jetzt" 
oder von einer •ewigen Gegenwart". Nur die Überzeitlichkeit der Liebe 
soll noch erwähnt werden, die eigene Zeitstruktur der Liebeserfahrung, die 
Binswanger in seinem Buch •Grundformen und Erkenntnis menschlichen 
Daseins" genauer entwickelt hat. Zahlreiche und ausführlich von Binswan- 
ger angeführte dichterische Zeugnisse aus den verschiedensten Völkern und 
Epochen stimmen in einer Beschreibung der Zeitlichkeit der Liebe überein, 
die Liebe als ein Erlebnis erscheinen lassen, die einer anderen Zeitdimen- 
sion angehört als die Zeit des gewöhnlichen Lebens. Im Anschluß an E. Bar- 
rett-Browning formuliert Binswanger den Gegensatz von •Liebe, die dau- 
ert, und Leben, das (verschwindet". Diese Dauer der Liebe entsteht aber 
nicht durch eine immer weiter reichende Aneinanderstückelung von Zeit- 
strecken, vielmehr entsteht diese Ewigkeit der Liebe durch einen qualita- 
tiven Erfahrungswechsel, •in der von der unendlichen Längenerstreckung 
der Zeit .. . völlig verschiedenen Zeitform der zwischen Augenblick und 
Ewigkeit keinen Unterschied machenden ewigen Dauer oder eigentlichen 
Ewigkeit"8. 

Unsere bisherigen Überlegungen zur Zeiterfahrung des Menschen und 
damit auch zur Zeitlichkeit des Menschen selbst galten jenen Erfahrungen, 
die besonders intensiv das Janusgesicht der Zeit enthüllten. Das besondere 
Bewußtsein der Vergänglichkeit, die Angst und Ohnmacht vor der Zukunft, 
Ekel vor der Sinnlosigkeit und Leere der Langeweile, wie umgekehrt aber 
auch die anders geartete Erfahrung der menschlichen Zeitlichkeit im Fest, 
im Spiel, in der Hingabe, in der Liebe: All das sind Erfahrungen der Zeit, 
die in ihrer Gegensätzlichkeit und Widersprüchlichkeit nur hie und da ein- 
mal und selbst dann noch in unterschiedlicher Intensität gemacht werden. 
Dazwischen steht die Zeit der Gewohnheit und des Alltags. In ihr finden 
sich Angst und Hoffnung, Leere und Hingabe, Verzweiflung und Ver- 
8 L. Binswanger, Zürich 1942, 45. 



Karl-Heinz Weger 92 

trauen, Zuversicht und Mut, Langeweile und Erfülltheit, kurzlebige Augen- 
blicklichkeit und das Gefühl anhaltender Dauer ineinander und mitein- 
ander. Der gewöhnliche Alltag des Lebens schwebt zwischen Hoffen und 
Bangen, zwischen Erinnerung und Zukunft in einem Zustand, der Gegen- 
wart heißt und einf achhin Zeit ist. 

III. 

Was aber erfahren wir in der Erfüllung unserer Zeitlichkeit? Wo wir uns 
der Zeit ausgeliefert fühlen, wo sie uns in namen- und gegenstandsloser 
Angst bedroht, spüren wir, daß es eigentlich gar nicht so sein sollte. Die 
Zeit ist grausam, sagen wir dann, sie ist erbarmungslos, sie kennt keine 
Rücksicht und geht über jeden Menschen und seine Wünsche hinweg mit 
der ihr eigenen, monotonen Gleichgültigkeit. Sie heilt Wunden, sagen wir, 
aber sie läßt auch für jeden Glücklichen die Stunde schlagen. Es ist, als wolle 
sie in den Stunden des Glücks nur immer etwas versprechen, was sie nicht 
halten kann. Wir wünschen es uns anders. Es müßte immer der helle Mor- 
gen des Lebens sein, der Frühling der Jahre, eine Geborgenheit, die nicht 
ängstigt, das Glück, das bleibt. In einem kurzen Dialog-Fragment unter- 
halten sich bei Hugo von Hofmannsthal zwei Tänzerinnen über ein mär- 
chenhaftes Land, von dem ihnen ein Matrose berichtet hatte, und dieses 
Fragment endet mit dem Satz: •Wie eine glühende Kohle wird das brennen 
in mir ... daß es irgendwo eine solche Insel gibt, wo sie tanzen und glück- 
lich sind, ohne den Stachel der Hoffnung. Denn das ist es ... das ist alles ... 
glücklich sein ohne Hoffnung"9. Glücklich sein ohne Hoffnung! Wir wissen 
nur zu gut, daß es in unserem Leben diese Insel nicht gibt, solange die Zeit 
immer neue Blüten der Hoffnung hervortreibt. Aber es ist wahr, daß die 
Sehnsucht nach dieser Insel wie eine glühende Kohle in uns brennt. Denn 
der Zeit, die wir erfahren und die die unsere ist, stellen wir eine andere 
gegenüber, eine Zeit, in der es gar keine Hoffnung mehr brauchte, weil al- 
les erfüllt ist. Unsere Zeit ertragen wir nur durch den Trost der Hoffnung, 
wir erfahren Zeit nur deshalb als grausam, erbarmungslos, als ängstigend 
und leer, weil wir sie schon immer vor dem Horizont einer Hoffnung er- 
leben, die wir in den Augenblicken der erfüllten Zeit als das große Ver- 
sprechen in uns keimen spüren. Aber was ist dieser Horizont? Auf welcher 
Bühne spielen wir die Rollen unserer Zeitlichkeit? Ist es wiederum nur Zeit? 
Eine andere Zeit? Aber es gibt keine andere Zeit. Um die Zeit als äng- 
stigend, bedrohend, auslaufend, leer oder vergänglich zu erfahren, braucht 
es etwas anderes als Zeit. Zeit könnte ja in uns gar nichts anderes hervor- 
bringen als immer wieder Zeitlichkeit und alle mit ihr gegebenen Folgen, 

• Zitiert nach 0. F. Bollnow, Neue Geborgenheit, 92. 



Die Zeit des Menschen 93 

seien sie grausamer Natur oder seien sie getragen von der Stimmung des 
zeitlich begrenzten Erfülltseins. Was uns die Zeit so erfahren und erleben 
läßt, wie wir sie erfahren, kann nicht von derselben Art sein wie das, was 
wir in der Zeitlichkeit und durch sie erfahren. Die Zeit, so müßte man über- 
spitzt formulieren, kann nicht ihre eigene Ursache sein. Sonst wären wir ja 
nicht die, die Hoffnung haben müssen und sich sehnen nach einer Insel, auf 
der man glücklich ist ohne Hoffnung. Wir würden einfach aufgehen in der 
Zeit, wir wären eingetaucht in sie, eingebettet in den Strom des Kommens 
und Vergehens wie das Tier, ohne auch nur zu ahnen, wie es ist, daß es so 
ist, und daß es anders sein könnte oder anders sein sollte. Wir können uns 
jedoch über die Zeit erheben. Aber wir können es nur, weil wir unsere 
menschlich geartete Zeitlichkeit nur vor dem Horizont einer Wirklichkeit 
sehen, die nicht wiederum Zeit sein kann. Was aber ist diese andere Wirk- 
lichkeit als der Horizont, der unsere Zeiterfahrung ermöglicht? Das Nichts, 
hat man gesagt. Nur weiß ich nicht, was diese Aussage soll. Kann das Nichts 
etwas? Kann es uns ängstigen, bedrohen, uns unsere Vergänglichkeit, Hin- 
fälligkeit, Ohnmacht bewußt werden lassen? Nimmt man das Wort wirk- 
lich ernst, dann wird man sich auch zu der Einsicht durchringen müssen, 
daß das Nichts eben radikal nichts bewirken kann, es kann uns keine Augen 
öffnen, es kann als die Ursache der Erfahrung des Nicht-so-sein-Sollenden 
ebenso wenig in Betracht kommen wie als die Ursache einer erfüllten Hoff- 
nung. Noch einmal: Was menschliche Zeiterfahrung ermöglicht (und eine 
Ursache für die menschliche Zeiterfahrung muß es geben), das darf nicht 
selbst unter dem Gesetz der Zeit stehen, es darf nicht Zeit sein. Das Grauen 
vor der Zeit, wo und wann immer es uns wirklich packt (und früher oder 
später packt es uns alle einmal), das Grauen vor dem Ausgeliefertsein an 
die Vergänglichkeit, alle Angst, alle Schwermut und Verzweiflung, alle 
Langeweile und aller Ekel, die Bitterkeit der Vergeblichkeit: all das wur- 
zelt in der Möglichkeit, über die Zeit hinauszublicken auf eine andere Wirk- 
lichkeit, auf deren Hintergrund wir die Zeit erst als Zeit erfahren, die uns 
ängstigen kann, die uns traurig stimmt, die uns einsam und verlassen macht. 
In allen Erfahrungen unserer eigenen Zeitlichkeit erfahren wir das mit, 
was uns in den Stunden erfüllter Zeit nur als Verheißung einer Möglichkeit 
zugesprochen wird. Der menschliche Blick geht über den kurzlebigen Augen- 
blick hinaus auf eine andere Weise des Lebens, auf die Insel, auf der wir 
glücklich wären, ohne den Stachel der Hoffnung. Wir sehen diese Insel nicht. 
Wir sehen diese andere Wirklichkeit nicht. Wir erreichen ihn nicht, den 
Horizont, vor dem sich das Spiel unserer Zeitlichkeit als das traurig-große 
Welttheater abspielt. Aber ahnen wir nicht zumindest, daß alles, was die 
Zeit aus sich heraustreibt, uns nur deshalb erfassen kann, weil hinter der 
Angst die Geborgenheit steht, hinter der Verzweiflung die Hoffnung, hin- 



Karl-Heinz Weger 94 

ter der Leere die Fülle, hinter der Traurigkeit eine ewige Freude? Und ha- 
ben wir den Mut, den getrosten Mut, das anzuerkennen? Haben wir den 
Mut zu sagen: Auch wenn ich nicht weiß, was Ewigkeit ist, so ist meine Er- 
fahrung in der Zeit doch nur deshalb möglich, weil es eine andere Wirk- 
lichkeit gibt, für die die Maßstäbe unserer Zeit und der Zeit schlechthin 
nicht gelten können? Noch einmal: Was ist dann diese Wirklichkeit? Soll 
man es Dauer nennen, Zeitlosigkeit, Ewigkeit? Und ist es nur das mensch- 
liche Gehirn oder sind es nur die •Nebenbildungen im menschlichen Ge- 
hirn" (Marx), die in der Erfahrung meiner Zeitlichkeit einen Wunschtraum 
nach Dauer und Ewigkeit, nach Fülle und Erfüllung wecken? Sicher hat der 
Wunsch nach einer ewig erfüllten Zeit seine nächste Ursache in den Erfah- 
rungen von Glück und Erfüllung, die mir geschenkt werden. Es ist aber 
nicht so, als könne das reale Verlangen nach totaler Erfüllung seine letzte 
Ursache durch eine Übersteigerung meiner Erfahrungen mittels der Phan- 
tasie und Imagination haben. Denn was ich als Horizont erfahre, das totale 
Glück einer zeitlos erfüllten Ewigkeit, kann eben nicht die letzte Ursache in 
einer Wirklichkeit finden, die selbst immer wieder auf eine neue Hoffnung 
hin überstiegen werden kann. Wer behauptet, die menschliche Phantasie sei 
die letzte Ursache, die letzte Bedingung der Möglichkeit totalen Glücksver- 
langens, der behauptet gleichzeitig, die menschliche Phantasie sei etwas an- 
deres als der Mensch selbst. Die Bedingung der Möglichkeit menschlicher 
Zeiterfahrung, die letzte Ursache des Wunsches nach unvergänglichem 
Glück muß anderer Natur sein als der Mensch und seine Phantasie. Wie 
man diese Wirklichkeit benennt, ist eine andere Frage. In der Sprache der 
Religion heißt sie Gott. 

Die Zeit hält dem Menschen in unterschiedlicher Intensität und Auf- 
dringlichkeit immer wieder den Spiegel vors Gesicht, in dem er sich selbst 
erkennen kann: bald geängstigt, bald voll Vertrauen; schnell verzweifelt, 
dann wieder zufrieden; einmal gelangweilt, dann getröstet und ermutigt. 
Ist das Licht, in dem sich der Mensch am Spiegel seiner Zeitlichkeit erkennt, 
sind Vertrauen und Hoffnung, Freude und Glück, Zufriedenheit und Er- 
füllung aber auch wirklich die Strahlen einer Sonne, die in anderen Dimen- 
sionen west als unsere irdische Zeitlichkeit? Freud hat diese andere Wirk- 
lichkeit, die als die Bedingung der Möglichkeit transzendentaler Erfahrun- 
gen gegeben sein muß, Illusion genannt. So schreibt er in der •Zukunft einer 
Illusion": •Wir heißen also einen Glauben eine Illusion, wenn sich in sei- 
ner Motivierung die Wunscherfüllung vordrängt". Ist es so? Ist Gott nur 
die aus menschlichen Wünschen und Sehnsüchten geborene Illusion der 
Phantasie? Vielleicht läßt sich die Existenz Gottes heute schwieriger auf- 
weisen als in früheren Zeiten. Nicht umsonst spricht das Zweite Vatikanische 
Konzil implizit von einem schuldlosen Atheismus. Es ist auch nicht so, als 



Die Zeit des Menschen 95 

stehe oder falle der Glaube an Gott mit einer richtigen Interpretation der 
Erfahrung menschlicher Zeitlichkeit, und es ist darüber hinaus noch lange 
nicht ausgemacht, ob eine Reflexion über die Weise, wie ich mich als Mensch 
in der Erfahrung meiner Zeitlichkeit erkennen muß, zu mehr führt als zu 
einer •Ahnung" des Göttlichen. In diesem Fall würde es genügen, wenn 
sich der Mensch offenhält für das mögliche Wort der Offenbarung Gottes 
in der Geschichte. Auch die Art meiner Bereitschaft, Erfahrungen der Zeit- 
lichkeit zu reflektieren, hat mitbestimmenden Einfluß auf das Ergebnis mei- 
ner Reflexion. Und trotzdem: Wenn ich vor der Entscheidung stehe, die Er- 
fahrungen des Menschen in der Zeit entweder als Illusion zu interpretieren 
oder aber sie dadurch erklärt zu verstehen, daß der Mensch in den Augen- 
blicken zeitlicher Erfüllung seine Teilhabe an einer andersgearteten Wirk- 
lichkeit erfährt, die Gott heißt, dann entscheide ich mich für die Wirklich- 
keit Gott. Sie erscheint mir einfach glaubhafter und glaubwürdiger als die 
Freudsche Illusion. Denn noch einmal: Was als Mangel im Modus der Ab- 
wesenheit in mir Hoffnung weckt und was als Hoffnung, die auf Teilerfül- 
lung gründet, zu einer Erfüllung hindrängt, die als Totalerfüllung anderer 
Art ist als die •Glücke" dieser Welt, das muß dann auch wesensverschieden 
sein von mir und den Produkten meiner Phantasie, es muß einer anderen 
Seinsordnung zugehören. Ich darf einer Ursache nicht mehr zutrauen wol- 
len, als sie bewirken kann und ich muß umgekehrt das Bewirkte auf eine 
hinreichende Erklärung zurückführen können. Wie sollte meine Phantasie, 
die selber den Gesetzen der Zeit unterliegt, das Verlangen nach und die Er- 
fahrung von einer Wirklichkeit hervorbringen, die von ganz anderer Seins- 
weise ist als ich selbst es bin und meine Phantasie? In der Reflexion auf 
meine Zeitlichkeit erkenne ich eben doch die Sehnsucht nach dem ganz An- 
deren. Diese erfahrene Sehnsucht nach dem ganz Anderen kann aber nicht 
ich selbst bewirken, noch können es die begrenzten Glücke dieser Welt. Wer 
also kann es, wenn nicht das, was wie eine •glühende Kohle" zeitlebens in 
uns brennen wird, die •Insel" aller erfüllten Hoffnung, die Gott heißt und 
Gott ist? 




