Karl-Heinz Weger 84

Gebetes sich konstituiert. Die Rede von der Auferstehung Jesu und der
groflen Gnade Gottes sucht ihre ,Formulierung® in der unermiidlichen
Suche nach der Einheit der Herzen und der Seelen in einem Herzen und
einer Seele. Und eine glaubwiirdige Formulierung kann nur gelingen aus
der Phantasie einer Praxis, welche freie und angstlose Mitteilung immer
wieder neu in die Tat umzusetzen sucht.

Wie kann der, dem es die Sprache verschlagen hat, der nicht mehr sicher ist,
wo mehr Stummbheit ist, im Schweigen oder im lauten Bekenntnis, noch
Zeugnis ablegen von der Auferstehung des Herrn? Die Stelle aus der Apo-
stelgeschichte weist thn an die ,Front“ realen Angewiesenseins von Men-
schen aufeinander, an der unbefangenes Bekenntnis und duflerste Skepsis
sich noch finden konnen, weil sie dort jedenfalls unvermeidlich einander
finden missen.

Die Zeit des Menschen
Karl-Heinz Weger SJ, Miinchen

In einem vor wenigen Jahren gehaltenen Rundfunkvortrag tiber das Thema
»Gotteserfahrung heute“ machte Karl Rahner auf das Dilemma aufmerk-
sam, vor dem der beschreibende Hinweis auf menschliche Grunderfahrungen
stcht. Sinngemaf heiflt es dort: Solche Uberlegungen stehen vor der Alter-
native, poetisch beschreibend zu sein; dann erwecken sie beim Horer leicht
den Eindrudk, dies alles habe ja mit dem wirklichen Leben, mit der Niich-
ternheit des Alltags wenig oder gar nichts zu tun. Oder aber solche Uber-
legungen bemiihen sich, moglichst rational, logisch-konsequent und damit
abstrakt philosophisch zu sein; dann laufen sie Gefahr, dafl das, was in
einer solchen Reflexion zum Ausdruck gebracht werden soll und was sich
als die Tiefe der Erfahrung menschlicher Geistigkeit bezeichnen liefle, gar
nicht mehr zum Vorschein kommt. Vielleicht miiite man die Reflexion auf
menschliche Grunderfahrungen als eine Weise der Meditation auffassen,
in der sich Gott erfahren lafit oder in der sich doch mindestens eine Ahnung
des Gottlichen offenbart, was dann wiederum den Menschen als den aus-
weist, als den ihn Rahner in einer seiner frithesten Schriften nannte: den



Die Zeit des Menschen 85

Hérer des Wortes, der dann zumindest damit rechnen muf}, daf} der als Ur-
grund seines Lebens erfahrene oder erahnte Gott sich ihm auch in irgend-
einer Weise und zu irgendeiner Zeit selbst kundtut; d. h. der Mensch muf,
sobald er auf seine Grunderfahrungen reflektiert, damit rechnen, dafl sich
dieses Wesen, das da mit-erfahren und Gott genannt wird, sich offenbart
und dadurch erst die Erfahrung oder Ahnung des Géttlichen zur Gewifi-
heit macht, dem Menschen einerseits sagt, wie er, Gott, sich zu ihm, dem
Menschen, personlich verhilt und anderseits dem Menschen die Erfiillung
dessen verspricht, was er, der Mensch, als Verheiflung schon immer ist. Das
Stehen in der Zeit, die Zeit des Menschen ist eine Grunderfahrung, die
einer Reflexion wert ist.

I

Ich reflektiere Gber die Zeit, genauer {iber die Zeiterfahrung des Menschen,
meine eigene Zeiterfahrung. Es geht also nicht darum, etwas Tiefsinniges
zu sagen iiber die Zeit und eine Antwort zu suchen auf die Frage: was ist
denn das eigentlich, die Zeit? Ich reflektiere nur dariiber, wie ich als Mensch
Zeit erfahre und erlebe. Dabei weif} ich, daff Zeiterfahrungen — wie alle
Grunderfahrungen des Menschen — von sehr unterschiedlicher Intensitat
sein konnen. Meist denke ich gar nicht daran, daf} ich in einer Zeit lebe, von
der Augustinus schreibt: ,Sie kommt aus der Zukunft, die nicht existiert, in
die Gegenwart, die keine Dauer hat und geht in die Vergangenheit, die auf-
gehort hat zu bestehen.“ Ich bin immer in der Zeit, meine Zeit lduft, sie
l3uft ab und sie l1auft aus, wie eine Sanduhr auslauft. Aber ich kann dieses
In-der-Zeit-Sein dennoch einmal mehr, einmal weniger intensiv erfahren;
einmal erschreckend, einmal begliickend. Und es geht in diesen Uberlegun-
gen jetzt ja gerade darum, das Phanomen der Zeitlichkeit mdglichst inten-
siv und moglichst umfassend zu reflektieren.

Woran wir im Zusammenhang mit dem Wort Zeit heute vielleicht zu
allererst denken, ist die meflbare Zeit, die Zeit also, die unsere Uhren an-
geben, die international genormt ist, die unseren Tagesablauf in feste Ab-
schnitte aufteilt. Diese Zeit 148t sich einteilen in Jahre, Lichtjahre, in Tage,
Minuten, Sekunden, in tausendstel und millionstel Sekunden. Diese physi-
kalische Zeit hat das Merkmal der Gleichférmigkeit: eine Sekunde mufl so
lang dauern wie eine andere, sonst liefe sich mit dieser Zeit nicht mehr ar-
beiten, es wire keine objektive Zeit mehr, unabhidngig von meinen subjek-
tiven Eindriicken und Empfindungen. Und diese physikalische Zeit mufl es
geben als gemessene, jeden Augenblick festhaltbare, feststellbare, ver-
gleichbare, objektive Zeit; sie erweist sich als niitzlich und praktisch. Aber
die eigentliche Zeit ist dies dennoch nicht. Sie ist nur eine Hilfe, eine ab-
geleitete, abstrakte Zeit, die notwendig die personliche Erfahrung meiner



Karl-Heinz Weger 86

Zeit ausschalten mufl; sie darf sich um meine personliche Zeiterfahrung
nicht kiimmern, sie darf sie gar nicht gelten lassen; sie darf nicht danach
fragen, ob mir eine Minute meines Lebens lang oder kurz vorkommt. Sym-
bolisch fiir diesen praktischen, aber uneigentlichen Zeitbegriff sind sicher
unsere Uhren. Sie sind Zeitmesser. Sie legen den Ablauf der objektiven,
von mir unabhéngigen Zeit genau fest, aber dieser Ablauf geht teilnahms-
los an meiner eigenen Zeit voriiber. Die Uhren kennen keine Einschnitte
und keine Haltepunkte. Thr Merkmal ist der in sich unendliche Kreis. Es
gibt heute Uhren, die nicht nur weiterlaufen, wenn ich nicht mehr bin, son-
dern die auch dann noch weiterlaufen, wenn ganze Generationen von Men-
schen nicht mebr sind. Aber erst was kein Zeitmesser anzugeben vermag,
erst das ist die echt menschliche Zeit, die subjektiv und fiir mich je und je
verschiedene Zeit, die lang oder kurz sein kann, langweilig oder erfiillt, be-
gliickend oder grauenhaft, je nach der Situation und der Stimmung, der Be-
findlichkeit, in der ich mich vorfinde. Menschliche Zeit wird erst eigentlich
als Zeit erfahren, weil sie in Stimmungen erfahren wird, mit deren Wech-
sel sich auch das Zeiterlebnis andert. Dem Glicklichen schligt keine Stunde,
sagen wir und wollen damit zum Ausdruck bringen, daf es fiir einen gliick-
lich gestimmten Menschen das Gefiihl des Verrinnens der Zeit nicht gibt
oder dafl die Zeit vom Gliicklichen eben anders erfahren wird als vom ge-
quélten, einsamen, frustrierten, gelangweilten, depressiv gestimmten Men-
schen. Die Vorstellung iber die Dauer einer verflossenen Zeit ist ja sehr
subjektiv. Die erlebte Zeit als echt menschliche Zeit 1duft nicht gleichmaflig
ab. Minuten kénnen schleichen, Sekunden werden zu Minuten, Minuten zu
Stunden, und Stunden dauern eine Ewigkeit. Eine bestimmte Zeitspanne
will gar kein Ende nehmen, und sie tut dies um so weniger, je mehr wir auf
das Ende warten. Aber die Zeit kann uns warten lassen. Sie ist unerbittlich.
Auch die lange Zeit der Langeweile, der Qual des Wartens und Nicht-Er-
warten-Konnens verkiirzt sich durch unsere Sehnsucht nicht. Und umge-
kehrt kénnen wir den Eindruck haben, daff die Zeit wie im Flug vergeht.
Hinterher erst, mit Verwunderung oder Bestiirzung stellen wir fest, dafl es
schon ,so spit” ist. Bei diesen Zeiterfahrungen geht es nicht um ein blofles
Scheinen der Zeit; denn im menschlichen Zeiterleben gebiihrt nicht der ab-
geleiteten physikalischen Zeit der Vorrang, sondern Zeit ist in erster Linie
meine erfahrene Zeit, die von mir erlebte Zeit.

Deshalb ist eine Reflexion tiber die wirkliche Zeit auch immer eine Re-
flexion tiber den wirklichen Menschen, der zeitlich ist. Wie aber erfihrt sich
der Mensch in der Zeit? Sicher einmal als der Vergéngliche, als der, der
nicht immer schon war und der nicht mehr sein wird, wenn andere, nach-
folgende Generationen die freigewordenen Plitze lingst eingenommen
haben. Auf einigen Grabesplatten sprechen die bildlich dargestellten Toten



Die Zeit des Menschen 87

zu den Lebenden den einfachen Satz: Was ihr seid, waren wir! Aber was
waren sie, die jetzt tot sind? Wir wissen es nicht einmal! Bis zu ein, zwel,
hochstens drei Generationen geht die Erinnerung zuriick, dann hért auch
dieses Letzte auf, die Erinnerung. Dann werden andere an den Gribern
stehen und sich fragen: was waren sie denn, die jetzt tot sind. Und sie wer-
den es ebenso wenig wissen. Sie werden es nicht wissen, was uns Freude ge-
macht und begliickt hat, wen wir geschitzt und geliebt haben, fiir was wir
uns aufgeopfert und eingesetzt haben, wie wir Angst hatten und verzwei-
felt waren. Dann sind wir nur noch einer von den Vielen, die auf irgend-
eine Weise das Menschliche und alles Menschliche durchlebt hatten. Aber
wie unser Leben wirklich war, wer wir waren: niemand weifl es, und es
interessiert auch niemanden mehr. Wo ich Zeit erlebe, erfahre ich meine
Verginglichkeit, mein Sein-zum-Tode.

In der mit der Zeit gesetzten Endlichkeit meines Lebens offenbart sich
mir aber nicht nur die Unausweichlichkeit des Sterbenmiissens. Ich erfahre
auch, daf ich Zeit eigentlich gar nicht haben oder besitzen kann. Kein Gliick
158t sich halten; keine Liebe dauert ewig; keine Erfiillung, der nicht die
Leere folgt. Alles entgleitet unwiderruflich und kann nur in immer erneu-
ter Anstrengung fiir den Augenblick gewonnen werden. Nur ein Augen-
blick! Aber Augenblicke verweilen nicht, auch wenn sie noch so schon sind.
Nur die Gegenwart ist meine Zeit. Aber was ist diese Gegenwart? Weit
michtiger spannt sich um unser Leben der Bogen der Vergangenheit und
der Zukunft. Das Vergangene ist vorbei und versunken. Die Erinnerung
vermag dieses oder jenes hervorzuholen. Aber die vergangene Zeit selbst
bringt uns keine Erinnerung zuriick. Und vor uns steht der weite, leere
Raum der Zukunft, die uns noch weit weniger gehort als die Vergangen-
heit. Es ist kein Wunder, wenn wir von dieser Zukunft, von der wir weder
wissen, was sie fiir uns bereithilt, noch wie lange wir sie fiberhaupt noch
vor uns haben, sagen, sie sei dunkel. Und mit dieser Dunkelheit der Zu-
kunft ist auch schon gesagt, dafl wir uns vor ihr dngstigen. Angst hat keinen
Namen. Sie richtet sich nicht fiirchtend auf etwas, sondern sie ist einfach
da; sie kommt auch nicht nur hier und da einmal zum Vorschein, sondern
gehort zu den Grundbefindlichkeiten eines Menschenlebens, auch wenn sie
nicht immer gleich stark erfahren wird. Angst vor dem schlechthin noch Un-
gewissen, dem Nicht-Gekannten, dem Noch-Ausstehenden, diese Angst
(die nicht Angstlichkeit ist) bildet den Horizont und die Bithne, vor und auf
der sich unsere Zeitlichkeit herunterleiert. Zeit kann dngstigen. Die Angst
lost den Menschen aus seinen vertrauten Beziigen; die ihn sonst sicher tra-
gende Welt schwindet, ,so dafl um ihn das Nichts entsteht, in der Erfah-
rung eines unheimlich bedrickenden Verlassenseins“t. Unheimlich, so be-

1 Q. F. Bollnow, Das Wesen der Stimmungen, Frankfurt 41968, 73.



Karl-Heinz Weger 88

schreiben wir Angstgefithle gern. Angst 148t in uns den Eindruck entstehen,
als hdtten wir kein Heim und kein Zuhause mehr, wo uns alles vertraut ist
und wir uns geborgen fithlen. Lange ist es so, dafl die Zeit uns tragt; aber
eines Tages erwachen wir und stellen fest, dafl wir die Zeit zu tragen haben,
und mit dem Grauen, das uns dann packt, erfahren wir die Zeit als unseren
Feind, dem wir ohnmachtig ausgeliefert sind, gegen den sich nicht streiten
1aBt und mit dem man nicht einmal reden kann.

In der Zeit erfahrt der Mensch seine Verginglichkeit, er erfahrt Angst,
er kann sich in der Zeit aber auch als von einer greulichen Leere ergriffen
wissen. Denn die lange Zeit der Langeweile ist ja nichts anderes als leere
Zeit, als Zeit, die keinen Sinn hat und unniitz verrinnt, weil der Mensch sich
selbst verloren hat, nicht weif}, was er mit sich anfangen soll. Das merk-
wiirdige Phanomen der Langeweile, in der man , Zeit lang hat®, die lange,
nicht enden wollende Zeit offenbart dem Menschen sehr nachdriicklich die
Belanglosigkeit, die Leere, die Verfliichtigung jedes Inhalts seiner Existenz.
Langeweile bedriickt. Sie ist nicht Mufle. In der Langeweile hat sich der
Mensch nichts mehr zu sagen. Seine eigene Innerlichkeit und die Welt ist
ihm zu Nichts zerronnen. Nichts motiviert ihn mehr. Deshalb wird die Zeit
auch anders erfahren. Sie scheint stehen zu bleiben. Und sie geht mir auf
die Nerven, die Langeweile. ,Die Dinge und Menschen langweilen mich,
sagen wir; oder: ich langweile mich; oder er langweilt mich zu Tode. Lange-
weile ldhmt. Thr folgen auf dem Fufl Verzweiflung, Ekel und das grofie
Chaos; denn dem Gelangweilten ist alles gleichgtiltig. Wao nichts mehr ver-
bindlich ist, zerflieflt auch die Zeit“2. Langeweile 14}t sich auch nicht durch
Geschiftigkeit {iberwinden, wenn Sinn und Inhalt des Schaffens verloren
gegangen sind. Das wird ,,daraus entdeckt, dafl die allergeschaftigsten Ar-
beiter, die in ihrem emsigen Gebrumm am wildesten schwirrenden Insek-
ten, die allerlangweiligsten sind“3. ,Langeweile. Nichts ist dem Menschen
so unertriglich, als in volliger Ruhe zu sein, ohne Leidenschaften, ohne Be-
trieb, ohne Zerstreuung, ohne Aufgabe. Er spiirt alsdann sein Nichts, seine
Verlassenheit, sein Ungeniigen, seine Abhdngigkeit, seine Ohnmacht, seine
Leere“*. Langeweile macht die Zeit unertréglich, weil die Zeit einen Inhalt
fordert und der Inhalt einen Sinn.

Erfahrung der Zeit offenbart dem Menschen, wer er ist: Verganglich, ge-
angstigt, for sich allein lebend leer und sinnlos, und wo sich der Mensch so
erfahrt, erfahrt er gleichzeitig, daf es nicht so sein sollte. Warum erféhrt er
sich und die Zeit so?

2 R. Bleistein, Hinwege zum Glauben, Wiirzburg 1973, 53.
3 Zitiert nach R. Bleistein, Therapie der Langeweile, Freiburg 1972, 54.
4 ebd. 52.



Die Zeit des Menschen 89

IL

Menschliche Zeit ist immer gestimmte Zeit, aber es gibt auch die Zeiterfah-
rung gliicklicher und getragener Stimmungen. Bei allen Vélkern und in al-
len Kulturen begegnen wir der gegliederten Zeit. Es gibt Fest- und Feier-
tage, die in die Unendlichkeit der fortlaufenden Zeit eine Gliederung brin-
gen. Die Gliederung schafft in der Zeit feste Haltepunkte, die Einschnitte
sind in die Alltiglichkeit der Werktage. Feste, Feiertage, Sonntage, Ruhe-
tage bedeuten Haltepunkte im Fluf der Zeit; denn innerhalb der auf ein
unendliches Ziel unabsehbar dahinstrebenden Bewegung gibt es jetzt er-
reichbare Einschnitte, fiir die eine andere Zeit zu gelten scheint, die Zeit der
sonntiglichen Gestimmtheit. Sie zu beschreiben ist schwer. Sie dufiert sich
schon in einer gewissen Gelassenheit gegeniiber der Hektik des Alltags; sie
148t sich noch erkennen an der dufleren Ruhe, die Ausdruck der inneren
Mufe sein sollte. Die sonntigliche Gestimmtheit ist die Zeit der Gemein-
samkeit, der Offenheit fiir den anderen Menschen. Das Gefiihl der Zusam-
mengehorigkeit, das Gefiihl, dafl alles in Ordnung sei, das innere Geldst-
sein, duflerliche Ordnung: All das gehort zur sonntédglichen Stimmung, in
der die Zeit stehen zu bleiben scheint. Es ist wie eine Pause im Ablauf der
geschiftigen Zeit, die ein Geschenk ist und gegen die man sich nicht versiin-
digen soll. ,Der Sonntag“ so Bollnow, ,beginnt eigentlich schon am Vor-
abend. Wenn der Handwerker seine Werkstatt aufrdumt, wenn die Haus-
frau das ganze Haus in einen sauber glanzenden Zustand versetzt hat, dann
zieht eine tief begliickende Stimmung des Ausruhens bei den Menschen ein.
Wenn wir etwa den Handwerker beim Aufridumen seiner Werkstatt beob-
achten, so geschieht dabei immer sehr viel mehr, als aus der Notwendigkeit
einer geregelten Arbeit eigentlich erforderlich wére. Es nimmt in der Regel
weit liber das Ziel hinausgreifende Formen an. Im Grunde wird die Werk-
statt gar nicht fiir den Neubeginn der Arbeit am kommenden Montag be-
reitgestellt, sondern es ist, als ob sie fiir alle Ewigkeit verlassen und in
einem vor ihr geniigenden Zustand hinterlassen werden sollte. Es ist, als
ob das ganze Alltagsleben versinkt und eine neue, bessere Ordnung ein-
zieht, die sich nicht nur gradmafig von der des Alltagslebens unterscheidet,
sondern etwas wirklich grundsatzlich Neues bedeutet“s. Es gibt diese sonn-
tigliche Stimmung, die ein tiefes Gefiihl der Begliickung schenkt, wo alles
in Ordnung zu sein scheint, alles gut ist, wo einen Welt und Zeit wie selbst-
verstindlich zu tragen scheinen und getrosten Mut zusprechen, aus dem sich
die Kraft fiir die Werktage des Alltags nahrt. Die durch natiirliche oder
kulturelle Feste gegliederte Zeit trigt ein anderes Gesicht als die Zeit, die

8 0. F. Bollnow, Neue Geborgenheit, Stuttgart 31953, 215; vgl. auch den ganzen dritten
Teil des Buches.



Karl-Heinz Weger 90

verganglich ist, dngstigt oder langweilt. ,Ein Fest feiern heifit: Die immer
schon und alle Tage vollzogene Gutheiffung der Welt aus besonderem An-
laf} auf unalltdgliche Weise zu begehen“®.

In sonntiglicher Gestimmtheit ist die Zeit des Menschen erfilllt. Man
denkt nicht mehr an sie, sie vergeht wie von selbst, und ihrer Erfiillung wird
man sich oft erst dann bewufit, wenn sie vorbei ist. Ahnliches gilt fiir das
Spiel. Auch im Spiel gelten andere Gesetze der Zeit. Spiel ist eine Art
Heimkehr des Erwachsenen in die Heimat des Kindes, in die Verlorenheit
an eine zweckfreie Freude, fiir die die Gesetze der ernsten Welt nicht gel-
ten. Das wichtigste Gesetz, das im Spiel suspendiert wird, ist das ernste Ge-
setz der Zeit. Die tiefe Ewigkeit wollende Lust, die der Mensch im Spiel er-
fahrt, scheint wiederum in einer anderen Zeitdimension, in einer anders
strukturierten Zeit ihre Wurzel zu haben. Deshalb spielt man auch nur in
der Zeit ,sonntiglicher Gestimmtheit“, am Abend, nach der Arbeit des Ta-
ges. Zum Spielen mufi man Mufe haben. Fin bestimmtes Maf an Span-
nung gehért zwar auch zum Spiel, aber diese Spannung steht nicht unter
dem Druck der Zeit. Sie hat nichts gemein mit der Hektik des Alltags und
hebt deshalb das Spiel vom gewohnlichen Leben ab. Der spielende Mensch
folgt eigenen Gesetzen und eigenen Gesetzen seiner Zeitlichkeit?. Spiel ist
niemals erzwungen; im Spiel soll nichts ,geleistet werden; Spiel ist kein
Zwang, den sich der Mensch auferlegt; Spiel und Spielenkénnen gehort
vielmehr zum tiefsten Grund unseres Menschseins. Wer nicht spielen kann,
kennt auch die gliicklichen Stunden nicht, die dem ,Homo Ludens“ spie-
lerisch geschenkt werden. Das Spiel ist Verheiflung einer anderen Wirk-
lichkeit, in der der Zwang und der Ernst der alltiglichen Wirklichkeit nicht
mehr giiltig sind. Im Spiel trotzt der Mensch auch der Absurditit und der
erfahrenen Sinnlosigkeit. Er fiillt und erfiillt seine Zeit mit etwas, was auf
den ersten Blick und unter den Augen einer Leistungsgesellschaft nichts
einbringt. Und dennoch ist die Zeit des Spiels eine gliickliche Zeit, eine er-
fillte Zeit der Befreiung und des inneren Friedens, der Selbstvergessenheit
und der wahren Freude.

Wo immer der Mensch die Zeit und seine eigene Zeitlichkeit in der bei
Fest und Spiel beschriebenen Weise erfihrt, erfahrt er sich in der gehobe-
nen, getragenen und tragenden Stimmung des Gliicks. Es ist aber nicht so,
als gdbe es diese Erfahrung der erfilllten Zeitlichkeit nur in den kurzen
Augenblicken der berauschenden Feste und zweckfreien Spiele. Im Gegen-
satz zur Langeweile, die als leere Zeit den Ekel der Verzweiflung aus sich
heraustreibt, findet der Mensch erfillte Zeit auch in allen Titigkeiten und
Vollziigen, an die es sich hinzugeben lohnt. Wie schnell die Zeit in der

8 J. Pieper, Mufle und Kult, Miinchen 1948.
7 Vgl. J. Huizinga, Homo ludens, und P. L. Berger, Auf den Spuren der Engel.



Die Zeit des Menschen 91

gliicklichen Stimmung der Hingabe vergehen kann, weif} jeder, der sich in
ein spannendes Buch vertieft hat, ein Kunstwerk betrachtet, seinem Hobby
nachgeht, sich an eine Aufgabe verliert. Solche Aufgaben kénnen ganz all-
taglicher Natur sein: die Sorge der Mutter fiir ihre Kinder; die Pflege und
Betreuung von Kranken; das Hingehen zu einem Einsamen; der Trost fiir
einen Verzweifelten; das Verstindnis fiir einen Unverstandenen; der Ein-
satz fiir das Wohl der Armen und Verlassenen, aber auch die stille und
selbstverstindliche Erfilllung der Pflichten, die das Leben auferlegt und
die fiir andere getan werden. Solange der Mensch fiir etwas lebt, fiir das zu
leben sich lohnt, erfahrt er seine Zeit als erfillte Zeit, die andere Struk-
turen hat als die Zeit der Langeweile, der Angst oder der Verzweiflung.
Auf die besondere Zeiterfahrung mystischer Zustdnde soll hier nicht ein-
gegangen werden. Beschreibungen sprechen von einem ,stehenden Jetzt*
oder von einer ,ewigen Gegenwart“. Nur die Uberzeitlichkeit der Liebe
soll noch erwihnt werden, die eigene Zeitstruktur der Liebeserfahrung, die
Binswanger in seinem Buch ,Grundformen und Erkenntnis menschlichen
Daseins® genauer entwickelt hat. Zahlreiche und ausfiihrlich von Binswan-
ger angefiihrte dichterische Zeugnisse aus den verschiedensten Vélkern und
Epochen stimmen in einer Beschreibung der Zeitlichkeit der Liebe iiberein,
die Liebe als ein Erlebnis erscheinen lassen, die einer anderen Zeitdimen-
sion angehort als die Zeit des gewdhnlichen Lebens. Im Anschluf} an E. Bar-
rett-Browning formuliert Binswanger den Gegensatz von ,Liebe, die dau-
ert, und Leben, das (ver)schwindet“. Diese Dauer der Liebe entsteht aber
nicht durch eine immer weiter reichende Aneinanderstiikelung von Zeit-
strecken, vielmehr entsteht diese Ewigkeit der Liebe durch einen qualita-
tiven Erfahrungswechsel, ,in der von der unendlichen Liangenerstreckung
der Zeit . .. vollig verschiedenen Zeitform der zwischen Augenblick und
Ewigkeit keinen Unterschied machenden ewigen Dauer oder eigentlichen
Ewigkeit“s.

Unsere bisherigen Uberlegungen zur Zeiterfahrung des Menschen und
damit auch zur Zeitlichkeit des Menschen selbst galten jenen Erfahrungen,
die besonders intensiv das Janusgesicht der Zeit enthiillten. Das besondere
Bewufitsein der Vergéinglichkeit, die Angst und Ohnmacht vor der Zukunft,
Ekel vor der Sinnlosigkeit und Leere der Langeweile, wie umgekehrt aber
auch die anders geartete Erfahrung der menschlichen Zeitlichkeit im Fest,
im Spiel, in der Hingabe, in der Liebe: All das sind Erfahrungen der Zeit,
die in ihrer Gegensatzlichkeit und Widerspriichlichkeit nur hie und da ein-
mal und selbst dann noch in unterschiedlicher Intensitdt gemacht werden.
Dazwischen steht die Zeit der Gewohnheit und des Alltags. In ihr finden
sich Angst und Hoffnung, Leere und Hingabe, Verzweiflung und Ver-

8 L. Binswanger, Ziirich 1942, 45.



Karl-Heinz Weger 92

trauen, Zuversicht und Mut, Langeweile und Erfulltheit, kurzlebige Augen-
blicklichkeit und das Gefiihl anhaltender Dauer ineinander und mitein-
ander. Der gewohnliche Alltag des Lebens schwebt zwischen Hoffen und
Bangen, zwischen Erinnerung und Zukunft in einem Zustand, der Gegen-
wart heiflt und einfachhin Zeit ist.

III.

Was aber erfahren wir in der Erfillung unserer Zeitlichkeit? Wo wir uns
der Zeit ausgeliefert fithlen, wo sie uns in namen- und gegenstandsloser
Angst bedroht, spiiren wir, daf} es eigentlich gar nicht so sein sollte. Die
Zeit ist grausam, sagen wir dann, sie ist erbarmungslos, sie kennt keine
Riicksicht und geht iiber jeden Menschen und seine Wiinsche hinweg mit
der ihr eigenen, monotonen Gleichgiiltigkeit. Sie heilt Wunden, sagen wir,
aber sie 143t auch fiir jeden Gliicklichen die Stunde schlagen. Es ist, als wolle
sie in den Stunden des Gliicks nur immer etwas versprechen, was sie nicht
halten kann. Wir wiinschen es uns anders. Es miifite immer der helle Mor-
gen des Lebens sein, der Frithling der Jahre, eine Geborgenheit, die nicht
dngstigt, das Gliick, das bleibt. In einem kurzen Dialog-Fragment unter-
halten sich bei Hugo von Hofmannsthal zwei Ténzerinnen iiber ein mér-
chenhaftes Land, von dem ihnen ein Matrose berichtet hatte, und dieses
Fragment endet mit dem Satz: , Wie eine glithende Kohle wird das brennen
in mir ... daf} es irgendwo eine solche Insel gibt, wo sie tanzen und gliick-
lich sind, ohne den Stachel der Hoffnung. Denn das ist es . . . das ist alles . . .
gliicklich sein ohne Hoffnung“?. Gliicklich sein ohne Hoffnung! Wir wissen
nur zu gut, daf} es in unserem Leben diese Insel nicht gibt, solange die Zeit
immer neue Bliiten der Hoffnung hervortreibt. Aber es ist wahr, dafl die
Sehnsucht nach dieser Insel wie eine glithende Kohle in uns brennt. Denn
der Zeit, die wir erfahren und die die unsere ist, stellen wir eine andere
gegeniiber, eine Zeit, in der es gar keine Hoffnung mehr briuchte, weil al-
les erfiillt ist. Unsere Zeit ertragen wir nur durch den Trost der Hoffnung,
wir erfahren Zeit nur deshalb als grausam, erbarmungslos, als angstigend
und leer, weil wir sie schon immer vor dem Horizont einer Hoffnung er-
leben, die wir in den Augenblicken der erfiillten Zeit als das grofie Ver-
sprechen in uns keimen spiiren. Aber was ist dieser Horizont? Auf welcher
Biihne spielen wir die Rollen unserer Zeitlichkeit? Ist es wiederum nur Zeit?
Eine andere Zeit? Aber es gibt keine andere Zeit. Um die Zeit als éing-
stigend, bedrohend, auslaufend, leer oder verganglich zu erfahren, braucht
es etwas anderes als Zeit. Zeit kénnte ja in uns gar nichts anderes hervor-
bringen als immer wieder Zeitlichkeit und alle mit ihr gegebenen Folgen,

9 Zitiert nach O. F. Bollnow, Neue Geborgenkheit, 92.



Die Zeit des Menschen 93

seien sie grausamer Natur oder seien sie getragen von der Stimmung des
zeitlich begrenzten Erfiilltseins. Was uns die Zeit so erfahren und erleben
148t, wie wir sie erfahren, kann nicht von derselben Art sein wie das, was
wir in der Zeitlichkeit und durdh sie erfahren. Die Zeit, so miiite man tGber-
spitzt formulieren, kann nicht ihre eigene Ursache sein. Sonst wéren wir ja
nicht die, die Hoffnung haben miissen und sich sehnen nach einer Insel, auf
der man gliicklich ist ohne Hoffnung. Wir wiirden einfach aufgehen in der
Zeit, wir wiren eingetaucht in sie, eingebettet in den Strom des Kommens
und Vergehens wie das Tier, ohne auch nur zu ahnen, wie es ist, dafl es so
ist, und daf} es anders sein konnte oder anders sein sollte. Wir konnen uns
jedoch iiber die Zeit erheben. Aber wir kénnen es nur, weil wir unsere
menschlich geartete Zeitlichkeit nur vor dem Horizont einer Wirklichkeit
sehen, die nicht wiederum Zeit sein kann. Was aber ist diese andere Wirk-
lichkeit als der Horizont, der unsere Zeiterfahrung ermoglicht? Das Nichts,
hat man gesagt. Nur weif} ich nicht, was diese Aussage soll. Kann das Nichts
etwas? Kann es uns dngstigen, bedrohen, uns unsere Verginglichkeit, Hin-
filligkeit, Ohnmacht bewufit werden lassen? Nimmt man das Wort wirk-
lich ernst, dann wird man sich auch zu der Einsicht durchringen miissen,
daf das Nichts eben radikal nichts bewirken kann, es kann uns keine Augen
offnen, es kann als die Ursache der Erfahrung des Nicht-so-sein-Sollenden
ebenso wenig in Betracht kommen wie als die Ursache einer erfillten Hoff-
nung. Noch einmal: Was menschliche Zeiterfahrung ermédglicht (und eine
Ursache fiir die menschliche Zeiterfahrung mufl es geben), das darf nicht
selbst unter dem Gesetz der Zeit stehen, es darf nicht Zeit sein. Das Grauen
vor der Zeit, wo und wann immer es uns wirklich packt (und frither oder
spater packt es uns alle einmal), das Grauen vor dem Ausgeliefertsein an
die Verginglichkeit, alle Angst, alle Schwermut und Verzweiflung, alle
Langeweile und aller Ekel, die Bitterkeit der Vergeblichkeit: all das wur-
zelt in der Moglichkeit, dber die Zeit hinauszublicken auf eine andere Wirk-
lichkeit, auf deren Hintergrund wir die Zeit erst als Zeit erfahren, die uns
dngstigen kann, die uns traurig stimmt, die uns einsam und verlassen macht.
In allen Erfahrungen unserer eigenen Zeitlichkeit erfahren wir das mit,
was uns in den Stunden erfillter Zeit nur als Verheiflung einer Moglichkeit
zugesprochen wird. Der menschliche Blick geht iiber den kurzlebigen Augen-
blick hinaus auf eine andere Weise des Lebens, auf die Insel, auf der wir
gliicklich wiren, ohne den Stachel der Hoffnung. Wir sehen diese Insel nicht.
Wir sehen diese andere Wirklichkeit nicht. Wir erreichen ihn nicht, den
Horizont, vor dem sich das Spiel unserer Zeitlichkeit als das traurig-grofie
Welttheater abspielt. Aber ahnen wir nicht zumindest, daf} alles, was die
Zeit aus sich heraustreibt, uns nur deshalb erfassen kann, weil hinter der
Angst die Geborgenheit steht, hinter der Verzweiflung die Hoffnung, hin-



Karl-Heinz Weger 94

ter der Leere die Fiille, hinter der Traurigkeit eine ewige Freude? Und ha-
ben wir den Mut, den getrosten Mut, das anzuerkennen? Haben wir den
Mut zu sagen: Auch wenn ich nicht wei}, was Ewigkeit ist, so ist meine Er-
fahrung in der Zeit doch nur deshalb maglich, weil es eine andere Wirk-
lichkeit gibt, fir die die Mafistibe unserer Zeit und der Zeit schlechthin
nicht gelten konnen? Noch einmal: Was ist dann diese Wirklichkeit? Soli
man es Dauer nennen, Zeitlosigkeit, Ewigkeit? Und ist es nur das mensch-
liche Gehirn oder sind es nur die ,Nebenbildungen im menschlichen Ge-
hirn“ (Marx), die in der Erfahrung meiner Zeitlichkeit einen Wunschtraum
nach Dauer und Ewigkeit, nach Fiille und Erfillung wecken? Sicher hat der
Wunsch nach einer ewig erfiillten Zeit seine nichste Ursache in den Erfah-
rungen von Glick und Erfillung, die mir geschenkt werden. Es ist aber
nicht so, als konne das reale Verlangen nach totaler Erfullung seine letzte
Ursache durch eine Ubersteigerung meiner Erfahrungen mittels der Phan-
tasie und Imagination haben. Denn was ich als Horizont erfahre, das totale
Gliick einer zeitlos erfiillten Ewigkeit, kann eben nicht die letzte Ursache in
einer Wirklichkeit finden, die selbst immer wieder auf cine neue Hoffnung
hin Gberstiegen werden kann. Wer behauptet, die menschliche Phantasie sei
die letzte Ursache, die letzte Bedingung der Moglichkeit totalen Glicksver-
langens, der behauptet gleichzeitig, die menschliche Phantasie sei etwas an-
deres als der Mensch selbst. Die Bedingung der Moglichkeit menschlicher
Zeiterfahrung, die letzte Ursache des Wunsches nach unverginglichem
Gliick muB anderer Natur sein als der Mensch und seine Phantasie. Wie
man diese Wirklichkeit benennt, ist eine andere Frage. In der Sprache der
Religion heift sie Gott.

Die Zeit hdlt dem Menschen in unterschiedlicher Intensitdt und Auf-
dringlichkeit immer wieder den Spiegel vors Gesicht, in dem er sich selbst
erkennen kann: bald geangstigt, bald voll Vertrauen; schnell verzweifelt,
dann wieder zufrieden; einmal gelangweilt, dann getréstet und ermutigt.
Ist das Licht, in dem sich der Mensch am Spiegel seiner Zeitlichkeit erkennt,
sind Vertrauen und Hoffnung, Freude und Glick, Zufriedenheit und Er-
fiillung aber auch wirklich die Strahlen einer Sonne, die in anderen Dimen-
sionen west als unsere irdische Zeitlichkeit? Freud hat diese andere Wirk-
lichkeit, die als die Bedingung der Moglichkeit transzendentaler Erfahrun-
gen gegeben sein muf, Illusion genannt. So schreibt er in der , Zukunft einer
Illusion“: , Wir heiflen also einen Glauben eine Illusion, wenn sich in sei-
ner Motivierung die Wunscherfillung vordrangt®. Ist es so? Ist Gott nur
die aus menschlichen Wiinschen und Sehnsiichten geborene Illusion der
Phantasie? Vielleicht 1488t sich die Existenz Gottes heute schwieriger auf-
weisen als in fritheren Zeiten. Nicht umsonst spricht das Zweite Vatikanische
Konzil implizit von einem schuldlosen Atheismus. Es ist auch nicht so, als



Die Zeit des Menschen 95

stehe oder falle der Glaube an Gott mit einer richtigen Interpretation der
Erfahrung menschlicher Zeitlichkeit, und es ist dariiber hinaus noch lange
nicht ausgemacht, ob eine Reflexion iiber die Weise, wie ich mich als Mensch
in der Erfahrung meiner Zeitlichkeit erkennen muf}, zu mehr fiihrt als zu
einer ,Ahnung® des Géttlichen. In diesem Fall wirde es geniigen, wenn
sich der Mensch offenhilt firr das mogliche Wort der Offenbarung Gottes
in der Geschichte, Auch die Art meiner Bereitschaft, Erfahrungen der Zeit-
lichkeit zu reflektieren, hat mitbestimmenden Einfluf} auf das Ergebnis mei-
ner Reflexion. Und trotzdem: Wenn ich vor der Entscheidung stehe, die Ex-
fahrungen des Menschen in der Zeit entweder als Illusion zu interpretieren
oder aber sie dadurch erklart zu verstehen, dafl der Mensch in den Augen-
blicken zeitlicher Erfiilllung seine Teilhabe an einer andersgearteten Wirk-
lichkeit erfahrt, die Gott heiflt, dann entscheide ich mich fir die Wirklich-
keit Gott. Sie erscheint mir einfach glaubhafter und glaubwiirdiger als die
Freudsche Illusion. Denn noch einmal: Was als Mangel im Modus der Ab-
wesenheit in mir Hoffnung weckt und was als Hoffnung, die auf Teilerfil-
lung griindet, zu einer Erfillung hindréngt, die als Totalerfiillung anderer
Artist als die ,Glidke“ dieser Welt, das muf§ dann auch wesensverschieden
sein von mir und den Produkten meiner Phantasie, es muf} einer anderen
Seinsordnung zugehoren. Ich darf einer Ursache nicht mehr zutrauen wol-
len, als sie bewirken kann und ich mufl umgekehrt das Bewirkte auf eine
hinreichende Erklarung zuriickfithren konnen. Wie sollte meine Phantasie,
die selber den Gesetzen der Zeit unterliegt, das Verlangen nach und die Er-
fahrung von einer Wirklichkeit hervorbringen, die von ganz anderer Seins-
weise ist als ich selbst es bin und meine Phantasie? In der Reflexion auf
meine Zeitlichkeit erkenne ich eben doch die Sehnsucht nach dem ganz An-
deren. Diese erfahrene Sehnsucht nach dem ganz Anderen kann aber nicht
ich selbst bewirken, noch konnen es die begrenzten Gliicke dieser Welt. Wer
also kann es, wenn nicht das, was wie eine ,glithende Kohle® zeitlebens in
uns brennen wird, die ,, Insel“ aller erfiilllten Hoffnung, die Gott heifit und
Gott ist?





