Selbstvergessenheit
Zum Thema Selbstverlust und Selbstgewinn
Jorg Splett, Offenbach

»Prometheus hat die Menschen das Opfern gelehrt, so dafl sie auch etwas
vom Opfer haben. Es heifit, nicht dem Menschen, sondern einer geistigen
Macht hitten die Tiere gehort, d. h. die Menschen haben kein Fleisch ge-
gessen. Prometheus nun ... habe zwei Figuren gemacht, eine, indem er
Knochen und Eingeweide mit Haut {iberzog, und eine Figur ganz von
Fleisch, Zeus aber habe nach der ersten gegriffen. Opfern also heifit nun
ein Gastmahl halten, und die Eingeweide, die Knochen bekommen die Got-
ter . .. Dieser Prometheus hat die Menschen gelehrt, zuzugreifen . . .“!.

Verlust und Gewinn sind in erster Linie wohl Skonomische Kategorien.
Darum sollen auch diese Reflexionen beim Bilanz-Verstindnis des Ver-
kehrs zwischen Mensch und Gottheit beginnen. Auch wo es nicht so betriige-
risch zugeht wie bei Prometheus, ja gerade da, also im ,reellen® Geschift,
will der Mensch mit seinem Einsatz gewinnen. (Selbst-)Hingabe bedeutet
hier Verzicht im Blick auf grofleren Ertrag.

Beim Durchdenken dieser Sicht gerit man jedoch an den Punkt, wo der
mehr oder weniger ungebrochene Wille zum Selbst in den Willen zu seiner
Sprengung umschligt: in den Wunsch, sich loszuwerden. Selbsthingabe
wird zum Programm der Verleugnung des ,hassenswerten Ich“ (B. Pascal).

Das Scheitern dieses Programms kann schlielich den Blick fiir jenes Ziel
der Freiheit eréffnen, das der Titel dieser Reflexionen mit dem Namen
nSelbstvergessenheit“ anspricht. Weder positiv noch negativ geht es dann
dem Menschen um sich, weil es ihm ,aus ganzem Herzen* (Mt 22, 87) um
seinen Gott geht.

I. Selbstverzicht

1. Wenn die Idee des Opfers ,sich von keiner Religion trennen® 148t2, dann
hat man dessen Prinzip seit alters durch die Formel ,do ut des“ charakteri-
sieren wollen. ,Hier ist die Butter — wo sind deine Gaben?“ (Maitrayani
Samhita I 10, 2); ,Gib mir, ich gebe dir ... Darbietung biete du mir; Dar-
bietung biete ich dir“ (Taittiriya-Samhita 1, 8, 4, 1),

' G. W.F. Hegel, Die Religionen der geistigen Individualitit (1927), Hamburg 1966, 131
(Jub. Ausg. 16, 107).

£ B. Constant nach G. v. d. Leenw, Phinomenologie der Religion, ®Tiibingen 1956, 394.

3 Nach G. Widengren, Religionsphinomenologie, Berlin 1969, 284.



Selbstvergessenheit 97

Gegen die eng dkonomisch-rechtliche Deutung solcher Texte protestiert
die Religionsphinomenologie zu Recht, indem sie auf einem gefiillteren
Sinn von Gabe besteht. ,,Geben fordert Gabe, aber nicht im Sinne eines
kommerziellen Rationalismus, sondern weil die Gabe einen Strom ent-
springen 1af8t, der vom Augenblick der Gabe an unaufhaltsam von Geber
zu Empfinger, von Empfinger zu Geber flieft“4. Es geht um ,die Schaf-
fung einer Verbindung zwischen dem Geber — dem Menschen — und dem
Empféinger — der Gottheit“; vor sie kann der Mensch nicht ohne Gabe tre-
ten: ,Das kann er nicht einmal bei dem Menschen, der hoher steht als ers,

Trotzdem, wenn auch nicht im streng 6konomischen Sinn, will der Ge-
bende dennoch nicht einfach Verbindung, sondern offenbar , Verbindlich-
keiten“ begriinden: ,Der Empfanger ist in der Gewalt des Gebers“s, Darum
muf man zwar v. d. Leeuw zustimmen, wenn er die Opfergabe einen Teil
des Selbst nennt und es ablehnt, von einem klugen Geschdft mit den Mach-
ten zu sprechen: ,, Wer opfert, opfert sein Eigentum, d. h. sich selbst® (401);
aber man muf} zugleich darauf bestehen, daf der Gebende so eben doch nur
»einen Teil seines Selbst“ gibt (ebd.). Denn wie kénnte er anders in den
Genuf} der provozierten Gegengabe kommen?

2. Doch selbst wenn der Fromme wirklich das eigene Leben dahingibt — sei
es im einmaligen Opfer, sei es in tiglicher Gesetzestreue —, muf er die bis-
herige Gesinnung nicht schon preisgegeben haben. Nicht nur Kritiker haben
diese Mentalitédt als Sparkassen-Denken bezeichnet; sie konnen sich auf
Spruchweisheiten beziehen wie: ,Wer sich des Armen erbarmt, leiht dem
Herrn“ (Spr 19, 17).

Nun ist es dem Verschwender ein leichtes, sich iiber den Sparsamen zu
mokieren. Ernsthafte Kritik fallt weniger einsinnig aus, mag Verschwen-
dung doch Ausdruck verzweifelten Zukunftsverzichts sein (,,Lafit uns essen
und trinken; denn morgen sind wir tot“ — Jes 22,13; 1 Kor 15, 32) und Spar-
samkeit eine Weise, wie Glaube und Hoffnung sich realisieren. Anderseits
kann das Opfer der Gegenwart fiir die Zukuntt einer nicht minder verzwei-
felten Lebensangst entspringen. So polemisiert etwa Charles Péguy gegen
das Zeitalter der Rente: ,Der Geizige ist Verschwender. Er ist sogar der
einzige, der echte Verschwender. Der Geldgierige verschwendet das, was er
verkauft hat, um Geld zu erhalten. Er verschleudert und verschwendet seine
Seele, die er fiir nichts verkautft hat, fiir Geld.“ Dann féhrt er fort: ,Umge-
kehrt ist der Barmherzige der wahre Geizhals, der Schitze sammelt. So lau-

¢ v.d. Leeuw 395.
§ Widengren 286.
¢ V. Gronbech nach v. d. Leeuw 395.



Jorg Splett 98

tet die tiefsinnigste Lehre des Evangeliums“?. —Ist in der Tat dies der tiefste
Sinn der Botschaft Jesu? Wie ist das Wort ,wahrer Geizhals® zu lesen?

Franz Werfel hat 1939 einen Roman mit dem Titel ,Der veruntreute
Himmel“ verdffentlicht. Er schildert die Geschichte der Magd Teta Linek,
die hart fiir die Priesterausbildung eines ungeliebten Neffen arbeitet, um
am Ende erkennen zu miissen, dafl sie vom Empfanger des Geldes jahre-
lang getduscht worden ist. Werfel deutet im ,Epilog“ den Romantitel im
Sinn Péguys: ,Unsere Seelen wollen nicht mehr an ihre Unzerstorbarkeit
glauben und damit an ihre ewige Verantwortung. Der veruntreute Himmel
ist der grofle Fehlbetrag unserer Zeit. Seinetwegen kann die Rechnung
nicht in Ordnung kommen . ..“8, Doch die Geschichte selbst scheint mir die-
ses Verstindnis zu korrigieren. Hier hat ein Mensch sich ,einen Stein im
himmlischen Brett zu verdienen® versucht (196) und erfahren, dafl ihm sein
ganzer Einsatz veruntreut worden ist. Eben durch diese Erfahrung jedoch,
und erst durch sie, gerit Teta vor die Gewissensfrage nach Selbstsucht und
Liebe - und daraus schliefllich (bis zu ihrem Tod nach der Papstaudienz) in
eine ,Lawine der Erfillung* (282), die alles Rechnen unter sich begribt.

Inwieweit also miifite auch das ,Darlehen an Gott“ zur Sammlung von
»Schitzen im Himmel“ (Mt 6, 20) sich der Frage stellen: , Wenn ihr denen
leiht, von denen ihr hofft, es wieder zu bekommen, was fiir ein Dank steht
euch zu?“ (Lk 6, 34).

3. In der Tat: wer leiht, bekommt, was er gegeben hat (denn weder Zinsen
noch ein moglicher Gewinn geben der Riickzahlung einen hoheren Rang,
als ihn das Darlehen besal). Wie aber, wenn das Interesse des Menschen
eben auf qualitative Umwandlung zielte: auf seine Vergéttlichung? Aus
dem Verzicht auf Zeit — sei es auch auf die ganze Zeit — muf er sich dann zu
einem endgiltigen Selbstverzicht durchringen. Der Rat zum Selbstverzicht
wird zum Programm der Selbstaufhebung.

Empedokles mit seinem Todessprung in den Atna wire ein Name fiir
dieses Programm. Hier sei es an der These des Ingenieurs Kiriloff aus
Dostojewskijs ,Damonen“ verdeutlicht. ,Das Leben wird einem jetzt fir
Angst und Schmerz gegeben, und hierin liegt der ganze Betrug ... Aber es
wird einen neuen Menschen geben, einen gliicklichen und stolzen. Wem es
ganz einerlei sein wird, zu leben oder nicht zu leben, der wird der neue
Mensch sein. Wer Angst und Schmerz besiegen wird, der wird selbst Gott
sein ... Ein jeder, der die wichtigste Freiheit will, mufl sich selbst zu téten

7 Ch. Péguy, Wir stehen alle an der Front. Eine Prosa-Auswahl von H. U. v. Balthasar,
Einsiedeln 1952, 52 (Note conjointe sur M. Descartes).
8 F. Werfel, Der veruntreute Himmel. Die Geschichte einer Magd, Fischerbiicherei 9, 243.



Selbstvergessenheit 99

wagen ... Wer sich selbst zu toten wagt, der ist Gott ... Wer sich totet, um
die Angst totzuschlagen, der wird sofort Gott sein“®.

Weniger dramatisch spricht derselbe Umschlag sich in zwei, ja schon in
einer Zeile der Hymne ,Eleusis“ aus, die der junge Hegel im August 1796
an seinen Freund Holderlin richtete!®: ,Was mein ich nannte, schwindet. /
Ich gebe mich dem Unermefllichen dahin. / Ich bin in ihm, bin Alles, bin
nur es.”

Der Selbstverzicht ist hier zur Selbstaufhebung als Vergéttlichung ge-
worden. Damit aber kehrt die bisherige Absichts-Richtung sich um. Wenn
es dem Menschen um Vergottlichung geht, geht es ihm dann noch darum,
sich zu gewinnen, und nicht vielmehr darum, sich loszuwerden? Will Kiri-
loff eigentlich Gott sein, oder will er nicht blof seine Angst und sein Leiden
an dieser, die ihn beschimen, ,totschlagen“? — Der Mensch auf der Flucht
vor sich selbst, von sich weg: in einen gewdhlten ,Stil“, in Rollen, in so-
ziales, politisches Engagement, in die sexuelle oder/und religiose Ekstase,
dies ist das Thema etwa der groflen Gesellschaftsromane Aldous Huxleys.
Selbstverzicht radikalisiert sich zur Selbstverleugnung.

II. Selbstverleugnung

1. Die erste Gestalt solcher Ich-Flucht, auf die wir hier eingehen wollen,
gehdrt fir den oberflachlichen Blick noch nicht in den Horizont einer reli-
gionsphilosophischen Uberlegung. Immerhin ist sie nicht weniger als durch
das Wort ,inszenieren’ durch solche wie ,zelebrieren’ und ,Kult’ zu beschrei-
ben. — Damit sollen jetzt nicht die einigermaflen unkomplizierten ,Riten®
gemeint sein, mit denen etwa ein Thomas Buddenbrook versucht, durch
peinliche Sauberkeit seiner zunehmenden inneren Schwiche zu begegnen.
Es geht um einen Willen zum Stil, wie ihn in lehrreicher Ubertriebenheit
der ,Snob* (im verbreiteten negativen Wortsinn) verkdrpert. Insofern die-
ser im ,Kampf ums Dabeisein“ freilich den Unterschied von Dabeisein und
Sein verwischt, verletzt er gerade den Stil; klarer zeigt sich das Gemeinte
im Dandy?’.

Gert Hofmann stellt als die vom Snob nur nachgeéffte Wahrheit den
Gesellschaftsmenschen, ,I’homme du monde®, heraus: , Vielleicht sollten
wir ihn uns als einen Menschen vorstellen, der sein Leben einer Art Ordens-

% F.F. Dostojewskij, Die Ddmonen, Erster Teil, Kap. III (Fremde Siinden), VIII (Min-
chen 1969 [E. K. Rahsin] 154 1.).

10 ¥, Rosenkranz, Hegels Leben, Berlin 1844 (Nachdr. Darmstadt 1969}, 78-80, 78.

11 Wenn F. Sicburg schreibt, Oscar Wilde habe den Snobismus [besser: das Dandytum]
»bis zur Selbstvernichtung gesteigert“, mag deutlich werden, worum es jetzt geht. W. M.
Thackeray u. a., Uber den Snob, Miinchen 1962, 100.



Jorg Splett 100

regel unterwirft. Am Tag seines Eintritts in die ,Gesellschaft’ gibt er ihr
seine Freiheit hin. Er nimmt dafiir ein Daseinsschema entgegen, in dem
er sich bis zu seinem Tode geborgen fithlen wird ... Was man heute un-
mutig die gesellschaftlichen Verpflichtungen nennt, macht sein Leben aus. ..
Im Entrée gibt er mit Rock und Zylinder 14chelnd seinen persénlichen Kum-
mer ab. Denn das erste, was er hat lernen miissen, war, dafl das, was ihn
bewegt, nicht nach auflen dringen darf. Als Folge dieser Gesichtsmuskel-
disziplin stellt sich mit der Zeit ein inneres Gleichgewicht her. Der Ritus
von Teetrinken und Konversieren schiitzt ihn gegen jeden Schicksalsschlag
... Der Mann von Welt ist nicht von dieser Welt“22,

2. Indes scheint der Gesellschaftsmensch inzwischen weithin ausgestorben
(im Unterschied zu den Snobs verschiedener Art, offenbar einer bleibenden
Spezies des homo socialis). Das Wort ,Gesellschaft’ zielt heute zumeist auf
anderes: An die Stelle der Flucht in den Stil tritt die Flucht in das Engage-
ment.

»Der einzelne ist nichts, das Volk ist alles®, lautete eine Parole, die in
Deutschland ziindete'®. Die Auffang- und Bergungsfunktion religidser wie
politischer Sekten (die darum von ihren Mitgliedern tatsichlich , alles for-
dern® konnen) ist bekannt. Der Mensch opfert eben nicht nur, ,,um auch et-
was von seinem Opfer zu haben®. Hat er das dafiir vorausgesetzte unge-
brochene Verhiltnis zu sich verloren, mag es ihm schlieflich nur noch darum
gehen, dafl er sich von irgendjemand ab-genommen werde.

So tritt an die Stelle des Seins die Aktivitdt. Wie das Wort ,opfern® sich
von ,operari® herleitet, so 1afit das neue Programm sich am besten durch
die berithmte Maxime Thomas Carlyles charakterisieren: , Arbeiten und
nicht verzweifeln“. ,Im Grunde genommen ist alle echte Arbeit Religion,
und jede Religion, die nicht Arbeit ist, kann gehen und unter den Brah-
minen, Antonimiern, tanzenden Derwischen, oder wo sie will, wohnen*!,

Doch gerit diese Religion der Arbeit in ein dhnliches Dilemma wie zuvor
die Konzeption des Darlehens an Gott. — Nicht mit Unrecht hat man ge-
sagt, Carlyles Parole sei selbst schon eine der Verzweiflung: ,Das letzte
Evangelium in dieser Welt ist: Kenne deine Arbeit und tu sie. ,Kenne dich

!2 Ebd. 1181f. Vgl. H. v. Hofmannsthal, Der Schwierige.

13 Eine franzésische Stimme: P. H. Simon, Die Viter haben grine Trauben gegessen . . .
Roman, Frankfurt 21974, 22: ,Ich frage mich oft, ob nicht ein Hauptgrund fiir die immer
wiederkehrenden Vélkerkatastrophen darin zu suchen sei, daf mancher einzelne im ge-
heimen den Wunsch nach einer Flucht aus scinen persénlichen Schwierigkeiten hegt . . . Der
alles zerschlagende Krieg gibt oft recht summarische und gewalttitige Losungen der Le-
bensfragen, die auf herkémmliche Weise nicht mehr zu meistern sind“.

14 Th. Carlyle, Arbeiten und nicht verzweifeln. Ausziige aus seinen Werken, Diisseldorf/
Leipzig 1902, 14,



Selbstvergessenheit 101

selbst’, — lange genug hat dieses dein armes ,Selbst* dich gequalt, und du
wirst, wie ich glaube, es niemals kennen lernen ... Wisse vielmehr, woran
du arbeiten kannst, und arbeite daran wie Herkules! Das ist jedenfalls das
bessere System“!5.

Das Dilemma liegt darin, daf — wie zuvor ein Darlehen keinen Wesens-
gewinn bringen konnte — hier das ,arme Selbst“ durch Aktionen nicht aus
sich hinauskommt. Operari sequitur esse = das Handeln folgt aus dem Sein:
das Ichist es, das handelt; darum findet es in seinen Aktivititen (und deren
»Stil“) immer wieder sich selbst. — So bietet sich als letzter Ausweg schliefi-
lich jener, den Carlyle mit den ,tanzenden Derwischen“ ansprach: der
Rausch, die Ekstase.

3. Der islamische Mystiker al-Dschunaid (gest. 910) soll geduflert haben:
»1ch habe viele Biicher gelesen, habe aber niemals etwas so Lehrreiches ge-
funden wie diesen Vers: Ich fragte: ,Wo ist meine Siinde?* / Da gab mir
eine Stimme Antwort: / ,Siinde ist, dal du da bist — / Eine schwerere gibt
es nicht “18,

Wie als Echo dessen notiert Simone Weil (im Anschlufl an die letzten
Worte von Racines Phéddra): ,Daf ich verschwinde, und diese Dinge, die
ich sehe, wiirden — weil sie aufhérten, Dinge zu sein, die ich sehe — vollkom-
men schon! ... Wenn ich irgendwo bin, beflecke ich das Schweigen des
Himmels und der Erde durch mein Atmen und das Schlagen meines Her-
zens“ 7,

Erlésung — um die es in aller Religion geht — hiefle dann: statt Erlosung
des Ich, Erl6sung von ihm, Todesschlaf des Bewufitseins. Und dessen ,an-
geldliche“ Vorausgewéhr wéren der (traumlose) Schlaf'® und das Selbst-
vergessen im Rausch'®. Weniger subtil als in fernéstlichen , Wegen“ zeigt
sich diese Sicht in den westlichen Suchtformen des Alkoholismus, der Schlaf-
mittel- und Drogenabhéngigkeit wie der sexuellen Promiskuitat®.

15 Ebd. 8. J. Pieper, Mufle und Kult, Minchen 1955, 82, zitiert aus Baudelaires Tagebuch
die Offenlegung des bei Carlyle verborgenen Fazits: ,Man muf} arbeiten, wenn schon nicht
aus Geschmack daran, so aus Verzweiflung. Denn, alles auf eine letzte Wahrheit gebracht:
die Arbeit ist weniger langweilig als das Vergniigen.“

18 T. Andrae, Islamische Mystiker, Stuttgart 1960, 146.

17 S, Weil, Schwerkraft und Gnade, Miinchen 1952, 112.

18 G. Lanczkowski in: RGG3 V 1418{. (zum Tiefschlaf in den Upanishaden und im Bud-
dhismus). Vgl. M. Eliade, Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit, Ziirich 1960, 131 1.

1% Eliade 3461f.; 256f.; 268f.

# Vgl. Ch. Baudelaire, Intime Tagebiicher, Bern 1952 (Piepers Zitat hier auf S. 24), 32:
» Was ist eigentlich die Liebe? Das Bediirfnis, aus sich herauszugehen. Der Mensch ist ein
anbetendes Tier. Anbeten ist soviel wie sich opfern und preisgeben. Somit ist auch alle Liebe
Preisgabe.“ 39: ,. .. das Bediirfnis, sein Ich in der Auferlichkeit des Fleisches zu vergessen,
dem der Mensch den vornehmen Namen Bediirfnis zu lieben gibt*.



Jorg Splett 102

Doch wenn das Ich aus der Bewufltlosigkeit erwacht, mufl es nach wie vor
feststellen, daf es ,zu sich gekommen* ist. Und von daher wird nun frag-
lich, ob es iiberhaupt - sei’s auch voriibergehend — wirklich ,,aufler sich* ge-
wesen sei. In der Tat: kann man sich in Wahrheit verlassen, wenn man sich
nicht auf jemanden (hin) verldf}t? Kann das Ich sich vergessen, solange ihm
darum zu tun ist, sich zu vergessen?

Selbstverleugnung in allen Formen, von der Flucht in den Stil bis zu der
in den Rausch, scheitert unvermeidlich an ihrem Selbstwiderspruch; gilt
hier doch ebenso wie sonst, dafl das Verleugnete sich eben nicht verleugnen
1a8t. — So wie das Ich sich nicht gewinnen konnte, solange es ihm um seinen
Selbstgewinn ging, so kann es sich nicht verlieren, solange es ihm darum
geht, sich loszuwerden.

Beides, und beides zugleich und in einem, gliickt erst, genauer: ist schon
gegliickt, sobald es dem Ich nicht mehr um sich geht. Darauf zielt der Titel
dieser Besinnung: nicht Selbstvergessen (gar: Vergessen-wollen), sondern
Selbstvergessenheit.

ITI. Selbstvergessenheit

1. Leben ist Vollzug, und Vollzug braucht sein Ziel. In der vitalen Sphire
wirkt der Trieb, in der geistigen der Wille. Was will nun das Wollen? -
Im Unterschied zu Drang und Trieb, die auf ihre Sittigung, also ihre Auf-
hebung dridngen, geht es bewufitem Wollen stets — zumindest auch — um
sich selbst. Das ist mit der ,,Doppel-Struktur® von Bewufltsein und Freiheit
gegeben. So kann man beispielsweise zwar wahrnehmen, ohne dies Wahr-
nehmen seinerseits wahrzunehmen; aber man weif8 nur dort wirklich das,
was man weifl, wo man nicht nur dies weiff, sondern auch, daff man dies
weifl. Wahres Wissen weif} also nicht nur das Gewuflte, sondern stets auch
sich. Ebenso will wissendes Wollen nicht nur das jeweils Gewollte, sondern
immer auch dies Wollen des Gewollten selbst, also sich selbst.

An dieser wesenhaften Zweidimensionalitit des Selbstvollzugs scheiter-
ten Selbstverzicht und Selbstverleugnung. Der Selbstverzicht, insofern er
den Willen zu sich selbst verabsolutierte und dabei die ,intentionale Struk-
tur® von Wille und Ich vergafl, d. h. jene ,ontologische Selbstlosigkeit®,
aufgrund deren der Wille nicht einfach sich will, sondern sich insofern, als
er anderes will: Das Ja des Ich bejaht nicht einfach sich als solches, son-
dern das oder den, den es bejaht, und sich nur als diese Bejahung. Dabei
héngt der Ernst des Ja zu sich selbst an dem Ernst des Ja zu dem bejahten
Anderen®. — Anders gesagt: ist das Selbst Selbstiiberstieg (Transzendenz),

21 So hingt der Ernst einer Urteilsbehauptung nicht an der Emphase ihres Behauptetwer-
dens als solchen, sondern am Ernst der Behauptung des Urteilsinhalts. Also nicht: ,Ich be-
haupte es!”, sondern: ,Es ist so!“



Selbstvergessenheit 103

dann kann es nicht durch blof} scheinbaren oder nur vorldufigen Uberstieg
zu sich finden bzw. es kann, wenn es sich selbst zum Ziel nimmt, sich nicht
ibersteigen.

Ebenso scheitert die Selbstverleugnung. Denn auch ein Wollen, das sich
aufheben wollte, wollte eben dies und damit sich selbst. Das Nein verneint
zwar, was es verneint; sich, die Verneinung, selbst aber muf es eben darin
bejahen. — Angesichts dieser Situation predigt Buddha den Tod von Ich
und Wollen; nicht das Absterben und die Negation, das wiéren ja noch Ak-
tivititen, sondern die absolute Enthaltung, vollstindiges Selbsterlschen.
Es geht nicht um den Tod, sondern darum, die Geburt riickgédngig zu ma-
chen.

Lassen wir offen, ob das durchfithrbar sei (immerhin muf} das Selbst sich
auch dazu erst einmal entschliefen; auch das riickhaltlose Ersterben mufl
erst gewollt — und dieses Wollen zureichend gerechtfertigt werden)®. Hier
mag es geniigen, diesen konsequentesten Losungsversuch als Alternative
(soll man sagen: als ,Grenzbegriff“?) genannt zu haben. Denn — ,abend-
lindisch — wird in unserer Uberlegung vorausgesetzt, dafl es dem Selbst
nicht um seine totale Ver-nichtung geht, sondern um seine Identitat, reli-
gids: um ,Leben“ und ,Heil“.

Angesichts des Scheiterns der bisherigen Wege zeigt sich nun, daf} diese
Identitat, als die eines Transzendierenden, nur in der Identitdt seines
Transzendierens gegeben sein kann. Das Selbst gewinnt sich nur, im Mafle
es Identitat mit dem Selbstiberstieg gewinnt, der es ist.

Zuvor wurde es am Erkennen verdeutlicht: ,,Sich helles Denken weif} . . .
um seine Bezogenheit auf das, was ist, um sein Uber-sich-Hinaussein, ohne
das es nicht in sich ware. Das Insichsein des Denkens ist das Insichsein seines
Ubersichhinausseins.“ Es denkt, statt blof sich, was ist; es denkt des weite-
ren eben diese Differenz; aber es denkt auch die Wirklichkeit seines Bezugs
auf das, was ist, — und es is¢ dieser Bezug?. — Nicht anders steht es um das
Selbst iiberhaupt.

Soll es also leben konnen, braucht das Selbst einen Sinn seines Lebens;
Sinn aber besagt Richtung. Das Selbst lebt nur richtig, wenn es sich auf an-
deres richtet als sich.

2. Wird aber so das Ich nicht im Grunde als geborener Sklave bestimmt?
Meint ,Bestimmung des Menschen“ (wodurch bezeichnenderweise J. G.
Fichte die Rede vom , Wesen des Menschen“ ersetzt), als Bestimmung zu
anderem, nicht ein Programm der Entduflerung, gar der Entfremdung?

22 T, Splett, Der Mensch in seiner Freiheit, Mainz 1967, 88f.
23 K. Hemmerle in: B. Casper/K. Hemmerle/P. Hiinermann, Besinnung auf das Heilige,
Freiburg 1966, 16f.



Jorg Splett 104

Das religiose Bewufltsein antwortet diesem Verdacht, indem es der Rede
von Entfremdung und Entéduflerung sein Zeugnis der Erfillung gegeniiber-
stellt.

In diesem Sinn mufl etwa auch das oben angefithrte Wort Dschunaids
gelesen werden, wenn man, des Wortlauts ungeachtet, der Intention dieses
Mystikers gerecht werden will: ,Die Liebe“, sagt Dschunaid, ,bedeutet,
dafl die Eigenschaften des Geliebten an Stelle deiner eigenen treten“24,

Hegel beschreibt das Gemeinte in seinen religionsphilosophischen Vor-
lesungen: ,Liebe ist ein Unterscheiden zweier, die doch fiir einander
schlechthin nicht unterschieden sind. Das Bewuf}tsein, Gefiithl dieser Iden-
titat, dieses, aufler mir und in dem Andern zu sein, ist die Liebe: ich habe
mein Selbstbewufitsein nicht in mir, sondern im Andern ... und es ist ein
leeres Reden, das Reden von Liebe, ohne zu wissen, daf sie das Unterschei-
den und das Aufheben des Unterschiedes ist“2,

Anders gesagt, die Selbsttranszendenz des Ich ist a) statt als Fortgang
von sich als Offenheit und Sich-Offnen zu denken. Damit riickt nicht blof§
der ,terminus ad quem®, das Wozu, in den Blick statt einer gebannten
Riickschau auf das Woher, den , terminus a quo“; zugleich ruft so das , Ziel
selbst die Person nicht eigentlich aus sich - in die Fremde — hinaus, sondern
es erfiillt sie — im Mafe sie, sich entleerend, ihm Raum gibt.

Demzufolge ist b) der/das Andere, worauf das Ich nach seiner Bestim-
mung sich richtet, in angemessener Dialektik zu denken. Das Ich ist gewif§
nicht sein Gliick, es ist nicht jene Wirklichkeit, die es erfiillt, es ist ein ande-
res als sie. Doch diese, als erfiillend, ist nicht eigentlich ein anderes als es.
Sie ist, wie Nikolaus von Kues gesagt hat, zu ihm das Nicht-Andere. Und
nur solchem Nicht-Anderem gegeniiber kann das Ich sich wirklich verges-
sen; nur von ihm erfiillt, Iebt es jenseits von Verzicht und Verleugnung.

8. Nochmals indes: ist solches Jenseits von Verzicht und Verleugnung in
jedem Fall schon Erfiillung, konnte es nicht, unter deren Anschein, blof§
Verlorenheit sein? Das Ereignis begliickender Sinnerfahrung ist freilich
fraglos; aber ist Fraglosigkeit schon eine hinreichende Gewibhr fiir Erfah-
rung von Sinn? Wie unterscheidet man die bedachte Erfiillung von den zu-
vor abgewiesenen Formen vergottlichender Selbstaufhebung und ekstati-
schen Rauschs?

Identitat, besser: Ganzheit, also Rechtfertigung, Stimmigkeit, Heil sind
die Worte, mit denen verschiedenste Traditionen seit je dieser Frage zu
entsprechen versuchen. Sie berufen sich also darauf, dafl in der giiltigen Er-

# Andrae 147. Entwerden (fan3) wird darum zum Verbleiben (baga’): ,Entwerden heifit,
in Gott durch Gott entwerden. Verbleiben heifit, Da-Sein mit Gott“ (ebd.).
% G. W. F. Hegel, Die absolute Religion (1929), Hamburg 1966, 75 (Jub.Ausg. 16, 227).



Selbstvergessenheit 105

fahrung die partiellen Intentionen von Selbstgewinn und Selbstverlust (ob-
zwar, oder vielmehr: gerade weil sie gar nicht mehr intendiert sind) zu-
gleich und in einem ibre Erfillung erreichen.

Woabhre Fraglosigkeit braucht darum keine Frage zu scheuen. Allerdmgs
mutet sie dem Fragenden zu, sich von einem Kriteriendenken zu 16sen, das
nur Spiegel seiner angstvollen Selbstverhaftetheit ist.—Ignatius von Loyola
in seinem Exerzitienbuch nennt als Kennzeichen dafiir, daf das Ich in seine
Wabhrheit gelangt ist, die Erfabrung von , Trost“ und meint damit ,jeg-
lichen Zuwachs an Hoffnung, Glaube und Liebe und jede innerliche Freude®
(Nr. 316). Zwar schliefit Liebe Zeiten der Diirre und fehlender Freude nicht
aus; aber umgekehrt — dies der entscheidende Hinweis — gibt es wahre
Freude nur durch sie (Nr. 329). Wahr aber ist die Freude, wenn sie zum
Guten beschwingt (Nr. 331), und dies nicht auf dem Weg irgendwelcher
Spitzfindigkeiten (312 — man weif} im innersten schon, warum man auf sie
verfallt), sondern auch in der Einfalt des Guten.

Die Angst um sich wie die vor sich, beides also wird ausgetrieben von
einer Liebe (1 Joh 4, 18), die selbstvergessen in und aus der Gegenwart der
geliebten Wirklichkeit lebt. (Unser ,entziickt“ heifit eigentlich ,heraus-
gerissen®; insofern ist das umgangssprachliche ,Ich bin [ganz] weg“ eine
wortliche Ubersetzung.)

Brechen wir hier unsere Phinomenologie der Selbstvergessenheit ab. Es
diirfte klar geworden sein, daRl man sie prinzipiell nicht suchen kann: man
muf sie finden, oder besser: es muf sich finden, dafl man dazu gelangt; noch
genauer: man muf seinerseits gefunden werden: ein Autor von seinem
Thema, ein Pidagoge oder Politiker von seinem Auftrag, ein Prophet von
seiner Sendung, der Mensch von seinem Geschick.

Wie immer man es jeweils ausdriickt, mit all dem wird ein Anspruch ge-
meint, der an das Selbst ergeht, eine Wirklichkeit, die es (in jedem Sinn des
Wortes) anspricht und angeht, die es trifft und betrifft.

Wabhre Suche ist darum nach der Lehre der Meister stets schon Zeichen
des Gefundenhabens als Gefundenseins®. — Was nun sucht diese Suche?
Klarheit tiber sich, und das heiflt: iber jene Wirklichkeit, die sie angeht.
Wie kann man diese Klarheit erhalten? Zuletzt durch jenes Offenbarwer-
den der Wabhrheit, angesichts dessen die Geschichte der Freiheit ihr Ende
erreicht hat: ,Gott sehen heifit sterben® (Ex 33, 20). Doch solches Ende hat
26 Z.B. B. Pascal, Pensées (Brunschwicg) 558, 555. In der dhristlichen Spiritualitit hat
man immer wieder Texte wie Mt 6, 33 von der Suche nach dem Gottesreich etwa mit
Offb 3, 20 vom vor der Tiire wartenden Heil zusammengestellt. Von der Weisheit heifit es
Weish 6, 13{.: ,Den Verlangenden schon gibt sie sich rasch im voraus zu erkennen. Wer

frith sich aufmacht nach ihr, braudht sich nicht abzumiihen; denn er findet sie an seiner
Tire sitzend.“



Paul Josef Cordes 106

seinen Anfang in der Geschichte. Hier wird Klarheit dadurch erreicht, dafl
der Mensch auf Selbstvergessenheit trifft, in deren Freiheit er eintreten
kann.

Solche Freiheit begegnet im Kunstwerk. ,, Was daher beim Auffassen des
Kunstwerks gefordert wird, ist nicht nur ein Sehen oder Horen, wie bei den
Gegenstinden der Umgebung sonst; gar ein Genieflen und Sich-Vergnii-
gen, wie bei irgendeiner Erfreulichkeit. Das Kunstwerk 6ffnet vielmehr
einen Raum, in welchen der Mensch eintreten [kann] ... Er kommt in einen
anderen Zustand. Die Verschlossenheit, welche sein Wesen umgibt, lockert
sich...“%7.

Ebenso 6ffnet solcher Raum sich in Menschen, die frei von sich geworden
sind und so ganz présent sein konnen: Dostojewskij hat solche Gestalten in
First Myschkin und Staretz Sosima geschaffen; Franz von Assisi ist fiir viele
das Inbild solcher Geldstheit, andere werden auf Gautama Buddha hinwei-
sen oder etwa auf Sri Aurobindo.

Wie weit reicht hier jeweils die eroffnete und eroffnende Freiheit? In
welchem Maf} und welcher Unverstelltheit findet die ganze Wirklichkeit in
Leid und Freude, Schuld und Hoffnung, das Allgemeine wie das Geheim-
nis jedes Einzelnen in ihr Platz? — Der Christ trégt seinen Namen, weil er
das endgiiltige Gefundensein des Menschen und die ihm darin gebotene
Freiheit (die ,Macht, Kind Gottes zu werden“ — Joh 1, 12) in der Berufung
auf Jesus Christus bezeugt.

Gemeinschaft und Spiritualitit
Zum sozialen Moment des priesterlichen Glaubensweges

Paul Josef Cordes, Bonn

Die folgenden Ausfithrungen wenden sich nicht einigen konkreten Model-
len des geistlichen Lebens zu, wie man sie im Thema angedeutet finden
konnte. Es geht daher von vornherein nicht um eine Gegeniiberstellung -
etwa zwischen einer eher gemeinschaftlichen Spiritualitt entsprechend der
Regel des hl. Benedikt und der eher individuell geprégten Spiritualitét der

27 R, Guardini, Uber das Wesen des Kunstwerks, Stuttgart/Tiibingen 21950, 34f.





