
Selbstvergessenheit 
Zum Thema Selbstverlust und Selbstgewinn 

Jörg Splett, Offenbach 

•Prometheus hat die Menschen das Opfern gelehrt, so daß sie auch etwas 
vom Opfer haben. Es heißt, nicht dem Menschen, sondern einer geistigen 
Macht hätten die Tiere gehört, d. h. die Menschen haben kein Fleisch ge- 
gessen. Prometheus nun ... habe zwei Figuren gemacht, eine, indem er 
Knochen und Eingeweide mit Haut überzog, und eine Figur ganz von 
Fleisch, Zeus aber habe nach der ersten gegriffen. Opfern also heißt nun 
ein Gastmahl halten, und die Eingeweide, die Knochen bekommen die Göt- 
ter ... Dieser Prometheus hat die Menschen gelehrt, zuzugreifen .. .ai. 

Verlust und Gewinn sind in erster Linie wohl ökonomische Kategorien. 
Darum sollen auch diese Reflexionen beim Bilanz-Verständnis des Ver- 
kehrs zwischen Mensch und Gottheit beginnen. Auch wo es nicht so betrüge- 
risch zugeht wie bei Prometheus, ja gerade da, also im •reellen" Geschäft, 
will der Mensch mit seinem Einsatz gewinnen. (Selbst-)Hingabe bedeutet 
hier Verzicht im Blick auf größeren Ertrag. 

Beim Durchdenken dieser Sicht gerät man jedoch an den Punkt, wo der 
mehr oder weniger ungebrochene Wille zum Selbst in den Willen zu seiner 
Sprengung umschlägt: in den Wunsch, sich loszuwerden. Selbsthingabe 
wird zum Programm der Verleugnung des •hassenswerten Ich" (B. Pascal). 

Das Scheitern dieses Programms kann schließlich den Blick für jenes Ziel 
der Freiheit eröffnen, das der Titel dieser Reflexionen mit dem Namen 
•Selbstvergessenheit" anspricht. Weder positiv noch negativ geht es dann 
dem Menschen um sich, weil es ihm •aus ganzem Herzen" (Mt 22,37) um 
seinen Gott geht. 

I. Selbstverzicht 

1. Wenn die Idee des Opfers •sich von keiner Religion trennen" läßt2, dann 
hat man dessen Prinzip seit alters durch die Formel •do ut des" charakteri- 
sieren wollen. •Hier ist die Butter - wo sind deine Gaben?" (Maitrayani 
Samhita I 10, 2); •Gib mir, ich gebe dir ... Darbietung biete du mir; Dar- 
bietung biete ich dir" (Taittiriya-Samhita 1,8,4, l)s. 

1 G. W. F. Hegel, Die Religionen der geistigen Individualität (1927), Hamburg 1966 131 
(Jub. Ausg. 16,107). 
2 B. Constant nach G. v. d. Leeuw, Phänomenologie der Religion, 2Tübingen 1956, 394. 
3 Nach G. Widengren, Religionsphänomenologie, Berlin 1969, 284. 



Selbstvergessenheit 97 

Gegen die eng ökonomisch-rechtliche Deutung solcher Texte protestiert 
die Religionsphänomenologie zu Recht, indem sie auf einem gefüllteren 
Sinn von Gabe besteht. •Geben fordert Gabe, aber nicht im Sinne eines 
kommerziellen Rationalismus, sondern weil die Gabe einen Strom ent- 
springen läßt, der vom Augenblick der Gabe an unaufhaltsam von Geber 
zu Empfänger, von Empfänger zu Geber fließt"4. Es geht um •die Schaf- 
fung einer Verbindung zwischen dem Geber - dem Menschen - und dem 
Empfänger - der Gottheit"; vor sie kann der Mensch nicht ohne Gabe tre- 
ten: •Das kann er nicht einmal bei dem Menschen, der höher steht als er"5. 

Trotzdem, wenn auch nicht im streng ökonomischen Sinn, will der Ge- 
bende dennoch nicht einfach Verbindung, sondern offenbar •Verbindlich- 
keiten" begründen: •Der Empfänger ist in der Gewalt des Gebers"6. Darum 
muß man zwar v. d. Leeuw zustimmen, wenn er die Opfergabe einen Teil 
des Selbst nennt und es ablehnt, von einem klugen Geschäft mit den Mäch- 
ten zu sprechen: •Wer opfert, opfert sein Eigentum, d. h. sich selbst" (401); 
aber man muß zugleich darauf bestehen, daß der Gebende so eben doch nur 
•einen Teil seines Selbst" gibt (ebd.). Denn wie könnte er anders in den 
Genuß der provozierten Gegengabe kommen? 

2. Doch selbst wenn der Fromme wirklich das eigene Leben dahingibt - sei 
es im einmaligen Opfer, sei es in täglicher Gesetzestreue -, muß er die bis- 
herige Gesinnung nicht schon preisgegeben haben. Nicht nur Kritiker haben 
diese Mentalität als Sparkassen-Denken bezeichnet; sie können sich auf 
Spruchweisheiten beziehen wie: •Wer sich des Armen erbarmt, leiht dem 
Herrn" (Spr 19,17). 

Nun ist es dem Verschwender ein leichtes, sich über den Sparsamen zu 
mokieren. Ernsthafte Kritik fällt weniger einsinnig aus, mag Verschwen- 
dung doch Ausdruck verzweifelten Zukunftsverzichts sein (•Laßt uns essen 
und trinken; denn morgen sind wir tot"-Jes 22,13; 1 Kor 15,32) undSpar- 
samkeit eine Weise, wie Glaube und Hoffnung sich realisieren. Anderseits 
kann das Opfer der Gegenwart für die Zukunft einer nicht minder verzwei- 
felten Lebensangst entspringen. So polemisiert etwa Charles Peguy gegen 
das Zeitalter der Rente: •Der Geizige ist Verschwender. Er ist sogar der 
einzige, der echte Verschwender. Der Geldgierige verschwendet das, was er 
verkauft hat, um Geld zu erhalten. Er verschleudert und verschwendet seine 
Seele, die er für nichts verkauft hat, für Geld." Dann fährt er fort: •Umge- 
kehrt ist der Barmherzige der wahre Geizhals, der Schätze sammelt. So lau- 

4 v. d. Leeuw 395. 
5 Widengren 286. 
* V. Grönbech nach v. d. Leeuw 395. 



Jörg Splett 98 

tet die tiefsinnigste Lehre des Evangeliums"7. - Ist in der Tat dies der tiefste 
Sinn der Botschaft Jesu? Wie ist das Wort •wahrer Geizhals" zu lesen? 

Franz Werfel hat 1939 einen Roman mit dem Titel •Der veruntreute 
Himmel" veröffentlicht. Er schildert die Geschichte der Magd Teta Linek, 
die hart für die Priesterausbildung eines ungeliebten Neffen arbeitet, um 
am Ende erkennen zu müssen, daß sie vom Empfänger des Geldes jahre- 
lang getäuscht worden ist. Werfel deutet im •Epilog" den Romantitel im 
Sinn Peguys: •Unsere Seelen wollen nicht mehr an ihre Unzerstörbarkeit 
glauben und damit an ihre ewige Verantwortung. Der veruntreute Himmel 
ist der große Fehlbetrag unserer Zeit. Seinetwegen kann die Rechnung 
nicht in Ordnung kommen .. ."8. Doch die Geschichte selbst scheint mir die- 
ses Verständnis zu korrigieren. Hier hat ein Mensch sich •einen Stein im 
himmlischen Brett zu verdienen" versucht (196) und erfahren, daß ihm sein 
ganzer Einsatz veruntreut worden ist. Eben durch diese Erfahrung jedoch, 
und erst durch sie, gerät Teta vor die Gewissensfrage nach Selbstsucht und 
Liebe - und daraus schließlich (bis zu ihrem Tod nach der Papstaudienz) in 
eine •Lawine der Erfüllung" (232), die alles Rechnen unter sich begräbt. 

Inwieweit also müßte auch das •Darlehen an Gott" zur Sammlung von 
•Schätzen im Himmel" (Mt 6, 20) sich der Frage stellen: •Wenn ihr denen 
leiht, von denen ihr hofft, es wieder zu bekommen, was für ein Dank steht 
euch zu?" (Lk6, 34). 

3. In der Tat: wer leiht, bekommt, was er gegeben hat (denn weder Zinsen 
noch ein möglicher Gewinn geben der Rückzahlung einen höheren Rang, 
als ihn das Darlehen besaß). Wie aber, wenn das Interesse des Menschen 
eben auf qualitative Umwandlung zielte: auf seine Vergöttlichung? Aus 
dem Verzicht auf Zeit - sei es auch auf die ganze Zeit - muß er sich dann zu 
einem endgültigen Selbstverzicht durchringen. Der Rat zum Selbstverzicht 
wird zum Programm der Selbstaufhebung. 

Empedokles mit seinem Todessprung in den Ätna wäre ein Name für 
dieses Programm. Hier sei es an der These des Ingenieurs Kiriloff aus 
Dostojewskijs •Dämonen" verdeutlicht. •Das Leben wird einem jetzt für 
Angst und Schmerz gegeben, und hierin liegt der ganze Betrug ... Aber es 
wird einen neuen Menschen geben, einen glücklichen und stolzen. Wem es 
ganz einerlei sein wird, zu leben oder nicht zu leben, der wird der neue 
Mensch sein. Wer Angst und Schmerz besiegen wird, der wird selbst Gott 
sein ... Ein jeder, der die wichtigste Freiheit will, muß sich selbst zu töten 

7 Ch. Peguy, Wir stehen alle an der Front. Eine Prosa-Auswahl von H. U. v. Balthasar, 
Einsiedeln 1952, 52 {Note conjointe sur M. Descartes). 
8 F. Werfel, Der veruntreute Himmel. Die Geschichte einer Magd, Fischerbücherei 9, 243. 



Selbstvergessenheit 99 

wagen ... Wer sich selbst zu töten wagt, der ist Gott... Wer sich tötet, um 
die Angst totzuschlagen, der wird sofort Gott sein"9. 

Weniger dramatisch spricht derselbe Umschlag sich in zwei, ja schon in 
einer Zeile der Hymne •Eleusis" aus, die der junge Hegel im August 1796 
an seinen Freund Hölderlin richtete10: •Was mein ich nannte, schwindet. / 
Ich gebe mich dem Unermeßlichen dahin. / Ich bin in ihm, bin Alles, bin 
nur es." 

Der Selbstverzicht ist hier zur Selbstaufhebung als Vergöttlichung ge- 
worden. Damit aber kehrt die bisherige Absichts-Richtung sich um. Wenn 
es dem Menschen um Vergöttlichung geht, geht es ihm dann noch darum, 
sich zu gewinnen, und nicht vielmehr darum, sich loszuwerden? Will Kiri- 
loff eigentlich Gott sein, oder will er nicht bloß seine Angst und sein Leiden 
an dieser, die ihn beschämen, •totschlagen"? - Der Mensch auf der Flucht 
vor sich selbst, von sich weg: in einen gewählten •Stil", in Rollen, in so- 
ziales, politisches Engagement, in die sexuelle oder/und religiöse Ekstase, 
dies ist das Thema etwa der großen Gesellschaftsromane Aldous Huxleys. 
Selbstverzicht radikalisiert sich zur Selbstverleugnung. 

II. Selbstverleugnung 

I. Die erste Gestalt solcher Ich-Flucht, auf die wir hier eingehen wollen, 
gehört für den oberflächlichen Blick noch nicht in den Horizont einer reli- 
gionsphilosophischen Überlegung. Immerhin ist sie nicht weniger als durch 
das Wort ,inszenieren' durch solche wie .zelebrieren' und ,Kult' zu beschrei- 
ben. - Damit sollen jetzt nicht die einigermaßen unkomplizierten •Riten" 
gemeint sein, mit denen etwa ein Thomas Buddenbrook versucht, durch 
peinliche Sauberkeit seiner zunehmenden inneren Schwäche zu begegnen. 
Es geht um einen Willen zum Stil, wie ihn in lehrreicher Übertriebenheit 
der •Snob" (im verbreiteten negativen Wortsinn) verkörpert. Insofern die- 
ser im •Kampf ums Dabeisein" freilich den Unterschied von Dabeisein und 
Sein verwischt, verletzt er gerade den Stil; klarer zeigt sich das Gemeinte 
im Dandy". 

Gert Hofmann stellt als die vom Snob nur nachgeäffte Wahrheit den 
Gesellschaftsmenschen, •l'homme du monde", heraus: •Vielleicht sollten 
wir ihn uns als einen Menschen vorstellen, der sein Leben einer Art Ordens- 

8 F. F. Dostojewskij, Die Dämonen, Erster Teil, Kap. III (Fremde Sünden), VIII (Mün- 
chen 1969 [E. K. Rahsin] 154 f.). 
10 K. Rosenkranz, Hegels Leben, Berlin 1844 (Nachdr. Darmstadt 1969), 78-80, 78. 
11 Wenn F. Sieburg schreibt, Oscar Wilde habe den Snobismus [besser: das Dandytum] 
•bis zur Selbstvernichtung gesteigert", mag deutlich werden, worum es jetzt geht. W. M. 
Thackeray u. a., Über den Snob, München 1962, 100. 



Jörg Spielt 100 

regel unterwirft. Am Tag seines Eintritts in die .Gesellschaft' gibt er ihr 
seine Freiheit hin. Er nimmt dafür ein Daseinsschema entgegen, in dem 
er sich bis zu seinem Tode geborgen fühlen wird ... Was man heute un- 
mutig die gesellschaftlichen Verpflichtungen nennt, macht sein Leben aus... 
Im Entree gibt er mit Rock und Zylinder lächelnd seinen persönlichen Kum- 
mer ab. Denn das erste, was er hat lernen müssen, war, daß das, was ihn 
bewegt, nicht nach außen dringen darf. Als Folge dieser Gesichtsmuskel- 
disziplin stellt sich mit der Zeit ein inneres Gleichgewicht her. Der Ritus 
von Teetrinken und Konversieren schützt ihn gegen jeden Schicksalsschlag 
... Der Mann von Welt ist nicht von dieser Welt"12. 

2. Indes scheint der Gesellschaftsmensch inzwischen weithin ausgestorben 
(im Unterschied zu den Snobs verschiedener Art, offenbar einer bleibenden 
Spezies des homo socialis). Das Wort .Gesellschaft' zielt heute zumeist auf 
anderes: An die Stelle der Flucht in den Stil tritt die Flucht in das Engage- 
ment. 

•Der einzelne ist nichts, das Volk ist alles", lautete eine Parole, die in 
Deutschland zündete13. Die Auffang- und Bergungsfunktion religiöser wie 
politischer Sekten (die darum von ihren Mitgliedern tatsächlich •alles for- 
dern" können) ist bekannt. Der Mensch opfert eben nicht nur, •um auch et- 
was von seinem Opfer zu haben". Hat er das dafür vorausgesetzte unge- 
brochene Verhältnis zu sich verloren, mag es ihm schließlich nur noch darum 
gehen, daß er sich von irgendjemand ab-genommen werde. 

So tritt an die Stelle des Seins die Aktivität. Wie das Wort •opfern" sich 
von •operari" herleitet, so läßt das neue Programm sich am besten durch 
die berühmte Maxime Thomas Carlyles charakterisieren: •Arbeiten und 
nicht verzweifeln". •Im Grunde genommen ist alle echte Arbeit Religion, 
und jede Religion, die nicht Arbeit ist, kann gehen und unter den Brah- 
minen, Antonimiern, tanzenden Derwischen, oder wo sie will, wohnen"14. 

Doch gerät diese Religion der Arbeit in ein ähnliches Dilemma wie zuvor 
die Konzeption des Darlehens an Gott. - Nicht mit Unrecht hat man ge- 
sagt, Carlyles Parole sei selbst schon eine der Verzweiflung: •Das letzte 
Evangelium in dieser Welt ist: Kenne deine Arbeit und tu sie. ,Kenne dich 

12 Ebd. 113 ff. Vgl. H. v. Hofmannsthal, Der Schwierige. 
13 Eine französische Stimme: P. H. Simon, Die Väter haben grüne Trauben gegessen ... 
Roman, Frankfurt 21974, 22: •Ich frage mich oft, ob nicht ein Hauptgrund für die immer 
wiederkehrenden Völkerkatastrophen darin zu suchen sei, daß mancher einzelne im ge- 
heimen den Wunsch nach einer Flucht aus seinen persönlichen Schwierigkeiten hegt. . . Der 
alles zerschlagende Krieg gibt oft recht summarische und gewalttätige Lösungen der Le- 
bensfragen, die auf herkömmliche Weise nicht mehr zu meistern sind". 
14 Th. Carlyle, Arbeiten und nicht verzweifeln. Auszüge aus seinen Werken, Düsseldorf/ 
Leipzig 1902, 14. 



Selbstvergessenheit 101 

selbst', - lange genug hat dieses dein armes ,Selbst' dich gequält, und du 
wirst, wie ich glaube, es niemals kennen lernen ... Wisse vielmehr, woran 
du arbeiten kannst, und arbeite daran wie Herkules! Das ist jedenfalls das 
bessere System"15. 

Das Dilemma liegt darin, daß - wie zuvor ein Darlehen keinen Wesens- 
gewinn bringen konnte - hier das •arme Selbst" durch Aktionen nicht aus 
sich hinauskommt. Operari sequitur esse = das Handeln folgt aus dem Sein: 
das Ich ist es, das handelt; darum findet es in seinen Aktivitäten (und deren 
•Stil") immer wieder sich selbst. - So bietet sich als letzter Ausweg schließ- 
lich jener, den Carlyle mit den •tanzenden Derwischen" ansprach: der 
Rausch, die Ekstase. 

3. Der islamische Mystiker al-Dschunaid (gest. 910) soll geäußert haben: 
•Ich habe viele Bücher gelesen, habe aber niemals etwas so Lehrreiches ge- 
funden wie diesen Vers: Ich fragte: ,Wo ist meine Sünde?' / Da gab mir 
eine Stimme Antwort: / ,Sünde ist, daß du da bist - / Eine schwerere gibt 
es nicht'"16. 

Wie als Echo dessen notiert Simone Weil (im Anschluß an die letzten 
Worte von Racines Phädra): •Daß ich verschwände, und diese Dinge, die 
ich sehe, würden - weil sie aufhörten, Dinge zu sein, die ich sehe - vollkom- 
men schön! ... Wenn ich irgendwo bin, beflecke ich das Schweigen des 
Himmels und der Erde durch mein Atmen und das Schlagen meines Her- 
zens"17. 

Erlösung - um die es in aller Religion geht - hieße dann: statt Erlösung 
des Ich, Erlösung von ihm, Todesschlaf des Bewußtseins. Und dessen •an- 
geldliche" Vorausgewähr wären der (traumlose) Schlaf18 und das Selbst- 
vergessen im Rausch19. Weniger subtil als in fernöstlichen •Wegen" zeigt 
sich diese Sicht in den westlichen Suchtformen des Alkoholismus, der Schlaf- 
mittel- und Drogenabhängigkeit wie der sexuellen Promiskuität20. 

15 Ebd. 8. J. Pieper, Muße und Kult, München 1955, 82, zitiert aus Baudelaires Tagebuch 
die Offenlegung des bei Carlyle verborgenen Fazits: •Man muß arbeiten, wenn schon nicht 
aus Geschmack daran, so aus Verzweiflung. Denn, alles auf eine letzte Wahrheit gebracht: 
die Arbeit ist weniger langweilig als das Vergnügen." 
16 T. Andrae, Islamische Mystiker, Stuttgart 1960, 146. 
17 S. Weil, Schwerkraft und Gnade, München 1952, 112. 
18 G. Lanczkowski in: RGG3 V 1418f. (zum Tiefschlaf in den Upanishaden und im Bud- 
dhismus). Vgl. M. Eliade, Yoga. Unsterblichkeit und Freikeit, Zürich 1960, 131 f. 
19 Eliade346ff.;256f.;268f. 
20 Vgl. Ch. Baudelaire, Intime Tagebücher, Bern 1952 (Piepers Zitat hier auf S. 24), 32: 
•Was ist eigentlich die Liebe? Das Bedürfnis, aus sich herauszugehen. Der Mensch ist ein 
anbetendes Tier. Anbeten ist soviel wie sich opfern und preisgeben. Somit ist auch alle Liebe 
Preisgabe." 39: •... das Bedürfnis, sein Ich in der Äußerlichkeit des Fleisches zu vergessen, 
dem der Mensch den vornehmen Namen Bedürfnis zu lieben gibt". 



Jörg Splett 102 

Doch wenn das Ich aus der Bewußtlosigkeit erwacht, muß es nach wie vor 
feststellen, daß es •zu sich gekommen" ist. Und von daher wird nun frag- 
lich, ob es überhaupt - sei's auch vorübergehend - wirklich •außer sich" ge- 
wesen sei. In der Tat: kann man sich in Wahrheit verlassen, wenn man sich 
nicht auf jemanden (hin) verläßt? Kann das Ich sich vergessen, solange ihm 
darum zu tun ist, sich zu vergessen? 

Selbstverleugnung in allen Formen, von der Flucht in den Stil bis zu der 
in den Rausch, scheitert unvermeidlich an ihrem Selbstwiderspruch; gilt 
hier doch ebenso wie sonst, daß das Verleugnete sich eben nicht verleugnen 
läßt. - So wie das Ich sich nicht gewinnen konnte, solange es ihm um seinen 
Selbstgewinn ging, so kann es sich nicht verlieren, solange es ihm darum 
geht, sich loszuwerden. 

Beides, und beides zugleich und in einem, glückt erst, genauer: ist schon 
geglückt, sobald es dem Ich nicht mehr um sich geht. Darauf zielt der Titel 
dieser Besinnung: nicht Selbstvergessen (gar: Vergessen-wollen), sondern 
Selbstvergessenheit. 

III. Selbstvergessenheit 

1. Leben ist Vollzug, und Vollzug braucht sein Ziel. In der vitalen Sphäre 
wirkt der Trieb, in der geistigen der Wille. Was will nun das Wollen? - 
Im Unterschied zu Drang und Trieb, die auf ihre Sättigung, also ihre Auf- 
hebung drängen, geht es bewußtem Wollen stets - zumindest auch - um 
sich selbst. Das ist mit der •Doppel-Struktur" von Bewußtsein und Freiheit 
gegeben. So kann man beispielsweise zwar wahrnehmen, ohne dies Wahr- 
nehmen seinerseits wahrzunehmen; aber man weiß nur dort wirklich das, 
was man weiß, wo man nicht nur dies weiß, sondern auch, daß man dies 
weiß. Wahres Wissen weiß also nicht nur das Gewußte, sondern stets auch 
sich. Ebenso will wissendes Wollen nicht nur das jeweils Gewollte, sondern 
immer auch dies Wollen des Gewollten selbst, also sich selbst. 

An dieser wesenhaften Zweidimensionalität des Selbstvollzugs scheiter- 
ten Selbstverzicht und Selbstverleugnung. Der Selbstverzicht, insofern er 
den Willen zu sich selbst verabsolutierte und dabei die •intentionale Struk- 
tur" von Wille und Ich vergaß, d.h. jene •ontologische Selbstlosigkeit", 
aufgrund deren der Wille nicht einfach sich will, sondern sich insofern, als 
er anderes will: Das Ja des Ich bejaht nicht einfach sich als solches, son- 
dern das oder den, den es bejaht, und sich nur als diese Bejahung. Dabei 
hängt der Ernst des Ja zu sich selbst an dem Ernst des Ja zu dem bejahten 
Anderen21. - Anders gesagt: ist das Selbst Selbstüberstieg (Transzendenz), 
21 So hängt der Ernst einer Urteilsbehauptung nicht an der Emphase ihres Behauptetwer- 
dens als solchen, sondern am Ernst der Behauptung des Urteilsinhalts. Also nicht: •Ich be- 
haupte es!", sondern: •Es ist so!" 



Selbstvergessenheit 103 

dann kann es nicht durch bloß scheinbaren oder nur vorläufigen Überstieg 
zu sich finden bzw. es kann, wenn es sich selbst zum Ziel nimmt, sich nicht 
übersteigen. 

Ebenso scheitert die Selbstverleugnung. Denn auch ein Wollen, das sich 
aufheben wollte, wollte eben dies und damit sich selbst. Das Nein verneint 
zwar, was es verneint; sich, die Verneinung, selbst aber muß es eben darin 
bejahen. - Angesichts dieser Situation predigt Buddha den Tod von Ich 
und Wollen; nicht das Absterben und die Negation, das wären ja noch Ak- 
tivitäten, sondern die absolute Enthaltung, vollständiges Selbsterlöschen. 
Es geht nicht um den Tod, sondern darum, die Geburt rückgängig zu ma- 
chen. 

Lassen wir offen, ob das durchführbar sei (immerhin muß das Selbst sich 
auch dazu erst einmal entschließen; auch das rückhaltlose Ersterben muß 
erst gewollt - und dieses Wollen zureichend gerechtfertigt werden)22. Hier 
mag es genügen, diesen konsequentesten Lösungsversuch als Alternative 
(soll man sagen: als •Grenzbegriff"?) genannt zu haben. Denn - •abend- 
ländisch" - wird in unserer Überlegung vorausgesetzt, daß es dem Selbst 
nicht um seine totale Ver-nichtung geht, sondern um seine Identität, reli- 
giös: um •Leben" und •Heil". 

Angesichts des Scheiterns der bisherigen Wege zeigt sich nun, daß diese 
Identität, als die eines Transzendierenden, nur in der Identität seines 
Transzendierens gegeben sein kann. Das Selbst gewinnt sich nur, im Maße 
es Identität mit dem Selbstüberstieg gewinnt, der es ist. 

Zuvor wurde es am Erkennen verdeutlicht: •Sich helles Denken weiß ... 
um seine Bezogenheit auf das, was ist, um sein Uber-sich-Hinaussein, ohne 
das es nicht in sich wäre. Das Insichsein des Denkens ist das Insichsein seines 
Ubersichhinausseins." Es denkt, statt bloß sich, was ist; es denkt des weite- 
ren eben diese Differenz; aber es denkt auch die Wirklichkeit seines Bezugs 
auf das, was ist, - und es ist dieser Bezug23. - Nicht anders steht es um das 
Selbst überhaupt. 

Soll es also leben können, braucht das Selbst einen Sinn seines Lebens; 
Sinn aber besagt Richtung. Das Selbst lebt nur richtig, wenn es sich auf an- 
deres richtet als sich. 

2. Wird aber so das Ich nicht im Grunde als geborener Sklave bestimmt? 
Meint •Bestimmung des Menschen" (wodurch bezeichnenderweise J. G. 
Fichte die Rede vom •Wesen des Menschen" ersetzt), als Bestimmung zu 
anderem, nicht ein Programm der Entäußerung, gar der Entfremdung? 

22 J. Splett, Der Mensch in seiner Freiheit, Mainz 1967, 88 f. 
23 K. Hemmerle in: B. Casper/K. Hemmerle/P. Hünermann, Besinnung auf das Heilige, 
Freiburg 1966, 16f. 



Jörg Splett 104 

Das religiöse Bewußtsein antwortet diesem Verdacht, indem es der Rede 
von Entfremdung und Entäußerung sein Zeugnis der Erfüllung gegenüber- 
stellt. 

In diesem Sinn muß etwa auch das oben angeführte Wort Dschunaids 
gelesen werden, wenn man, des Wortlauts ungeachtet, der Intention dieses 
Mystikers gerecht werden will: •Die Liebe", sagt Dschunaid, •bedeutet, 
daß die Eigenschaften des Geliebten an Stelle deiner eigenen treten"24. 

Hegel beschreibt das Gemeinte in seinen religionsphilosophischen Vor- 
lesungen: •Liebe ist ein Unterscheiden zweier, die doch für einander 
schlechthin nicht unterschieden sind. Das Bewußtsein, Gefühl dieser Iden- 
tität, dieses, außer mir und in dem Andern zu sein, ist die Liebe: ich habe 
mein Selbstbewußtsein nicht in mir, sondern im Andern ... und es ist ein 
leeres Reden, das Reden von Liebe, ohne zu wissen, daß sie das Unterschei- 
den und das Aufheben des Unterschiedes ist"26. 

Anders gesagt, die Selbsttranszendenz des Ich ist a) statt als Fortgang 
von sich als Offenheit und Sich-Öffnen zu denken. Damit rückt nicht bloß 
der •terminus ad quem", das Wozu, in den Blick statt einer gebannten 
Rückschau auf das Woher, den •terminus a quo"; zugleich ruft so das •Ziel" 
selbst die Person nicht eigentlich aus sich - in die Fremde - hinaus, sondern 
es erfüllt sie - im Maße sie, sich entleerend, ihm Raum gibt. 

Demzufolge ist b) der/das Andere, worauf das Ich nach seiner Bestim- 
mung sich richtet, in angemessener Dialektik zu denken. Das Ich ist gewiß 
nicht sein Glück, es ist nicht jene Wirklichkeit, die es erfüllt, es ist ein ande- 
res als sie. Doch diese, als erfüllend, ist nicht eigentlich ein anderes als es. 
Sie ist, wie Nikolaus von Kues gesagt hat, zu ihm das Nicht-Andere. Und 
nur solchem Nicht-Anderem gegenüber kann das Ich sich wirklich verges- 
sen; nur von ihm erfüllt, lebt es jenseits von Verzicht und Verleugnung. 

3. Nochmals indes: ist solches Jenseits von Verzicht und Verleugnung in 
jedem Fall schon Erfüllung, könnte es nicht, unter deren Anschein, bloß 
Verlorenheit sein? Das Ereignis beglückender Sinnerfahrung ist freilich 
fraglos; aber ist Fraglosigkeit schon eine hinreichende Gewähr für Erfah- 
rung von Sinn? Wie unterscheidet man die bedachte Erfüllung von den zu- 
vor abgewiesenen Formen vergöttlichender Selbstaufhebung und ekstati- 
schen Rauschs? 

Identität, besser: Ganzheit, also Rechtfertigung, Stimmigkeit, Heil sind 
die Worte, mit denen verschiedenste Traditionen seit je dieser Frage zu 
entsprechen versuchen. Sie berufen sich also darauf, daß in der gültigen Er- 
24 Andrae 147. Entwerden (fanä) wird darum zum Verbleiben (baqä'): •Entwerden heißt, 
in Gott durch Gott entwerden. Verbleiben heißt, Da-Sein mit Gott" (ebd.). 
25 G. W. F. Hegel, Die absolute Religion (1929), Hamburg 1966, 75 (Jub.Ausg. 16, 227). 



Selbstvergessenheit 105 

fahrung die partiellen Intentionen von Selbstgewinn und Selbstverlust (ob- 
zwar, oder vielmehr: gerade weil sie gar nicht mehr intendiert sind) zu- 
gleich und in einem ihre Erfüllung erreichen. 

Wahre Fraglosigkeit braucht darum keine Frage zu scheuen. Allerdings 
mutet sie dem Fragenden zu, sich von einem Kriteriendenken zu lösen, das 
nur Spiegel seiner angstvollen Selbstverhaftetheit ist. - Ignatius von Loyola 
in seinem Exerzitienbuch nennt als Kennzeichen dafür, daß das Ich in seine 
Wahrheit gelangt ist, die Erfahrung von •Trost" und meint damit •jeg- 
lichen Zuwachs an Hoffnung, Glaube und Liebe und jede innerliche Freude" 
(Nr. 316). Zwar schließt Liebe Zeiten der Dürre und fehlender Freude nicht 
aus; aber umgekehrt - dies der entscheidende Hinweis - gibt es wahre 
Freude nur durch sie (Nr. 329). Wahr aber ist die Freude, wenn sie zum 
Guten beschwingt (Nr. 331), und dies nicht auf dem Weg irgendwelcher 
Spitzfindigkeiten (312 • man weiß im innersten schon, warum man auf sie 
verfällt), sondern auch in der Einfalt des Guten. 

Die Angst um sich wie die vor sich, beides also wird ausgetrieben von 
einer Liebe (1 Joh 4,18), die selbstvergessen in und aus der Gegenwart der 
geliebten Wirklichkeit lebt. (Unser •entzückt" heißt eigentlich •heraus- 
gerissen"; insofern ist das umgangssprachliche •Ich bin [ganz] weg" eine 
wörtliche Übersetzung.) 

Brechen wir hier unsere Phänomenologie der Selbstvergessenheit ab. Es 
dürfte klar geworden sein, daß man sie prinzipiell nicht suchen kann: man 
muß sie finden, oder besser: es muß sich finden, daß man dazu gelangt; noch 
genauer: man muß seinerseits gefunden werden: ein Autor von seinem 
Thema, ein Pädagoge oder Politiker von seinem Auftrag, ein Prophet von 
seiner Sendung, der Mensch von seinem Geschick. 

Wie immer man es jeweils ausdrückt, mit all dem wird ein Anspruch ge- 
meint, der an das Selbst ergeht, eine Wirklichkeit, die es (in jedem Sinn des 
Wortes) anspricht und angeht, die es trifft und betrifft. 

Wahre Suche ist darum nach der Lehre der Meister stets schon Zeichen 
des Gefundenhabens als Gefundenseins26. - Was nun sucht diese Suche? 
Klarheit über sich, und das heißt: über jene Wirklichkeit, die sie angeht. 
Wie kann man diese Klarheit erhalten? Zuletzt durch jenes Offenbarwer- 
den der Wahrheit, angesichts dessen die Geschichte der Freiheit ihr Ende 
erreicht hat: •Gott sehen heißt sterben" (Ex 33, 20). Doch solches Ende hat 
28 Z. B. B. Pascal, Pensees (Brunschwicg) 553, 555. In der christlichen Spiritualität hat 
man immer wieder Texte wie Mt 6, 33 von der Suche nach dem Gottesreich etwa mit 
Offb 3, 20 vom vor der Türe wartenden Heil zusammengestellt. Von der Weisheit heißt es 
Weish 6, 13f.: •Den Verlangenden schon gibt sie sich rasch im voraus zu erkennen. Wer 
früh sich aufmacht nach ihr, braucht sich nicht abzumühen; denn er findet sie an seiner 
Türe sitzend." 



Paul Josef Cordes 106 

seinen Anfang in der Geschichte. Hier wird Klarheit dadurch erreicht, daß 
der Mensch auf Selbstvergessenheit trifft, in deren Freiheit er eintreten 
kann. 

Solche Freiheit begegnet im Kunstwerk. •Was daher beim Auffassen des 
Kunstwerks gefordert wird, ist nicht nur ein Sehen oder Hören, wie bei den 
Gegenständen der Umgebung sonst; gar ein Genießen und Sich-Vergnü- 
gen, wie bei irgendeiner Erfreulichkeit. Das Kunstwerk öffnet vielmehr 
einen Raum, in welchen der Mensch eintreten [kann] ... Er kommt in einen 
anderen Zustand. Die Verschlossenheit, welche sein Wesen umgibt, lockert 
sich.. ."27. 

Ebenso öffnet solcher Raum sich in Menschen, die frei von sich geworden 
sind und so ganz präsent sein können: Dostojewskij hat solche Gestalten in 
Fürst Myschkin und Staretz Sosima geschaffen; Franz von Assisi ist für viele 
das Inbild solcher Gelöstheit, andere werden auf Gautama Buddha hinwei- 
sen oder etwa auf Sri Aurobindo. 

Wie weit reicht hier jeweils die eröffnete und eröffnende Freiheit? In 
welchem Maß und welcher Unverstelltheit findet die ganze Wirklichkeit in 
Leid und Freude, Schuld und Hoffnung, das Allgemeine wie das Geheim- 
nis jedes Einzelnen in ihr Platz? - Der Christ trägt seinen Namen, weil er 
das endgültige Gefundensein des Menschen und die ihm darin gebotene 
Freiheit (die •Macht, Kind Gottes zu werden" - Joh 1,12) in der Berufung 
auf Jesus Christus bezeugt. 

Gemeinschaft und Spiritualität 
Zum sozialen Moment des priesterlichen Glaubensweges 

Paul Josef Cordes, Bonn 

Die folgenden Ausführungen wenden sich nicht einigen konkreten Model- 
len des geistlichen Lebens zu, wie man sie im Thema angedeutet finden 
könnte. Es geht daher von vornherein nicht um eine Gegenüberstellung - 
etwa zwischen einer eher gemeinschaftlichen Spiritualität entsprechend der 
Regel des hl. Benedikt und der eher individuell geprägten Spiritualität der 
27 R. Guardini, Über das Wesen des Kunstwerks, Stuttgart/Tübingen 31950, 34 f. 




