Maria heute ehren
Wolfgang Beinert, Bochum

1. Ein aktuelles Problem?

Im vergangenen Jahrzehnt sind zu unserem Thema zwei bedeutsame kir-
chenamtliche Verlautbarungen erschienen. Im Jahr 1964 befafite sich das
Zweite Vatikanische Konzil in der Kirchenkonstitution ,Lumen gentium®
mit der Verehrung der Heiligen im allgemeinen und der Mutter Christi im
besonderen®. Anfang 1974 verdffentlichte Papst Paul V1. ein umfangreiches
Apostolisches Schreiben iiber die ,rechte Pllege und Entfaltung der Marien-
verehrung“2. Zwischen diesen beiden Dokumenten besteht ein eigenartiges
Gefille. Fir die Viter der Kirchenversammlung ist der Kult Mariens mehr
oder weniger ein Faktum, auf das man die Glaubensgemeinschaft, sozu-
sagen um der Vollstindigkeit willen, nur einmal hinzuweisen hat. Die
Sache selber schien fraglos zu sein. Das Schreiben von 1974 unterstellt dies
nicht mehr. Durdi seine deutliche Kritik an den bisherigen Formen der
Verehrung der Mutter Gottes und durch seine Reformanweisungen be-
zeugt es die Fraglichkeit der Sache.

Die Schwierigkeiten des modernen Menschen ihr gegeniiber sind in der
Tat betrachtlich. Sie bezichen sich nicht einmal in erster Linie auf die spe-
zielle Verehrung Marias. Diese erscheint vielmehr als Sonderfall des all-
gemeinen Problems Heiligenverchrung. Das ist sachlich durchaus gerecht-
fertigt: die Mutter des Herrn hat zwar besondere Bedeutung fiir uns, steht
aber grundsitzlich in der gleichen Reihe wie die anderen christlichen Zeu-
gen auch. Fiir unser Vorhaben hat das die Folge, dafl wir die Gesamtpro-
blematik in unsere Uberlegungen einbeziehen miissen.

Die Situation ist heute recht komplex. Das Interesse an den Heiligen
wichst stindig. ,Die Heiligen kommen wieder®, konnte W. Nigg, einer der
bekanntesten Vertreter der modernen Hagiographie, erst kiirzlich feststel-
len. , Wir sind von einem Hunger und einem Durst nach Heiligen erfillt,
und es verlangt uns nach plastischer Anschauung und nicht nach abstrakten
Begriffen. Der Christ braucht Richtlinien, nach denen er sich im Leben
orientieren kann“®. Auf dem Biichermarkt herrscht denn auch kein Mangel

1 Nr. 49f1., 62, 65-67.

2 Marialis cultus* (2. Februar 1974). Das Schreiben wird hier zitiert als MC nach der Aus-
gabe des Johannes-Verlags, Leutesdorf am Rhein 1974.

3 'W.Nigg, Die Heiligen kommen wieder. Leitbilder christlicher Existenz (Herderbiicherei
468), Freiburg 1978; das Zitat 19.



Wolfgang Beinert 122

an Lebensbeschreibungen einzelner Heiliger; und sie finden ihre Kaufer.
Die Gestalt der Mutter Christi erfreut sich hierbei besonderer Beachtung®.

Anders steht es mit der Verehrung der Heiligen: sie befindet sich in einer
betrachtlichen Krise. In der durchschnittlichen Frommigkeit kommt sie kaum
mehr vor, sieht man von einzelnen Randerscheinungen immer noch vor-
handener , Volksfrommigkeit* einmal ab. Man kann sich iiber die Kausal-
verhaltnisse streiten: ist das Nachlassen des Heiligenkults die Folge der
Reduzierung des Heiligenkalenders und der Heiligenbilder in unseren Got-
teshdusern oder war es gerade umgekehrt? Erst recht sind die Heiligen kein
Thema der Theologie; wenige, wenngleich sehr bedeutsame Ausnahmen
bestatigen nur die Regel®. Freilich waren sie das auch in der Vergangenheit
nicht. Und bis zur Stunde haben es die Dogmatiken zu keinem Kapitel , Uber
die Heiligen® gebracht, obschon doch die Kirchenkonstitution mit ihrem
eschatologischen Ansatz der Heiligenverehrung die Reflexion herausfor-
dern konnte. Ehe man diese Zustidnde beklagt, sollte man sich aber fragen,
ob sie nicht als Teil eines Gesundungsprozesses verstanden werden sollten,
der hoch an der Zeit ist. Der traditionelle katholische Heiligenkult — und
wieder nimmt die Marienverehrung eine besondere Stellung ein — hatte in
den letzten Jahrhunderten bedenkliche Wucherungen hervorgebracht. Lafit
sich wirklich der Verdacht véllig ausrdumen, da seien doch magisch-spiri-
tistische Elemente vorhanden gewesen? Faktisch jedenfalls erwies er sich
eher als Hindernis denn als Férderung der katholischen Ausprigung des
Christentums. Man muf§ H. Kiing rechtgeben, der schreibt: ,Im mirchen-
haften Goldenen Tempel der Sikhs zu Amritsar, am heiligen Ganges zu
Benares, im buddhistischen Kandy oder gar in Bangkok ist man als Christ
zwar beeindruckt, aber gewifl kaum versucht, zu einer nichtchristlichen Reli-
gion zu konvertieren. Aber sollte umgekehrt der shivistische Hindu in einer

4 Im Jahr 1974 erschienen an groferen Verdffentlichungen iiber Maria: W. Beinert, Heute
von Maria reden? Kleine Einfihrung in die Mariologie, Freiburg-Basel-Wien, 2. Aufl.;
R. Baumann, Marias Stunde kommt, Aschaffenburg; F. Burger, Die grofie Versohuerin,
Jestetten; P. Schmidt, Maria — Modell der neuen Frau. Perspektiven einer zeitgemifien
Mariologie, Kevelaer; G. Séll, Abschied vorn Maria? Donauwérth.

5 J. Douillet, Was ist ein Heiliger? (Der Christ in der Welt VIII/8), Ziirich 1958; P.-Y.
Emery, L'unité des croyants au ciel et sur la terre, in: Verbum Caro 16 (1962), 1-240; L.
Héfer, Okumenische Besinnung iiber die Heiligen (Begegnung 1), Luzern 1962; M. Lack-
mann, Verehrung der Heiligen. Versuch einer lutherischen Lehre von den Heiligen, Stutt-
gart 1958; P. Molinari, Die Heiligen und ihre Verehrung, Freiburg-Basel-Wien 1964; W.
Nigg, Grofie Heilige, Ziirich 1946; K. Rahner, Die Kirche der Heiligen, in: Schriften z.
Theologie III 111-126; ds., Warum und wie kénnen wir die Heiligen verehren?, a. a. O.
VII 283-309; ds., Vom Geheimnis der Heiligkeit, der Heiligen und ihrer Verehrung, in:
P. Manns (Hrsg.), Die Heiligen in ihrer Zeit, Mainz 21966, I 9-26 (im wesentlichen eine
Zusammenfassung der beiden vorgenannten Aufsitze); M. Thurian, Le mémorial des
saints. Essai de compréhension évangélique d'un aspect de la pibté catholique, in: Verbum
Caro 18 (1969), 7-29.



Maria heute ehren 123

neapolitanischen oder bayrischen Barockkirche oder auch im romischen Pe-
tersdom einen Appell zum Christentum als einer gotterstiirzenden ,mono-
theistischen Religion® verspiiren?“®,

Der naive Realismus, der auch die mafivolle Heiligenverehrung in etwa
prigte, lief sich jedenfalls nicht mehr aufrecht erhalten, als eine Anderung
des theologischen BewuBltseins in den sechziger Jahren unseres Jahrhun-
derts eintrat. Die sikularisierte Menschheit hatte schon iibergenug Schwie-
rigkeiten, den Gott zu erkennen, der ihr in immer entriicktere Fernen zu
entschwinden schien. Wie sollte sie dann noch einen Zugang zu seinen Hei-
ligen finden? Hatte sich nicht auch das Bewufitsein verloren, dafl es eine
Verbindung zu den Toten iiberhaupt gibt? Als sich endlich aus den zerbro-
chenen Gottesbildern ein neues herauskristallisierte, nahm sich der Gedanke
einer Fiirbitte der Heiligen wie ein biirokratischer Dienstweg aus, den man
sich im Blick auf den véterlichen Gott nicht vorstellen konnte. Die neue
Christologie stellte alles darauf ab, die Einzigartigkeit Jesu von Nazaret
ins rechte Licht zu riicken; ist dann aber nicht die Heiligenverehrung eine
Abschweifung vom Wesentlichen? Die existentiellen Néote des Christseins
heute endlich brachten die ethischen Glanzleistungen, die die durchschnitt-
liche Heiligenvita ihren Helden zuzuschreiben pflegte, in ein seltsam un-
wirkliches Licht.

Die Fraglichkeit der Heiligenverehrung heute kann jedoch die Gegen-
frage nicht verhindern, ob eine Anndherung des Kultes an die Marke Null
tatsichlich die Gesundung herbeifithren wiirde. Sicher ist gelegentlich die
Amputation das einzige Mittel, um das Leben eines Korpers zu erhalten.
Dies wird aber erreicht durch eine bleibende Verstiimmelung. Auflerdem
ist zu bedenken, dafl man nicht alle Glieder abnehmen kann. Ubertragen
auf die Heiligen ist also zu fragen: Sind sie eine Grofle, die man vernach-
ldssigen kann, oder machen sie einen wesentlichen Bestandteil jenes Sozial-
korpers aus, den wir Christi Leib oder Kirche nennen? Um mit W. Nigg
zu reden: Kommt die Kirche mit dem Schwinden des Heiligenkultes ,um
das Salz, welches die Suppe kriftig machte®, oder wird sie dadurch erst ge-
nieflbar’?

2. Die theologischen Grundlagen der Heiligenverehrung

Von einem Heiligenkult ist in der Kirche erst relativ spit die Rede®. Er be-
ginnt, mit einem gewissen Zogern, erst ein Jahrhundert nach dem Tod Jesu
als Verehrung der Blutzeugen des jungen Christentums. Noch spater ist
8 H. Kiing, Christsein, Miinchen 1974, 92. 7 W. Nigg, Grofle Heilige, Ziirich 1946, 11.

8 B. Kotting, Entwicklung der Heiligenverehrung und Geschichte der Heiligsprechung, in:
P. Manns (Hrsg.), Die Heiligen in ihrer Zeit, Mainz 21966, I 27-39.



Wolfgang Beinert 124

die Marienfrommigkeit anzusetzen. Das élteste Gebet, das sich an die Mut-
ter Christi wendet, stammt frithestens aus dem Ende des dritten, wahr-
scheinlich aber erst aus den ersten Jahrzehnten des vierten Jahrhunderts?®.
Thr Kult bleibt noch lange fakultativ und eine Randerscheinung im Leben
der Gemeinden®. Im Westen kommen erst im siebten Jahrhundert eigene
Marienfeste auf. Auffallend ist der Umstand, dafl die Beschiftigung mit
den Heiligen in dem Augenblick einsetzt, da man sich in der Theologie
intensiv mit der Bedeutung des Christusgeschehens auseinandersetzt. Als
die Kirche ihren Blick auf den Herrn richtet, fallt ihr Auge auf die Heiligen.
Sie wird sich bewuflt, da der Messias ein messianisches Volk hat. Sie weifl,
daf einer um so mehr und um so inniger zu ihm gehért, je tiefer er die Nach-
folge Christi in seinem Leben verwirklicht hat. Weil dies im Sterben fiir
ihn am deutlichsten wird, entfaltete sich die Verehrung der Heiligen logi-
scherweise am Kult der Blutzeugen. Sie waren ihm am gleichformigsten ge-
worden. Aber war nicht auch Maria in einer singuldren Weise Christus
zugehorig? Ganz von selber fiihrte die christologische Reflexion zur Ver-
ehrung der Mutter des Herrn.

Mit diesen historischen Entscheidungen hat die Glaubensgemeinschaft
den Grund méglicher Heiligenverehrung gelegt und zugleich deren Richt-
mafl festgelegt. Nun sollen nur noch ihre theologischen Hintergriinde deut-
licher entfaltet werden.

Heiligkeit

Was ist ein Heiliger? Nach dem Verstindnis der Heiligen Schrift kommt
Heiligkeit fundamental und urspriinglich Gott allein zu. Er ist der dreimal
Heilige, von dessen Herrlichkeit das ganze All erfiillt ist (Jes 6, 8). Neben
ihm gibt es keine gleichwertige Heiligkeit: denn sie ist nicht eine Eigen-
schaft neben vielen anderen, sondern ein anderer Name fiir ihn selber. Er
spricht stammelnd aus, daf} er der Andere, der Gewaltige, daf} er eben Gott
ist'*. An sich ist damit Heiligkeit fiir andere Wesen unzugénglich und nicht

® Es handelt sich um das Gebet ,Sub tuum praesidium®. Vgl. H. Barré, Pridres anciennes
de I'Occident d la Mére du Sauveur, Paris 1962; J. Auer, Unter deinen Schutz und Schirm.
Das dlteste Mariengebet der Kirche, Leutesdorf am Rhein 41974.

10 Zur Geschichte der Marienverehrung vgl. H. Graef, Maria. Eine Geschichte der Lehre
und Verehrung, Freiburg-Basel-Wien 1964.

1 Zum Begriff der Heiligkeit in der HI Schrift vgl. H. Gross, Heiligkeit — Biblisch, in:
HThG 1 658-658. Diese Einzigartigkeit der Heiligkeit Gottes hat in der Theologie zu der
Unterscheidung von cultus latriae (Kult der Anbetung), der Gott allein gebiihrt, und cul-
tus duliae (Kult der Verehrung), der den Heiligen zukommt, gefiihrt. Die Sonderstellung
Marias, auf die wir unter Nr. 3 zu sprechen kommen, wurde beriicksichtigt, indem man ihr
einen cultus hyperduliae, also eine Sonderverehrung, zusprach. Die Unterscheidung ist je-
doch wenig gliicklich, da sie nahelegt, es wiirde sich um zwei Kulte handeln. In Wirklich-
keit ist, wie darzulegen sein wird, Gott allein Gegenstand christlicher Verchrung.



Maria heute ehren 125

partizipierbar'2. Weil aber alle anderen Wesen Gottes Kreaturen sind und
als solche sein Bild und Gleichnis, tragen sie auch etwas von jener Wirklich-
keit an sich, die das Wort heilig meint. Sie ist geradezu ein Kennzeichen
der Geschopfe. Dieses aber ist durch die Stinde verlorengegangen, denn
Stinde bedeutet Trennung von Gott und ist damit Aufgabe auch der Heilig-
keit, die mit Gott verbunden hatte. Erst jetzt ist ein Gegensatz dazu denk-
bar, der mit den Begriffen siindig oder profan artikuliert wird. Er ist iden-
tisch mit der inneren Gespaltenheit der Schopfung. In der Inkarnation Jesu
Christi wird sie grundsitzlich wieder aufgehoben. Das bedeutet, dafl in ihm
aufleuchtet, was Heiligsein ist. Christus ist der einzige Mensch, der — im
Rahmen des Menschseins — absolut heilig ist. Durch ihn aber wird die Hei-
ligkeit wieder zur realen Moglichkeit fir alle anderen Geschépfe. Denn in
ihm wird neuerlich der Zugang zu Gott méglich, welcher von Paulus als
Heiligung charakterisiert wird*3. Der Gegensatz von heilig und profan ist
damit prinzipiell iiberholt worden.

Heiligwerden

Die Tat der Erlosung hat dem Menschen den Raum der Heiligkeit er6ffnet.
Durch freie Glaubensentscheidung in der Kraft der Gnade wird er betreten.
Wer sie vollzieht, wird heilig. Sie zeitigt sich aus in der Gemeinschaft mit
Christus, die im Heiligen Geist vollzogen wird. Heiligkeit geschieht also
durch jene Verbundenheit mit Christus, die das Neue Testament als Sein
in thm bezeichnet'®. Sie umfafit alle Glaubenden und konstituiert das
neue Volk Gottes, das sich als Leib Christi, als ,ganzer Christus“, um mit
Augustinus zu sprechen, versteht. Damit ist diese Gemeinde selber heilig
geworden; jedem ihrer Glieder kommt dieses Pradikat von jetzt an zu. Un-
befangen tituliert Paulus die Christen seiner Kirchen als Heiliges. Dieses
BewuBtsein halt sich lange ungebrochen durch. Das beweist unter anderem
die Transposition der urspriinglich sakramental verstandenen Formel des
Credo von der Gemeinschaft der Heiligen auf die interpersonale Wirk-
lichkeit der Kirche?®.

12 Dieser Sachverhalt kommt in den alten Sprachen deutlich zum Ausdruck. ‘Ayiog und
sanctus (von sancire = abgrenzen) bezeichnen einen abgegrenzten Bezirk (fanum), aufier-
halb dessen alles pro-fan ist. Auch die Wurzel des hebr. quadé$ bedeutet scheiden, ab-
sondern. Die Herkunft von heilig ist nicht ganz sicher: es lcitet sich entweder von heil =
vollstindig, gesund oder von hailag = geweiht ab.

13 Das ist der Wille Gottes, euere Heiligung® (1 Thess 4, 8).

4 Vel TRWNT 11 537-539 (Oepke).

1s Z.B. Rom 1,7; 12,13; 16,15; 1 Kor 1,2; 14,33; 16,1; 2 Kor 1,1; 9,1.12; 18,12;
Eph 1,1.15; Phil 1, 1; 4, 21f. Auch andere ncutestamentliche Schrifisteller kennen diesen
Sprachgebrauch: Apg 9, 13. 32. 41; Hebr 6, 10; 13, 24.

18 H, de Lubac, Credo ... Sanctorum Communionem, in: Int. Kath, Zeitschr. 1 (1972),
18-32.



Wolfgang Beinert 126

Menschliche Heiligkeit ist also eine Kategorie, die christologisch grund-
gelegt ist, sakramental verwirklicht wird und ekklesiologisch zur Erschei-
nung kommt. Sie ist jedem zuzusprechen, der als Christglaubiger durch
Taufe und Eucharistie zum Mitglied der Glaubensgemeinschaft wird. Diese
gleichsam ontologische Grundlegung bedarf allerdings der personalen Ver-
lebendigung. Dem Heiligsein entspricht das bestindige Heiligwerden.
Denn die Gnade Gottes hebt die Freiheitsentscheidungen des Menschen
nicht auf, sondern schafft ihnen den rechten Raum. Dieser muf sein Ja zu
Gott immer neu sprechen; und dieses Ja bleibt bedroht vom Nein der Siinde,
das auch der Getaufte sagen kann.

Erst unter diesem Aspekt gewinnt der Begriff Heiligkeit eine ethische
Komponente. Sie wurde lange Zeit als der primédre Inhalt angesehen. Das
fohrte dann zu der Verengung, dafl nur mehr jener Christ als heilig be-
zeichnet wurde, der — wie es im kirchenamtlichen Sprachgebrauch heifit —
die ,Tugenden® in ,heroischem Grad“ verwirklicht hatte. Er war ein
staunenerregendes moralisches Wunderkind, vor dem der Normalchrist
nur mehr resignieren konnte, da er sich zu solchen Hochstleistungen nicht
imstande fithlte. Damit aber wurde die Tatsache eher verdeckt, daf} der —
nunmehr durch einen kanonischen Prozef} als solcher ausdriicklich besta-
tigte” — ,Heilige“ in seiner geschichtlichen Situation die jedem Christen
ermoglichte Christusgemeinschaft zur Reife gebracht hatte. Was ihm wider-
fahren war, kann sich jedem ereignen. So ist er nicht die Ausnahme, son-
dern das Vorbild; nicht exzeptioneller Meister, sondern Zeuge der Wirk-
lichkeit des Christusheiles.

Der Heilige und die Kirche

Die Zeugnisfunktion kommt dem Heiligen im Blick auf die ganze Glau-
bensgemeinschaft und dariiber hinaus auf die gesamte Menschheit zu. Sie
entfaltet sich in mehreren Dimensionen. Zunéchst erfahrt in ihm und durch
ihn das Selbstbewufitsein der Kirche eine notwendige Bestédtigung. In ihrem
Glaubensbekenntnis spricht sie sich das Attribut der Heiligkeit zu: sie ist
die sancta ecclesia, und sie versteht das keineswegs als blof} schmiickendes
Beiwort, sondern als niichtern-objektiven Ausdruck ihres Wesens: sie ist
die Gemeinde der Menschen, die Gemeinschaft mit Christus, dem schlecht-
hin Heiligen, haben. Sie ist der Ort, an dem die heilige und heiligende
Gnade Gottes siegreich bleibt. Sie ist die Ansage des eschatologisch-endgiil-
tig angekommenen Heiles Gottes. Diese Wirklichkeit wird allerdings diber-

17 Eine formelle Kanonisation gibt es seit 993; die heute geltende Regelung (CIC cann.
1999-2141) geht auf die Pipste Urban VIII. (1623-1644) und Benedikt XIV. (1740-1758)
zuriick.



Maria heute ehren 127

lagert durch die Tatsache, dafl eben diese gleiche Kirche auch die Kirche der
Siinder und Unheiligen ist. Sie setzt sich aus moralisch Angefochtenen zu-
sammen und ist darum selber stets anfechtbar. Sie erhebt den Anspruch, die
gultige Wahrheit und die bleibenden Werte zu vermitteln, und bleibt doch
— ebenfalls nach eigenem Selbstverstindnis — allzeit reformbedirftig und
tiberholbar. Sie ist die keusche Dirne, wie die Vater sagten; die heilige Stadt
Jerusalem und die Satansstadt Babylon in einem, wie das Mittelalter for-
mulierte. Dafl jedoch die Siinde und das Unbheilige in ihr das Vorldufige
und Vergingliche, nicht das Bleibend-Giltige sind, das wird sichtbar in
ihren Heiligen. Sie machen namentlich, was die Kirche ihrem innersten
Sein nach ist. So hat sie sich zu ihnen zu bekennen, weil sie damit ihrem
Wesen und ihrem Auftrag treu bleibt. Sie kann als ganze und als 6ffent-
liche Gemeinschaft von ihren Heiligen nicht schweigen?.

Die Zeugnishaftigkeit des (kanonisierten) Heiligen kommt weiter zum
Austrag, insofern er Mafistab des Christseins fiir alle Christen ist. Darauf
hebt gerade die Kanonisation durch die offizielle Kirche ab. Dieser Akt be-
hauptet nicht, dal nur der Mensch die Reife der vollen Heiligkeit erreicht
habe, an dem er geschieht, sondern daff der Weg zu Christus, den dieser
Mensch gegangen ist, eine Strafie ist, auf der man sein Ziel nicht verfehlt.
Heiligsprechung ist eine Art abgekiirzter Vergleich. Ausgeschrieben lautete
er: ,S0 wie diese Gestalt mit ihren Mitteln und Moglichkeiten und in ihrer
geschichtlichen Situation die gottliche Gnade an sich hat zum Vollmaf} kom-
men lassen, so kannst auch du, der Christ von heute, mit deinen Mitteln und
Méglichkeiten zum Vollalter in Christus (Eph 4, 18) gelangen“. Der Hei-
lige ruft damit auf zur imitatio: er wird nachahmenswert. Der Antrieb dazu
ist nicht nur, ja nicht einmal vorrangig psychologisch, sondern theologisch.
Denn das Ziel der imitatio ist nicht der Heilige, sondern Christus und sein
Heil; der Weg dazu ist nicht ein (wie immer zu denkender) Nachvollzug
seiner Biographie, sondern seiner Christusférmigkeit. Diese aber muf} sich
heute anders konkretisieren als zu Lebzeiten des vielleicht schon lange ver-
storbenen Heiligen. Er ist nur Typus, der auf den Ur-Typus aller Heilig-
keit, auf den Herrn selbst, verweist. Eine ungute Verschiebung des Sinnes
von Heiligenverehrung kann erst dann eintreten, wenn diese Verhéltnisse
nicht mehr beachtet werden. Erst dann wird der Heiligenkult zur Heroen-
verehrung, in der der Mensch gemeint wird und nicht mehr Christus. Erst
dann entartet sie letztlich zu einer Selbstverehrung der Kirche, die pervers
wire.

18 Uber die Notwendigkeit liturgischer Heiligenverechrung vgl. M. Thurian, Le mémorial

des saints 28; K. Rahner, Die Kirche der Heiligen 120 (s. ndhere bibliographische Angaben
oben Anm. 5).

1® Dies betont hinsichtlich Marias ausdriicklich MC Nr. 85, S. 75f. Vgl. die Zitation unten
S. 134.



Wolfgang Beinert 128

Nodh eine dritte Dimension ist zu nennen. Vollendete Heiligkeit bedeutet
Eingehen in die Herrlichkeit des lebendigen Gottes. Der Heilige lebt bei
Gott. Fiir ihn ist damit bleibend-unverlierbare Realitdt, was anfanghaft-
bedroht in der Zugehérigkeit zur Kirche bereits geschieht. Man kann dar-
um in einem wahren Sinne sagen, daf sich die ekklesiale Gemeinschaft auch
auf die Heiligen erstreckt. Nun ist aber Zugehorigkeit zur Kirche weniger
ein Zustand denn ein dynamisches, besser: ein pneumatisches Geschehen.
Es richtet sich, solange es eine irdische Kirche gibt, auf die Verwirklichung
des Ziels der Kirche, das in der Mitteilung des Christusheiles fir die ganze
Welt besteht. Fur die Christen in dieser Welt wird es durch die Mission (in
allen ihren Formen) angestrebt. Wenn nun die Heiligen bei Gott leben und
zur Kirche gehdren, dann kénnen sie kein anderes Interesse haben als die
Verwirklichung des Zieles der Kirche. Denn der Wille Gottes selber, mit
dem ihr Wille gleichformig zu denken ist, ist gerichtet auf die Heiligung
der Welt. Aus dem Selbstverstidndnis der Kirche wie auch aus der Nach-
ahmung der Heiligen folgt damit die Verehrung (veneratio) dieser Men-
schen. Sie besteht nach gemeinchristlichem Verstindnis nicht nur in einem
Rithmen ihres Lebens, sondern wesentlich in einer Kommunikation mit
ihnen. Wir sprechen traditionellerweise vom Beten zu den Heiligen und
von der Erwartung ihrer Firsprache.

Fiirsprache der Heiligen

Gerade diese Dimension bereitet uns betrachtliche Schwierigkeiten. Nie-
mand nahme ernstlich daran Anstof}, daf die Kirche das Andenken an ihre
Helden hochhilt und sie als Beispiel hinstellt. Es gibt keine menschliche
Gruppe, die nicht dhnlich handelte. Skandalds wird erst der Kult der Hei-
ligen. Er scheint vor allem der Einzigkeit Gottes in Christus ernstlich zu
widersprechen und somit an die Fundamente eines echten Christentums zu
rithren. In Jesus sind wir erméchtigt, zu Gott ,, Vater® zu sagen. Dann aber
erscheint es nur als unstatthafte Ablenkung, sich noch an andere Menschen
zu wenden. Gott ist kein Birokrat, zu dem man nur tiber den Dienstweg
kommen kann.

Rufen wir uns noch einmal die Voraussetzungen unserer Uberlegungen
ins Gedichtnis. Der Gedanke einer Fiirbitte der Heiligen ergibt sich aus
dem missionarischen Ziel der Kirche. Es besteht in der Verkiindigung der
Liebe Gottes zur Welt und deren Bezeugung durch die Tat. Diese Liebe
Gottes aber ist immer menschliche Liebe, insofern sie uns in Jesus Christus
zuteil wird. Zu ihm gehort jedoch, wie wir schon sagten, das messianische
Volk, das sein Leib ist. Fiir uns begriindet sich in dieser Tatsache die innere
Einheit von Gottes- und Menschenliebe. Man kann nicht (a) Gott und (b) die



Maria heute ehren 129

Menschen lieben: indem wir ihn lieben, lieben wir auch sie; und indem wir
sie lieben, lieben wir auch Gott. Wenn dem so ist, dann ergibt sich aus die-
ser Verschrankung: wer immer Gott durch Christus ehrt (und ihn mit dieser
Ehre liebt), der ehrt die Menschen (liebend) mit, die ganz zu ihm gehéren.
Echte Gottesliebe und Gottesverehrung begreift die Heiligenverehrung ein.
Dieser Satz aber 1afit sich auch umkehren: wer immer die gottverbundenen
Menschen liebt und ehrt, der ehrt und liebt niemand anderen als Gott allein
in Christus. Heiligenverehrung erweist sich so als eine Form der Gottes-
verehrung in Christus, die im Heiligen Geist vollzogen wird, dessen Werk
die Kirche ist. Heiligenverehrung ist trinitarisches Gotteslob.

Aus den gleichen Voraussetzungen ergibt sich weiter: Wenn das Gottes-
heil als Christusheil grundsétzlich menschlich vermittelt ergeht und in diese
Vermittlung die Kirche als Leib Christi und Ghristus totus einbezogen ist,
dann gewinnt auch das Leben der Heiligen in Gott helfend-heilend-hei-
ligenden Charakter fiir die Welt. Auch fiir sie besteht die untrennbare Ein-
heit von Gottes- und Menschenliebe weiter. So konnte bereits Origenes
sagen, die Heiligen beteten bei Gott in Erfiillung ihrer Nachstenliebe®. Um
dieses Gebet aber diirfen wir sie bitten.

Damit wird kein Instanzenzug in die Gottesbeziehung eingebaut. Zwar
vollzieht sich das Gottesheil in verschiedenen Akten der Geschichte. Es ist
jedoch in sich eine einzige umgreifende Tat Gottes, der eine grofle Gestus
seiner Liebe. Er verwirklicht sich aber, wie gesagt, nicht ohne die mensch-
liche Mitwirkung. Diese realisiert sich wiederum im zeitlichen Nacheinander
geschichtlicher Abliufe, ist aber eine innere Ganzheit und Einheit vor Gott.
Jedes Gebet, jede Tat der Nichstenliebe ist ein Moment davon, das seinen
Wert aus ihr bezieht. So konnen und miissen wir beten, dafl Gottes Reich
komme und sein Wille geschehe, obschon doch beides in Christus wirklich
geworden ist. Ahnlich darf man auch die Heiligen um ihre Fursprache bit-
ten, obgleich damit keine neue geschichtliche Initiative durch sie ausgelost
wird, die unabhdngig wire von ihrem irdischen Leben, und dennoch Heil
erfleht wird?'. Bei allem geht es immer nur um die eine und einzige Tat
Gottes.

Heiligenverehrung kann, wo sie recht geschieht, auch nicht dem Verdacht
des Personenkultes ausgesetzt werden. Wie jedes christliche Beten steht
auch die Bitte an die Heiligen unter dem Vorbehalt, dafl niemals des Beters,
sondern Gottes Wille geschehe. Die Heiligen haben ihren Willen seinem
gleichformig gemacht ~ das macht gerade ihr Heiligsein aus. So sind sie
auch nicht die Inhaber von Ressorts zur Behebung der verschiedenen
menschlichen Néte auf Antrag, sondern stehen in der Einheit mit Gottes

20 De orat. 11 (GCS ed. Koetschau 322).
21 X. Rahner, Die Kirche der Heiligen 121, Anm. 2.



Wolfgang Beinert 130

heiligem Plan, der denen, die ihn lieben, immer zum Guten ausschligt
(Rom 8,28). Wer darum zu einem Heiligen ruft, der wendet sich an alle,
und in ihnen allen wendet er sich an Gott®.

Zusammenfassend konnen wir sagen: Die Voraussetzung einer Ver-
ehrung der (kanonisierten) Heiligen ist die Uberzeugung, dafl sie bei und
in Gott auch iiber ihren Tod hinaus lebendig sind. In ihnen wird die Kirche
ihrer wesenhaften Heiligkeit gewifl und somit kann sie sie ihren Gliedern
als Zeugen gelebter Christusformigkeit zur Nachahmung (imitatio) emp-
fehlen, welche freilich nicht sklavisch, sondern angewandt auf die eigenen
Lebensumstinde erfolgen mufl. Insofern die Kirche eine umfassende Ge-
meinschaft ist, hat das Wirken der Heiligen heilsvermittelnde Bedeutung
fir die Kirche aller Zeiten. Daraus ergibt sich die Moglichkeit des Betens
zu den Heiligen (veneratio).

Da Heiligenverehrung in dieser Perspektive letztlich immer Gottesdienst
ist, gehort sie zur vollen Ausubung christlicher Religion. Sie ist aber nicht
heilsnotwendig, sofern nur Gott in Christus im Kult angezielt wird. Hei-
ligenverehrung ist — nach den Worten des Konzils von Trient — ,gut und
nutzbringend*, nicht aber unerlafiliche Voraussetzung des Christseins®.

3. Maria und die Heiligen

Die christliche Frommigkeit ist davon iiberzeugt, dal es ,grofle und
skleine® Heilige gibt. Wollte man freilich die einzelnen Gestalten nament-
lich einer Groflenskala zuordnen, gébe es sehr bald Differenzen. Wohl ki-
men alle Giberein, die zwolf Apostel zu den ganz bedeutenden Personlich-
keiten zu rechnen. Wenn allerdings die Theologen einen Thomas oder Bona-
ventura in den Vordergrund schieben, wiirden andere vermutlich protestie-
ren: sie setzen lieber Antonius von Padua oder Barbara oder Georg in die
vorderen Ringe, selbst wenn man ihnen sagte, daf} die historische Existenz
der beiden letzten ziemlich fraglich ist. Die Einigkeit wire aber rasch wie-
derhergestellt, nennte man Maria. Sie gilt als die K6nigin der Heiligen.
Wo liegt der Mafistab solcher Einstufung? Ist sie nicht ein sehr fragwiir-
diges Unterfangen? Sicher, wenn damit Konkurrenzen aufgestellt wiirden.

22 K. Rahner, Vom Geheimnis der Heiligkeit ... 26 (vgl. Anm. 5): ,Und weil es sich um
die eine geistige Welt handelt, der sich Gott mitgeteilt hat und in der alles an jedem hingt,
in der einer Bedentung fiir andere haben kann, darum ist die ausdriickliche oder einschlieR-
liche Anrufung cines ,amtlichen’ Heiligen oder eines durch den einzelnen Christen glau-
bend und hoffend geliebten Heimgegangenen immer die Anrufung aller Heiligen, das
heifit: das gliubige Sichbergen in der umfassenden Gemeinschaft aller Erlgsten.

23 DS 1821 = NR 474.



Maria heute ehren 131

Prinzipiell ist jeder Heilige ein Mensch, an dem die Gnade zum vollen Aus-
trag gekommen ist, die er von Gott empfangen hatte. Nicht jeder aber hat
die gleiche Gnade empfangen und nicht jeder gleichen Mafles®. Vor allem
aber ist die Gemeinschaftsstruktur der Gnade zu bedenken®. Die Heiligkeit
des einzelnen steht in Bezug auf seine Funktion in der Kirche und fiir die
Kirche. Der je grofere Heilige ist also jener, der in Gottes Heilsplan je
mehr fiir das in Christus der Welt zugesprochene Heil in Dienst genom-
men ist®.

Die christologische Reflexion, die bereits im Neuen Testament beginnt,
erkennt nun, dafl Maria als der Mutter Christi eine einzigartige Erwahlung
zuteil geworden ist. Sie war die Erstbetroffene jener géottlichen Bewegung
zur Menschheit hin, die wir Erlosung nennen?. In freier Entscheidung hat
sie sie aufgenommen und sich zu eigen gemacht (Lk 1, 88). Dadurch wurde
sie zur innerweltlichen Voraussetzung des Christusheiles: durch sie wurde
die Inkarnation vollzogen, da aus ihr der Heiland Fleisch annahm. Dabei
ist festzuhalten, dafl die Auszeichnung Marias weder in ihrer biologischen
Mutterschaft noch in ihrer Jungfraulichkeit als biologischem Ereignis zu
suchen ist, sondern in der Tatsache der gottlichen Berufung?. Kraft ihrer
wurde sie Christus in einzigartiger Weise verbunden; kraft ihrer hat sie Be-
deutung fiir die Kirche in einem Mafl gewonnen, das die Aussage rechtfer-
tigt, sie sei der Typus, das Urbild der Kirche?. Das bedeutet aber auch, daf§
in der Folge alle Heiligkeit und auch alle menschliche Erméglichung von
Heilsmitteilung im Dienst Christi marianisch gepragt ist: sie vollziehen sich
grundsatzlich nicht anders als bei der Mutter Christi.

Die kirchliche Tradition hat diese Tatsache mit verschiedenen Formeln
zu artikulieren versucht. Schon Eirenaios von Lyon erkannte ihr fiirspre-
chende Macht zu. Man verglich sie mit einer Kénigin, die beim Konig Fiir-
bitte einlegen kann. Man nennt sie Mittlerin und Miterloserin. Man be-
ginnt zu sagen, sie sei die universale geistliche Mutter aller Christen®. Bis

24 DS 1529 = NR 800.

2 Vgl. P. Fransen, Das neue Sein des Menschen in Christus, in: MySal 1V/2, Einsiedeln-
Zirich-Kéln 1973, 939-951.

26 Auf ihre Weise ist auch die Volksfrommigkeit davon iiberzeugt: sie spricht ihren Lieb-
lingen besondere Macht der Fiirsprache zu.

2 'W. Meyer, Maria als Bild der Gnade und Heiligkeit, in: Roesle-Cullmann (Hrsg.), Be-
gegnung der Christen. Studien evangelischer und katholischer Theologen (FS O. Xarrer),
Stuttgart-Frankfurt 1960, 578.

28 Bereits Lk 11, 27f. wehrt sich gegen eine biologistische Auffassung der Wiirde Mariens.
Die Patristik prégte die Formel ,Prius concepit mente quam ventre® (Sie empfing zuerst
im Geist, dann auch dem Leibe nach).

2 W. Beinert, Maria und die Kirche heute, Leutesdorf am Rhein 1974.

3 Eine kurze Zusammenfassung bei R. Laurentin, Maria als Urbild und Vorbild der Kir-
che, in: MySal 1V/2, Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1978, 328-333.



Wolfgang Beinert 132

in die Aula der letzten Kirchenversammlung hinein wurden Debatten dar-
iiber gefiihrt, ob man diese Titel dogmatisch definieren und somit verbind-
lich machen diirfe. Sie sind heute abgeklungen — mit Recht. Wohl lassen sich
alle diese Formeln durchaus richtig verstehen, doch gleichzeitig 6ffnen sie
unheilvollen Mifiverstdndnissen Tiir und Tor: ibre Verwendung kann gro-
Reren Schaden anrichten als ihre Unterlassung. Denn nur zu leicht konnte
man meinen, hier wiirde der Bedeutung Christi Abbruch getan, der der
einzige Mittler und Erl6ser und Konig ist.

Trotzdem kann man nicht Gbersehen, dafl er dies alles nicht ohne sein
Volk, das sein Leib ist, darstellt. Christus bleibt immer der , Christus totus®.
Wer in der Kirche steht, der gehort zu ihm und ist dann auch in seinen Heils-
dienst genommen. In diesem Sinne ist jeder Christ Mittler und Miterléser,
aber er ist es im Mafle seiner Gnade, die seine Heiligkeit konstituiert. Darin
freilich hat Maria ein einzigartiges Maf} erreicht.

Das ist der Grund, weshalb schon seit alters der Marienkult in der christ-
lichen Kirche eine so bedeutsame Rolle gespielt hat. Er hat in der Heiligen-
verehrung stets den ersten Platz eingenommen, seitdem die Reflexion sich
iiber die heilsgeschichtliche Funktion der Mutter des Herrn klar geworden
war. Sie ist als Urbild der heiligen Kirche auch der Typus der Heiligen. Die
Ubereinstimmung mit ihrer Vollkommenheit im Sinne der imitatio und die
ihr gebithrende Verehrung bilden ein Strukturelement der Kirchlichkeit des
Christen. Das gilt auch dann, wenn einer nicht explizit darum weifl und
deshalb Maria so wenig wie andere Heilige ehrt, weil er glaubt, auch an-
ders Gott die Ehre zu geben?!,

4. Marienverehrung heute

Mancher Leser, der geduldig bis hierher gefolgt ist, mag zwar vielleicht
mehr oder weniger dem zustimmen, was hier gesagt worden ist. Er hat den-
noch die Antwort auf die Frage nicht gefunden, die ihn eigentlich bedrangt.
Seine Schwierigkeit besteht nicht darin, daff man Maria wie die Heiligen
ehren solle, sondern wie man dies tun konne, und zwar heute, in der ge-
schichtlichen Situation, in der wir stehen. Wir versuchen daher, uns einige
Gedanken zu machen iiber die Umsetzung der theologischen Sachverhalte
in die Praxis.

Existentielle Marienverehrung

Entsprechend den beiden Grundweisen unseres Verhaltnisses zu den Hei-
ligen sprechen wir zunéchst von der imitatio, also von der Haltung Gott



Maria heute ehren 183

gegeniiber, die sich am Beispiel Mariens orientiert. In einem zweiten Ab-
schnitt ist iiber die veneratio zu handeln. In beiden Fallen kann es uns nicht
darum gehen, eine vollstindige Liste von Forderungen aufzustellen. Es
geniigt, einige Grundweisen der Verehrung aufzuzeigen.

Die Grundhaltung des Christen ist der Glaube. Er ist die umfassende
Antwort des Menschen auf das heilsschaffende Wort Gottes und damit Vor-
bedingung der Zugehorigkeit zur Heilsgemeinde. Die Kirche ist die Ge-
meinschaft der Glaubenden. Maria aber ist am Anfang der Kirche die grofie
Glaubende. In einer bibeltheologischen Studie hat F. Mussner gezeigt, dafl
das Neue Testament aufweist, dafl und wie ihr Glaube dem des Abraham
entspricht, der den Juden als der Glaubende schlechthin galt®. Sie spricht
ein klares und entschiedenes Ja zu dem Wort Gottes, das ihr utopisch er-
scheinen mufite. Damit aber wird sie die Mutter des Erlosers; darin wird
der Grund zu ihrer heilsgeschichtlichen Funktion gelegt. Mit Recht wird sie
darum ob ihres Glaubens selig gepriesen (Lk 1,45). Er steht aber nicht nur
am Beginn ihrer Berufung, sondern wird ihr ein ganzes Leben lang ab-
verlangt — als sie den Knaben Jesus im Tempel sucht, als sie das Zwie-
gesprich in Kana fithrt, vor allem als sie unter dem Kreuz steht. Nicht an-
ders als wir ist sie den ,Pilgerweg des Glaubens“ gegangen®. So kann sie
ob ihrer kirchentypischen Funktion als ,Mutter der Glaubenden® bezeich-
net werden®. Ihre geistliche Erfahrung ist nicht anders als die unsere.
Marianische Haltung besteht also vornehmlich darin, sich auf das Wort
und auf die Taten Gottes hin vertrauend zu 6ffnen. Auf Hoffnung hin
iiberlifit sich der Mensch, der von ihr geprégt ist, der Treue und der Liebe
Gottes. Er wird damit ebensowenig wie die Mutter des Herrn davor be-
wahrt werden, die ganze Abgriindigkeit menschlicher Existenz zu erfah-
ren. Aber er weif} in alledem — wie sie —, daf} darin sich immer auch der
Beginn des Heiles auftut.

Fiir Maria folgte aus dem Glauben die Biirde der Mutterschaft. Insofern
damit primir und wesentlich ein geistiges Ereignis bezeichnet wird, ergibt
sich fir jeden Glaubenden eine Pflicht, die man im Bild der Mutterschaft
ausdriicken kann. Weil Gott sein Heil in Christus als dem ,ganzen Chri-
stus“ immer auf menschliche Weise wirken will, muff Christus in jedem
Glaubenden Gestalt annehmen. Dieser soll gleichsam transparent fiir ihn

8t Zum Ganzen vgl. ]. Galot, Maria Typus und Urbild der Kirche, in: G. Baratna (Hrsg.),
De Ecclesia, Freiburg-Basel-Wien-Frankfurt 1966, 11 484.

32 F. Mussner, Der Glaube Mariens im Lichte des Rémerbriefs, in: Maria im Kult (Hrsg.
v. d. Deutschen Arbeitsgemeinschaft fiir Mariologie), Essen 1964, 11-20. Vgl. auch Kirchen-
konstitution ,Lumen gentium® 56 und 58.

33 Kirchenkonstitution ,Lumen gentium* 58.

8t H, Volk, Mater credentium, in: TThZ 73 (1964), 1-21; vgl. auch J. Galot, a.a.0.
(Anm. 31) 487f.



Wolfgang Beinert 134

werden. Das verlangt in hohem Mafle die Aufgabe seiner selbst. Der
eigene und der géttliche Wille sind nicht immer dedkungsgleich. Miitter-
liche Haltung in diesem Sinne zeigt sich exemplarisch in dem Wort Marias:
» Was er euch sagt, das tut“ (Joh 2, 5). Darin wird auch der Christ in den
Kreislauf des Lebens mit Christus einbezogen: nicht mehr er lebt, sondern
Christus lebt in ihm (vgl. Gal 2, 20). Es vollzieht sich jenes ,Sein in ihm*,
welches das Heil selber ist, aber auch Voraussetzung fiir die missionarische
Heilssendung der Glaubenden in der Kirche. Geistliche Mutterschaft wird
so zur Jingerschaft, zum Dienst Gottes in apostolischer Bereitschaft.

Wir haben damit die wesentlichen Grundhaltungen einer existentiel-
len Marienverehrung genannt, aus denen sich alle weiteren ergeben. Sie
werden sich freilich anders als bei der Mutter des Herrn konkretisieren.
Paul VI. bemerkt in dem Schreiben ,Marialis cultus*: ,Die Jungfrau
Maria ist von der Kirche den Glaubigen nicht wegen der Art ihres Lebens,
das sie gefiihrt hat, zur Nachahmung empfohlen worden und noch weni-
ger wegen der soziologisch-kulturellen Umgebung, in der es sich zugetra-
gen hat und die heute fast iiberall iiberholt ist, sondern vielmehr stets des-
wegen, weil sie in ihren konkreten Lebensbedingungen vorbehaltlos und
verantwortungsbewufit dem Willen Gottes Folge geleistet hat; weil sie
von ihm das Wort entgegennahm und in die Praxis umsetzte; weil ihr
Handeln von der Liebe und der Bereitschaft zum Dienen beseelt war; weil
sie die erste und vollkommenste Jingerin Christi gewesen ist, was einen
universalen und bleibenden vorbildlichen Wert besitzt“®. Der Papst stellt
die Aktivitdt dieser Frau heraus, die sich mutig fiir die Rechte der Unter-
driickten ecinsetzt, die Flucht und Exil ertrigt, die sich den Notleidenden
helfend zuwendet. So wird deutlich, ,,daf die Gestalt der Jungfrau keine
der tiefen Erwartungen der Menschen unserer Zeit enttiuscht und ihnen
das vollendete Vorbild des Jiingers des Herrn darstellt: Erbauer zu sein
der irdischen und zeitlichen Stadt, jedoch als eifriger Pilger auf dem Weg
zu jener himmlischen und ewigen; Forderer der Geredhtigkeit, die den
Unterdriickten befreit; und der Liebe, die den Bediirftigen beisteht; vor
allem aber tatkréftiger Zeuge der Liebe, die Christus in den Herzen auf-
erbaut“%. Existentielle Marienverehrung fithrt also unmittelbar zu einer
volleren Christlichkeit’” und damit zur je vollendeteren Heiligkeit des
einzelnen wie auch der Kirche als ganzer.

35 MC Nr. 85, S. 751.
3 MC Nr. 37, S. 79.
37 Kirchenkonstitution ,,Lumen gentium*® 65.



Maria heute ehren 135

Kultische Marienverehrung

Unter Kult versteht man die Formen und Weisen der menschlichen Zu-
wendung zu Gott. Er vollzieht sich im Christentum als Anbetung des Va-
ters durch Christus im Heiligen Geist. Wir haben in diesen Uberlegungen
bedacht, inwiefern Heiligenverehrung innerhalb dieses Rahmens ihren
Platz findet. Weil aber nach der Weisung des Evangeliums die Gottes-
verehrung sich im Geist und in der Wahrheit vollziehen muf8 (Joh 4, 23),
haben auch die dufleren Formen des Kultes niichtern und fiir das Wesen
Gottes, wie wir es aus der Heiligen Schrift erkennen, offen zu sein. Das
gilt selbstverstindlich auch fir die Heiligenverehrung im Rahmen des
christlichen Kultes. Niemand kann behaupten, sie sei in der Vergangen-
heit immer in diesem Rahmen geblieben. Oft war sie weder theologisch
gerechtfertigt noch christologisch orientiert, sondern von Emotionen und
magischen Erwartungen bestimmt?. Das brachte sie nicht blof bei vielen
Christen in Miflkredit, sondern fithrte die Kirche in eine Situation, in der
sie gerade durch einen exzessiven Marienkult ihre marianische Struktur in
Gefahr brachte. Wenn sie die Herrlichkeit der Mutter Gottes allein be-
trachtete, mufite sie dann nicht beinahe unvermeidlich meinen, sie selber
sei schon ihrem Typus vollig angeglichen? Anstatt sich ihren demiitigen
Glauben zum Leitbild zu nehmen, mandvrierte sie sich in eine triumpha-
listische Haltung hinein, die ihr nicht angemessen ist.

Aber auch hier gilt der alte Grundsatz: der Mifibrauch verbietet nicht
den rechten Gebrauch. Marienverehrung ist nicht abzuschaffen, sondern
zu erneuern. Als ersten Schritt auf diesem Wege hat sie sich ihrer theo-
logischen Grundlagen zu besinnen. Das Gesetz des Glaubens bleibt Mafi-
stab fiir die Weise des Betens (lex credend:i est lex orandi). Marianischer
Kult mufl daher der trinitarischen Struktur christlichen Betens entspre-
chen: ihr kommt Ehre nur deshalb zu, weil sie von Gott erwihlt wurde
und darum ganz sein Werk ist. Marienlob ist nichts anderes als Gotteslob.
Erst in diesem Rahmen darf sich das firbittende Gebet zu ihr entfalten.
Weil Gott diesen Menschen so geheiligt hat und weil er darum in seiner
Liebe steht, diirfen wir auch in der Zuwendung an sie und mit ihr zu Gott
fiir uns auf seine Gnade hoffen. Auf dieser Grundlage hat ,Marialis cul-
tus“ einige Richtlinien erlassen, die zu einer Reform der Marienverehrung
fiihren konnen. Sie mufl demnach an erster Stelle aus dem Geist der Hei-
ligen Schrift leben. Dies erschopft sich nicht blof in der Verwendung bi-
blischer Texte und Symbole, sondern verlangt ein Eingehen auf die ge-
samte Botschaft des Evangeliums selber®. Gleicherweise hat sie sich am
88 MC enthilt deutliche Kritik an der herkémmlichen Marienfrommigkeit: vgl. Einleitung

(S. 281, Nr. 36 (S. 76£.), Nr. 38 (S. 79£.).
% MC Nr. 30, S. 68f.



Wolfgang Beinert 136

liturgischen Gebet der Kirche auszurichten. So wird sie weitgehend be-
wahrt werden vor affektiven Ubertreibungen, die in der Vergangenheit
oft kennzeichnend fiir sie waren. Gerade das gemeinschaftliche Beten muf}
sachlich-objektiv sein, um gleichsam als Gefafl fiir alle Intentionen der
einzelnen Beter zu dienen’’. Erneuerte Marienverehrung hat weiter von
dkumenischem Willen erfiillt zu sein, um deutlich zo machen, dafl sie kein
Abweg, ja nicht einmal ein Umweg, sondern zielstrebige Strafle zum ge-
meinsamen Ziel aller Christen ist. Man darf nicht vergessen, dafl die Ma-
rienehre kein Spezifikum der Katholiken ist, sondern von allen christlichen
Gemeinschaften wenigstens urspriinglich gepflegt wurde. Wenn sie etwa
im Protestantismus zeitweise fast ganz verschwunden war, dann geschah
das im Protest gegen Ubertreibungen, die wirklich solche waren*. Erneue-
rung im Skumenischen Geist auf diesem Gebiet ist darum echter Dienst an
der christlichen Einheit und notwendige Hilfe, die der Christenheit zu lei-
sten ist*,

Es steht zu hoffen, dafl die Kirche heute zu einer erneuerten Marienver-
chrung findet. Sie braucht keine Angst davor zu haben, sie konnte dariiber
Wichtiges versdumen. Die Mutter Christi ist das Zeichen der Welttreue
Gottes. Was aber bediirfte die Kirche und die Welt in dieser Zeit mehr als
das Stehen in der Hoffnung auf seine Barmherzigkeit? Maria heute ehren -
das ist dann ein Weg nach vorn!

4 MC 31, S. 69-71.

4t Vgl. A. Brandenburg, Maria in der evangelischen Theologie der Gegenwart (Konfes-
sionskundl. Schriften 6}, Paderborn 1965; H. Dufel, Luthers Stellung zur Marienverehrung,
Gattingen 1968; K. Riesenhuber, Maria im theologischen Verstindnis von K. Barth und
K. Rahner (Qu. disp. 60), Freiburg-Basel-Wien 1973; R. Schimmelpfennig, Die Geschichte
der Marienverehrung im deutschen Protestantismus, Paderborn 1952.

22 MC Nr. 82f.,S. 71-74.





