
Maria heute ehren 
Wolfgang Beinert, Bochum 

1. Ein aktuelles Problem? 

Im vergangenen Jahrzehnt sind zu unserem Thema zwei bedeutsame kir- 
chenamtliche Verlautbarungen erschienen. Im Jahr 1964 befaßte sich das 
Zweite Vatikanische Konzil in der Kirchenkonstitution •Lumen gentium" 
mit der Verehrung der Heiligen im allgemeinen und der Mutter Christi im 
besonderen1. Anfang 1974 veröffentlichte Papst Paul VI. ein umfangreiches 
Apostolisches Schreiben über die •rechte Pflege und Entfaltung der Marien- 
verehrung"2. Zwischen diesen beiden Dokumenten besteht ein eigenartiges 
Gefälle. Für die Väter der Kirchenversammlung ist der Kult Mariens mehr 
oder weniger ein Faktum, auf das man die Glaubensgemeinschaft, sozu- 
sagen um der Vollständigkeit willen, nur einmal hinzuweisen hat. Die 
Sache selber schien fraglos zu sein. Das Schreiben von 1974 unterstellt dies 
nicht mehr. Durch seine deutliche Kritik an den bisherigen Formen der 
Verehrung der Mutter Gottes und durch seine Reformanweisungen be- 
zeugt es die Fraglichkeit der Sache. 

Die Schwierigkeiten des modernen Menschen ihr gegenüber sind in der 
Tat beträchtlich. Sie beziehen sich nicht einmal in erster Linie auf die spe- 
zielle Verehrung Marias. Diese erscheint vielmehr als Sonderfall des all- 
gemeinen Problems Heiligenverehrung. Das ist sachlich durchaus gerecht- 
fertigt: die Mutter des Herrn hat zwar besondere Bedeutung für uns, steht 
aber grundsätzlich in der gleichen Reihe wie die anderen christlichen Zeu- 
gen auch. Für unser Vorhaben hat das die Folge, daß wir die Gesamtpro- 
blematik in unsere Überlegungen einbeziehen müssen. 

Die Situation ist heute recht komplex. Das Interesse an den Heiligen 
wächst ständig. •Die Heiligen kommen wieder", konnte W. Nigg, einer der 
bekanntesten Vertreter der modernen Hagiographie, erst kürzlich feststel- 
len. •Wir sind von einem Hunger und einem Durst nach Heiligen erfüllt, 
und es verlangt uns nach plastischer Anschauung und nicht nach abstrakten 
Begriffen. Der Christ braucht Richtlinien, nach denen er sich im Leben 
orientieren kann"3. Auf dem Büchermarkt herrscht denn auch kein Mangel 

1 Nr. 49 f., 62, 65-67. 
2 •Marialis cultus" (2. Februar 1974). Das Schreiben wird hier zitiert als MC nach der Aus- 
gabe des Johannes-Verlags, Leutesdorf am Rhein 1974. 
* W. Nigg, Die Heiligen kommen wieder. Leitbilder christlicher Existenz (Herderbücherei 
468), Freiburg 1973; das Zitat 19. 



Wolfgang Beinert 122 

an Lebensbeschreibungen einzelner Heiliger; und sie finden ihre Käufer. 
Die Gestalt der Mutter Christi erfreut sich hierbei besonderer Beachtung4. 

Anders steht es mit der Verehrung der Heiligen: sie befindet sich in einer 
beträchtlichen Krise. In der durchschnittlichen Frömmigkeit kommt sie kaum 
mehr vor, sieht man von einzelnen Randerscheinungen immer noch vor- 
handener •Volksfrömmigkeit" einmal ab. Man kann sich über die Kausal- 
verhältnisse streiten: ist das Nachlassen des Heiligenkults die Folge der 
Reduzierung des Heiligenkalenders und der Heiligenbilder in unseren Got- 
teshäusern oder war es gerade umgekehrt? Erst recht sind die Heiligen kein 
Thema der Theologie; wenige, wenngleich sehr bedeutsame Ausnahmen 
bestätigen nur die Regel5. Freilich waren sie das auch in der Vergangenheit 
nicht. Und bis zur Stunde haben es die Dogmatiken zu keinem Kapitel •Über 
die Heiligen" gebracht, obschon doch die Kirchenkonstitution mit ihrem 
eschatologischen Ansatz der Heiligenverehrung die Reflexion herausfor- 
dern könnte. Ehe man diese Zustände beklagt, sollte man sich aber fragen, 
ob sie nicht als Teil eines Gesundungsprozesses verstanden werden sollten, 
der hoch an der Zeit ist. Der traditionelle katholische Heiligenkult - und 
wieder nimmt die Marienverehrung eine besondere Stellung ein - hatte in 
den letzten Jahrhunderten bedenkliche Wucherungen hervorgebracht. Läßt 
sich wirklich der Verdacht völlig ausräumen, da seien doch magisch-spiri- 
tistische Elemente vorhanden gewesen? Faktisch jedenfalls erwies er sich 
eher als Hindernis denn als Förderung der katholischen Ausprägung des 
Christentums. Man muß H. Küng rechtgeben, der schreibt: •Im märchen- 
haften Goldenen Tempel der Sikhs zu Amritsar, am heiligen Ganges zu 
Benares, im buddhistischen Kandy oder gar in Bangkok ist man als Christ 
zwar beeindruckt, aber gewiß kaum versucht, zu einer nichtchristlichen Reli- 
gion zu konvertieren. Aber sollte umgekehrt der shivistische Hindu in einer 

4 Im Jahr 1974 erschienen an größeren Veröffentlichungen über Maria: W. Beinert, Heute 
von Maria reden? Kleine Einführung in die Mariologie, Freiburg-Basel-Wien, 2. Aufl.; 
R. Baumann, Marias Stunde kommt, Aschaffenburg; F. Burger, Die große Versöhnerin, 
Jestetten; P. Schmidt, Maria - Modell der neuen Frau. Perspektiven einer zeitgemäßen 
Mariologie, Kevelaer; G. Soll, Abschied von Maria? Donauwörth. 
s J. Douillet, Was ist ein Heiliger? (Der Christ in der Welt VIII/8), Zürich 1958; P.-Y. 
Emery, L'unite des croyants au ciel et sur la terre, in: Verbum Caro 16 (1962), 1-240; L. 
Höfer, ökumenische Besinnung über die Heiligen (Begegnung 1), Luzern 1962; M. Lack- 
mann, Verehrung der Heiligen. Versuch einer lutherischen Lehre von den Heiligen, Stutt- 
gart 1958; P. Molinari, Die Heiligen und ihre Verehrung, Freiburg-Basel-Wien 1964; W. 
Nigg, Große Heilige, Zürich 1946; K. Rahner, Die Kirche der Heiligen, in: Schriften z. 
Theologie III 111-126; ds., Warum und wie können wir die Heiligen verehren?, a. a. O. 
VII 283-309; ds., Vom Geheimnis der Heiligkeit, der Heiligen und ihrer Verehrung, in: 
P. Manns (Hrsg.), Die Heiligen in ihrer Zeit, Mainz 21966, I 9-26 (im wesentlichen eine 
Zusammenfassung der beiden vorgenannten Aufsätze); M. Thurian, Le memorial des 
saints. Essai de comprehension evangilique d'un aspect de la pietk catholique, in: Verbum 
Caro 13 (1969), 7-29. 



Maria heute ehren 123 

neapolitanischen oder bayrischen Barockkirche oder auch im römischen Pe- 
tersdom einen Appell zum Christentum als einer götterstürzenden .mono- 
theistischen Religion' verspüren?"8. 

Der naive Realismus, der auch die maßvolle Heiligenverehrung in etwa 
prägte, ließ sich jedenfalls nicht mehr aufrecht erhalten, als eine Änderung 
des theologischen Bewußtseins in den sechziger Jahren unseres Jahrhun- 
derts eintrat. Die säkularisierte Menschheit hatte schon übergenug Schwie- 
rigkeiten, den Gott zu erkennen, der ihr in immer entrücktere Fernen zu 
entschwinden schien. Wie sollte sie dann noch einen Zugang zu seinen Hei- 
ligen finden? Hatte sich nicht auch das Bewußtsein verloren, daß es eine 
Verbindung zu den Toten überhaupt gibt? Als sich endlich aus den zerbro- 
chenen Gottesbildern ein neues herauskristallisierte, nahm sich der Gedanke 
einer Fürbitte der Heiligen wie ein bürokratischer Dienstweg aus, den man 
sich im Blick auf den väterlichen Gott nicht vorstellen konnte. Die neue 
Christologie stellte alles darauf ab, die Einzigartigkeit Jesu von Nazaret 
ins rechte Licht zu rücken; ist dann aber nicht die Heiligenverehrung eine 
Abschweifung vom Wesentlichen? Die existentiellen Nöte des Christseins 
heute endlich brachten die ethischen Glanzleistungen, die die durchschnitt- 
liche Heiligenvita ihren Helden zuzuschreiben pflegte, in ein seltsam un- 
wirkliches Licht. 

Die Fraglichkeit der Heiligenverehrung heute kann jedoch die Gegen- 
frage nicht verhindern, ob eine Annäherung des Kultes an die Marke Null 
tatsächlich die Gesundung herbeiführen würde. Sicher ist gelegentlich die 
Amputation das einzige Mittel, um das Leben eines Körpers zu erhalten. 
Dies wird aber erreicht durch eine bleibende Verstümmelung. Außerdem 
ist zu bedenken, daß man nicht alle Glieder abnehmen kann. Übertragen 
auf die Heiligen ist also zu fragen: Sind sie eine Größe, die man vernach- 
lässigen kann, oder machen sie einen wesentlichen Bestandteil jenes Sozial- 
körpers aus, den wir Christi Leib oder Kirche nennen? Um mit W. Nigg 
zu reden: Kommt die Kirche mit dem Schwinden des Heiligenkultes •um 
das Salz, welches die Suppe kräftig machte", oder wird sie dadurch erst ge- 
nießbar7? 

2. Die theologischen Grundlagen der Heiligenverehrung 

Von einem Heiligenkult ist in der Kirche erst relativ spät die Rede8. Er be- 
ginnt, mit einem gewissen Zögern, erst ein Jahrhundert nach dem Tod Jesu 
als Verehrung der Blutzeugen des jungen Christentums. Noch später ist 

" H. Küng, Christsein, München 1974, 92.      7 W. Nigg, Große Heilige, Zürich 1946, 11. 
8 B. Kötting, Entwicklung der Heiligenverehrung und Geschichte der Heiligsprechung, in: 
P. Manns (Hrsg.), Die Heiligen in ihrer Zeit, Mainz 21966, I 27-39. 



Wolfgang Beinert 124 

die Marienfrömmigkeit anzusetzen. Das älteste Gebet, das sich an die Mut- 
ter Christi wendet, stammt frühestens aus dem Ende des dritten, wahr- 
scheinlich aber erst aus den ersten Jahrzehnten des vierten Jahrhunderts9. 
Ihr Kult bleibt noch lange fakultativ und eine Randerscheinung im Leben 
der Gemeinden10. Im Westen kommen erst im siebten Jahrhundert eigene 
Marienfeste auf. Auffallend ist der Umstand, daß die Beschäftigung mit 
den Heiligen in dem Augenblick einsetzt, da man sich in der Theologie 
intensiv mit der Bedeutung des Christusgeschehens auseinandersetzt. Als 
die Kirche ihren Blick auf den Herrn richtet, fällt ihr Auge auf die Heiligen. 
Sie wird sich bewußt, daß der Messias ein messianisches Volk hat. Sie weiß, 
daß einer um so mehr und um so inniger zu ihm gehört, je tiefer er die Nach- 
folge Christi in seinem Leben verwirklicht hat. Weil dies im Sterben für 
ihn am deutlichsten wird, entfaltete sich die Verehrung der Heiligen logi- 
scherweise am Kult der Blutzeugen. Sie waren ihm am gleichförmigsten ge- 
worden. Aber war nicht auch Maria in einer singulären Weise Christus 
zugehörig? Ganz von selber führte die christologische Reflexion zur Ver- 
ehrung der Mutter des Herrn. 

Mit diesen historischen Entscheidungen hat die Glaubensgemeinschaft 
den Grund möglicher Heiligenverehrung gelegt und zugleich deren Richt- 
maß festgelegt. Nun sollen nur noch ihre theologischen Hintergründe deut- 
licher entfaltet werden. 

Heiligkeit 

Was ist ein Heiliger? Nach dem Verständnis der Heiligen Schrift kommt 
Heiligkeit fundamental und ursprünglich Gott allein zu. Er ist der dreimal 
Heilige, von dessen Herrlichkeit das ganze All erfüllt ist (Jes 6,3). Neben 
ihm gibt es keine gleichwertige Heiligkeit: denn sie ist nicht eine Eigen- 
schaft neben vielen anderen, sondern ein anderer Name für ihn selber. Er 
spricht stammelnd aus, daß er der Andere, der Gewaltige, daß er eben Gott 
ist11. An sich ist damit Heiligkeit für andere Wesen unzugänglich und nicht 
9 Es handelt sich um das Gebet •Sub tuum praesidium". Vgl. H. Barre, Prieres anciennes 
de l'Occident ä la Mere du Sauveur, Paris 1962; J. Auer, Unter deinen Schutz und Schirm. 
Das älteste Mariengebet der Kirche, Leutesdorf am Rhein 41974. 
10 Zur Geschichte der Marienverehrung vgl. H. Graef, Maria. Eine Geschichte der Lehre 
und Verehrung, Freiburg-Basel-Wien 1964. 
11 Zum Begriff der Heiligkeit in der Hl. Schrift vgl. H. Gross, Heiligkeit - Biblisch, in: 
HThG I 653-658. Diese Einzigartigkeit der Heiligkeit Gottes hat in der Theologie zu der 
Unterscheidung von cultus latriae (Kult der Anbetung), der Gott allein gebührt, und cul- 
tus duliae (Kult der Verehrung), der den Heiligen zukommt, geführt. Die Sonderstellung 
Marias, auf die wir unter Nr. 3 zu sprechen kommen, wurde berücksichtigt, indem man ihr 
einen cultus hyperduliae, also eine Sonderverehrung, zusprach. Die Unterscheidung ist je- 
doch wenig glücklich, da sie nahelegt, es würde sich um zwei Kulte handeln. In Wirklich- 
keit ist, wie darzulegen sein wird, Gott allein Gegenstand christlicher Verehrung. 



Maria heute ehren 125 

partizipierbar12. Weil aber alle anderen Wesen Gottes Kreaturen sind und 
als solche sein Bild und Gleichnis, tragen sie auch etwas von jener Wirklich- 
keit an sich, die das Wort heilig meint. Sie ist geradezu ein Kennzeichen 
der Geschöpfe. Dieses aber ist durch die Sünde verlorengegangen, denn 
Sünde bedeutet Trennung von Gott und ist damit Aufgabe auch der Heilig- 
keit, die mit Gott verbunden hatte. Erst jetzt ist ein Gegensatz dazu denk- 
bar, der mit den Begriffen sündig oder profan artikuliert wird. Er ist iden- 
tisch mit der inneren Gespaltenheit der Schöpfung. In der Inkarnation Jesu 
Christi wird sie grundsätzlich wieder aufgehoben. Das bedeutet, daß in ihm 
aufleuchtet, was Heiligsein ist. Christus ist der einzige Mensch, der - im 
Rahmen des Menschseins - absolut heilig ist. Durch ihn aber wird die Hei- 
ligkeit wieder zur realen Möglichkeit für alle anderen Geschöpfe. Denn in 
ihm wird neuerlich der Zugang zu Gott möglich, welcher von Paulus als 
Heiligung charakterisiert wird13. Der Gegensatz von heilig und profan ist 
damit prinzipiell überholt worden. 

Heiligwerden 

Die Tat der Erlösung hat dem Menschen den Raum der Heiligkeit eröffnet. 
Durch freie Glaubensentscheidung in der Kraft der Gnade wird er betreten. 
Wer sie vollzieht, wird heilig. Sie zeitigt sich aus in der Gemeinschaft mit 
Christus, die im Heiligen Geist vollzogen wird. Heiligkeit geschieht also 
durch jene Verbundenheit mit Christus, die das Neue Testament als Sein 
in ihm bezeichnet14. Sie umfaßt alle Glaubenden und konstituiert das 
neue Volk Gottes, das sich als Leib Christi, als •ganzer Christus", um mit 
Augustinus zu sprechen, versteht. Damit ist diese Gemeinde selber heilig 
geworden; jedem ihrer Glieder kommt dieses Prädikat von jetzt an zu. Un- 
befangen tituliert Paulus die Christen seiner Kirchen als Heilige15. Dieses 
Bewußtsein hält sich lange ungebrochen durch. Das beweist unter anderem 
die Transposition der ursprünglich sakramental verstandenen Formel des 
Credo von der Gemeinschaft der Heiligen auf die interpersonale Wirk- 
lichkeit der Kirche16. 
12 Dieser Sachverhalt kommt in den alten Sprachen deutlich zum Ausdruck. 'Äyio? und 
sanctus (von sancire = abgrenzen) bezeichnen einen abgegrenzten Bezirk (fanum), außer- 
halb dessen alles pro-fan ist. Auch die Wurzel des hebr. quados bedeutet scheiden, ab- 
sondern. Die Herkunft von heilig ist nicht ganz sicher: es leitet sich entweder von heil • 
vollständig, gesund oder von hailag = geweiht ab. 
13 •Das ist der Wille Gottes, euere Heiligung" (1 Thess 4, 3). 
14 Vgl. ThWNT II 537-539 (Oepke). 
15 Z.B. Rom 1,7; 12,13; 16,15; 1 Kor 1,2; 14,33; 16,1; 2 Kor 1,1; 9,1.12; 13,12; 
Eph 1, 1. 15; Phil 1, 1; 4, 21 f. Auch andere neutestamentliche Schriftsteller kennen diesen 
Sprachgebrauch: Apg 9, 13. 32. 41; Hebr 6, 10; 13, 24. 
16 H. de Lubac, Credo ... Sanctorum Communionem, in: Int. Kath. Zeitschr. 1 (1972), 
18-32. 



Wolfgang Beinert 126 

Menschliche Heiligkeit ist also eine Kategorie, die christologisch grund- 
gelegt ist, sakramental verwirklicht wird und ekklesiologisch zur Erschei- 
nung kommt. Sie ist jedem zuzusprechen, der als Christgläubiger durch 
Taufe und Eucharistie zum Mitglied der Glaubensgemeinschaft wird. Diese 
gleichsam ontologische Grundlegung bedarf allerdings der personalen Ver- 
lebendigung. Dem Heiligsein entspricht das beständige Heiligwerden. 
Denn die Gnade Gottes hebt die Freiheitsentscheidungen des Menschen 
nicht auf, sondern schafft ihnen den rechten Raum. Dieser muß sein Ja zu 
Gott immer neu sprechen; und dieses Ja bleibt bedroht vom Nein der Sünde, 
das auch der Getaufte sagen kann. 

Erst unter diesem Aspekt gewinnt der Begriff Heiligkeit eine ethische 
Komponente. Sie wurde lange Zeit als der primäre Inhalt angesehen. Das 
führte dann zu der Verengung, daß nur mehr jener Christ als heilig be- 
zeichnet wurde, der - wie es im kirchenamtlichen Sprachgebrauch heißt - 
die •Tugenden" in •heroischem Grad" verwirklicht hatte. Er war ein 
staunenerregendes moralisches Wunderkind, vor dem der Normalchrist 
nur mehr resignieren konnte, da er sich zu solchen Höchstleistungen nicht 
imstande fühlte. Damit aber wurde die Tatsache eher verdeckt, daß der - 
nunmehr durch einen kanonischen Prozeß als solcher ausdrücklich bestä- 
tigte17 - •Heilige" in seiner geschichtlichen Situation die jedem Christen 
ermöglichte Christusgemeinschaft zur Reife gebracht hatte. Was ihm wider- 
fahren war, kann sich jedem ereignen. So ist er nicht die Ausnahme, son- 
dern das Vorbild; nicht exzeptioneller Meister, sondern Zeuge der Wirk- 
lichkeit des Christusheiles. 

Der Heilige und die Kirche 

Die Zeugnisfunktion kommt dem Heiligen im Blick auf die ganze Glau- 
bensgemeinschaft und darüber hinaus auf die gesamte Menschheit zu. Sie 
entfaltet sich in mehreren Dimensionen. Zunächst erfährt in ihm und durch 
ihn das Selbstbewußtsein der Kirche eine notwendige Bestätigung. In ihrem 
Glaubensbekenntnis spricht sie sich das Attribut der Heiligkeit zu: sie ist 
die sancta ecclesia, und sie versteht das keineswegs als bloß schmückendes 
Beiwort, sondern als nüchtern-objektiven Ausdruck ihres Wesens: sie ist 
die Gemeinde der Menschen, die Gemeinschaft mit Christus, dem schlecht- 
hin Heiligen, haben. Sie ist der Ort, an dem die heilige und heiligende 
Gnade Gottes siegreich bleibt. Sie ist die Ansage des eschatologisch-endgül- 
tig angekommenen Heiles Gottes. Diese Wirklichkeit wird allerdings über- 

17 Eine formelle Kanonisation gibt es seit 993; die heute geltende Regelung (CIG cann. 
1999-2141) geht auf die Päpste Urban VIII. (1623-1644) und Benedikt XIV. (1740-1758) 
zurück. 



Maria heute ehren 127 

lagert durch die Tatsache, daß eben diese gleiche Kirche auch die Kirche der 
Sünder und Unheiligen ist. Sie setzt sich aus moralisch Angefochtenen zu- 
sammen und ist darum selber stets anfechtbar. Sie erhebt den Anspruch, die 
gültige Wahrheit und die bleibenden Werte zu vermitteln, und bleibt doch 
- ebenfalls nach eigenem Selbstverständnis • allzeit reformbedürftig und 
überholbar. Sie ist die keusche Dirne, wie die Väter sagten; die heilige Stadt 
Jerusalem und die Satansstadt Babylon in einem, wie das Mittelalter for- 
mulierte. Daß jedoch die Sünde und das Unheilige in ihr das Vorläufige 
und Vergängliche, nicht das Bleibend-Gültige sind, das wird sichtbar in 
ihren Heiligen. Sie machen namentlich, was die Kirche ihrem innersten 
Sein nach ist. So hat sie sich zu ihnen zu bekennen, weil sie damit ihrem 
Wesen und ihrem Auftrag treu bleibt. Sie kann als ganze und als öffent- 
liche Gemeinschaft von ihren Heiligen nicht schweigen18. 

Die Zeugnishaftigkeit des (kanonisierten) Heiligen kommt weiter zum 
Austrag, insofern er Maßstab des Christseins für alle Christen ist. Darauf 
hebt gerade die Kanonisation durch die offizielle Kirche ab. Dieser Akt be- 
hauptet nicht, daß nur der Mensch die Reife der vollen Heiligkeit erreicht 
habe, an dem er geschieht, sondern daß der Weg zu Christus, den dieser 
Mensch gegangen ist, eine Straße ist, auf der man sein Ziel nicht verfehlt. 
Heiligsprechung ist eine Art abgekürzter Vergleich. Ausgeschrieben lautete 
er: •So wie diese Gestalt mit ihren Mitteln und Möglichkeiten und in ihrer 
geschichtlichen Situation die göttliche Gnade an sich hat zum Vollmaß kom- 
men lassen, so kannst auch du, der Christ von heute, mit deinen Mitteln und 
Möglichkeiten zum Vollalter in Christus (Eph 4, 13) gelangen". Der Hei- 
lige ruft damit auf zur imitatio: er wird nachahmenswert. Der Antrieb dazu 
ist nicht nur, ja nicht einmal vorrangig psychologisch, sondern theologisch. 
Denn das Ziel der imitatio ist nicht der Heilige, sondern Christus und sein 
Heil; der Weg dazu ist nicht ein (wie immer zu denkender) Nachvollzug 
seiner Biographie, sondern seiner Christusförmigkeit. Diese aber muß sich 
heute anders konkretisieren als zu Lebzeiten des vielleicht schon lange ver- 
storbenen Heiligen19. Er ist nur Typus, der auf den Ur-Typus aller Heilig- 
keit, auf den Herrn selbst, verweist. Eine ungute Verschiebung des Sinnes 
von Heiligenverehrung kann erst dann eintreten, wenn diese Verhältnisse 
nicht mehr beachtet werden. Erst dann wird der Heiligenkult zur Heroen- 
verehrung, in der der Mensch gemeint wird und nicht mehr Christus. Erst 
dann entartet sie letztlich zu einer Selbstverehrung der Kirche, die pervers 
wäre. 
18 Über die Notwendigkeit liturgischer Heiligenverehrung vgl. M. Thurian, Le memorial 
des saints 28; K. Rahner, Die Kirche der Heiligen 120 (s. nähere bibliographische Angaben 
oben Anm. 5). 
19 Dies betont hinsichtlich Marias ausdrücklich MC Nr. 35, S. 75 f. Vgl. die Zitation unten 
S. 134. 



Wolfgang Beinert 128 

Noch eine dritte Dimension ist zu nennen. Vollendete Heiligkeit bedeutet 
Eingehen in die Herrlichkeit des lebendigen Gottes. Der Heilige lebt bei 
Gott. Für ihn ist damit bleibend-unverlierbare Realität, was anfanghaft- 
bedroht in der Zugehörigkeit zur Kirche bereits geschieht. Man kann dar- 
um in einem wahren Sinne sagen, daß sich die ekklesiale Gemeinschaft auch 
auf die Heiligen erstreckt. Nun ist aber Zugehörigkeit zur Kirche weniger 
ein Zustand denn ein dynamisches, besser: ein pneumatisches Geschehen. 
Es richtet sich, solange es eine irdische Kirche gibt, auf die Verwirklichung 
des Ziels der Kirche, das in der Mitteilung des Christusheiles für die ganze 
Welt besteht. Für die Christen in dieser Welt wird es durch die Mission (in 
allen ihren Formen) angestrebt. Wenn nun die Heiligen bei Gott leben und 
zur Kirche gehören, dann können sie kein anderes Interesse haben als die 
Verwirklichung des Zieles der Kirche. Denn der Wille Gottes selber, mit 
dem ihr Wille gleichförmig zu denken ist, ist gerichtet auf die Heiligung 
der Welt. Aus dem Selbstverständnis der Kirche wie auch aus der Nach- 
ahmung der Heiligen folgt damit die Verehrung (veneratio) dieser Men- 
schen. Sie besteht nach gemeinchristlichem Verständnis nicht nur in einem 
Rühmen ihres Lebens, sondern wesentlich in einer Kommunikation mit 
ihnen. Wir sprechen traditionellerweise vom Beten zu den Heiligen und 
von der Erwartung ihrer Fürsprache. 

Fürsprache der Heiligen 

Gerade diese Dimension bereitet uns beträchtliche Schwierigkeiten. Nie- 
mand nähme ernstlich daran Anstoß, daß die Kirche das Andenken an ihre 
Helden hochhält und sie als Beispiel hinstellt. Es gibt keine menschliche 
Gruppe, die nicht ähnlich handelte. Skandalös wird erst der Kult der Hei- 
ligen. Er scheint vor allem der Einzigkeit Gottes in Christus ernstlich zu 
widersprechen und somit an die Fundamente eines echten Christentums zu 
rühren. In Jesus sind wir ermächtigt, zu Gott •Vater" zu sagen. Dann aber 
erscheint es nur als unstatthafte Ablenkung, sich noch an andere Menschen 
zu wenden. Gott ist kein Bürokrat, zu dem man nur über den Dienstweg 
kommen kann. 

Rufen wir uns noch einmal die Voraussetzungen unserer Überlegungen 
ins Gedächtnis. Der Gedanke einer Fürbitte der Heiligen ergibt sich aus 
dem missionarischen Ziel der Kirche. Es besteht in der Verkündigung der 
Liebe Gottes zur Welt und deren Bezeugung durch die Tat. Diese Liebe 
Gottes aber ist immer menschliche Liebe, insofern sie uns in Jesus Christus 
zuteil wird. Zu ihm gehört jedoch, wie wir schon sagten, das messianische 
Volk, das sein Leib ist. Für uns begründet sich in dieser Tatsache die innere 
Einheit von Gottes- und Menschenliebe. Man kann nicht (a) Gott und (b) die 



Maria heute ehren 129 

Menschen lieben: indem wir ihn lieben, lieben wir auch sie; und indem wir 
sie lieben, lieben wir auch Gott. Wenn dem so ist, dann ergibt sich aus die- 
ser Verschränkung: wer immer Gott durch Christus ehrt (und ihn mit dieser 
Ehre liebt), der ehrt die Menschen (liebend) mit, die ganz zu ihm gehören. 
Echte Gottesliebe und Gottesverehrung begreift die Heiligenverehrung ein. 
Dieser Satz aber läßt sich auch umkehren: wer immer die gottverbundenen 
Menschen liebt und ehrt, der ehrt und liebt niemand anderen als Gott allein 
in Christus. Heiligenverehrung erweist sich so als eine Form der Gottes- 
verehrung in Christus, die im Heiligen Geist vollzogen wird, dessen Werk 
die Kirche ist. Heiligenverehrung ist trinitarisches Gotteslob. 

Aus den gleichen Voraussetzungen ergibt sich weiter: Wenn das Gottes- 
heil als Christusheil grundsätzlich menschlich vermittelt ergeht und in diese 
Vermittlung die Kirche als Leib Christi und Christus totus einbezogen ist, 
dann gewinnt auch das Leben der Heiligen in Gott helfend-heilend-hei- 
ligenden Charakter für die Welt. Auch für sie besteht die untrennbare Ein- 
heit von Gottes- und Menschenliebe weiter. So konnte bereits Origenes 
sagen, die Heiligen beteten bei Gott in Erfüllung ihrer Nächstenliebe20. Um 
dieses Gebet aber dürfen wir sie bitten. 

Damit wird kein Instanzenzug in die Gottesbeziehung eingebaut. Zwar 
vollzieht sich das Gottesheil in verschiedenen Akten der Geschichte. Es ist 
jedoch in sich eine einzige umgreifende Tat Gottes, der eine große Gestus 
seiner Liebe. Er verwirklicht sich aber, wie gesagt, nicht ohne die mensch- 
liche Mitwirkung. Diese realisiert sich wiederum im zeitlichen Nacheinander 
geschichtlicher Abläufe, ist aber eine innere Ganzheit und Einheit vor Gott. 
Jedes Gebet, jede Tat der Nächstenliebe ist ein Moment davon, das seinen 
Wert aus ihr bezieht. So können und müssen wir beten, daß Gottes Reich 
komme und sein Wille geschehe, obschon doch beides in Christus wirklich 
geworden ist. Ähnlich darf man auch die Heiligen um ihre Fürsprache bit- 
ten, obgleich damit keine neue geschichtliche Initiative durch sie ausgelöst 
wird, die unabhängig wäre von ihrem irdischen Leben, und dennoch Heil 
erfleht wird21. Bei allem geht es immer nur um die eine und einzige Tat 
Gottes. 

Heiligenverehrung kann, wo sie recht geschieht, auch nicht dem Verdacht 
des Personenkultes ausgesetzt werden. Wie jedes christliche Beten steht 
auch die Bitte an die Heiligen unter dem Vorbehalt, daß niemals des Beters, 
sondern Gottes Wille geschehe. Die Heiligen haben ihren Willen seinem 
gleichförmig gemacht - das macht gerade ihr Heiligsein aus. So sind sie 
auch nicht die Inhaber von Ressorts zur Behebung der verschiedenen 
menschlichen Nöte auf Antrag, sondern stehen in der Einheit mit Gottes 
20 Deorat. 11 (GGS ed. Koetsdhau 322). 
21 K. Rahner, Die Kirche der Heiligen 121, Anm. 2. 



Wolfgang Beinert 130 

heiligem Plan, der denen, die ihn lieben, immer zum Guten ausschlägt 
(Rom 8, 28). Wer darum zu einem Heiligen ruft, der wendet sich an alle, 
und in ihnen allen wendet er sich an Gott22. 

Zusammenfassend können wir sagen: Die Voraussetzung einer Ver- 
ehrung der (kanonisierten) Heiligen ist die Überzeugung, daß sie bei und 
in Gott auch über ihren Tod hinaus lebendig sind. In ihnen wird die Kirche 
ihrer wesenhaften Heiligkeit gewiß und somit kann sie sie ihren Gliedern 
als Zeugen gelebter Christusförmigkeit zur Nachahmung {imitatio) emp- 
fehlen, welche freilich nicht\ sklavisch, sondern angewandt auf die eigenen 
Lebensumstände erfolgen muß. Insofern die Kirche eine umfassende Ge- 
meinschaft ist, hat das Wirken der Heiligen heilsvermittelnde Bedeutung 
für die Kirche aller Zeiten. Daraus ergibt sich die Möglichkeit des Betens 
zu den Heiligen (veneratio). 

Da Heiligenverehrung in dieser Perspektive letztlich immer Gottesdienst 
ist, gehört sie zur vollen Ausübung christlicher Religion. Sie ist aber nicht 
heilsnotwendig, sofern nur Gott in Christus im Kult angezielt wird. Hei- 
ligenverehrung ist - nach den Worten des Konzils von Trient - •gut und 
nutzbringend", nicht aber unerläßliche Voraussetzung des Christseins23. 

3. Maria und die Heiligen 

Die christliche Frömmigkeit ist davon überzeugt, daß es •große" und 
•kleine" Heilige gibt. Wollte man freilich die einzelnen Gestalten nament- 
lich einer Größenskala zuordnen, gäbe es sehr bald Differenzen. Wohl kä- 
men alle überein, die zwölf Apostel zu den ganz bedeutenden Persönlich- 
keiten zu rechnen. Wenn allerdings die Theologen einen Thomas oder Bona- 
ventura in den Vordergrund schieben, würden andere vermutlich protestie- 
ren: sie setzen lieber Antonius von Padua oder Barbara oder Georg in die 
vorderen Ränge, selbst wenn man ihnen sagte, daß die historische Existenz 
der beiden letzten ziemlich fraglich ist. Die Einigkeit wäre aber rasch wie- 
derhergestellt, nennte man Maria. Sie gilt als die Königin der Heiligen. 

Wo liegt der Maßstab solcher Einstufung? Ist sie nicht ein sehr fragwür- 
diges Unterfangen? Sicher, wenn damit Konkurrenzen aufgestellt würden. 

22 K. Rahner, Vom Geheimnis der Heiligkeit ... 26 (vgl. Anm. 5): •Und weil es sich um 
die eine geistige Welt handelt, der sich Gott mitgeteilt hat und in der alles an jedem hängt, 
in der einer Bedeutung für andere haben kann, darum ist die ausdrückliche oder einschließ- 
liche Anrufung eines .amtlichen' Heiligen oder eines durch den einzelnen Christen glau- 
bend und hoffend geliebten Heimgegangenen immer die Anrufung aller Heiligen, das 
heißt: das gläubige Sichbergen in der umfassenden Gemeinschaft aller Erlösten." 
23 DS1821 = NR 474. 



Maria heute ehren 131 

Prinzipiell ist jeder Heilige ein Mensch, an dem die Gnade zum vollen Aus- 
trag gekommen ist, die er von Gott empfangen hatte. Nicht jeder aber hat 
die gleiche Gnade empfangen und nicht jeder gleichen Maßes24. Vor allem 
aber ist die Gemeinschaftsstruktur der Gnade zu bedenken25. Die Heiligkeit 
des einzelnen steht in Bezug auf seine Funktion in der Kirche und für die 
Kirche. Der je größere Heilige ist also jener, der in Gottes Heilsplan je 
mehr für das in Christus der Welt zugesprochene Heil in Dienst genom- 
men ist26. 

Die christologische Reflexion, die bereits im Neuen Testament beginnt, 
erkennt nun, daß Maria als der Mutter Christi eine einzigartige Erwählung 
zuteil geworden ist. Sie war die Erstbetroffene jener göttlichen Bewegung 
zur Menschheit hin, die wir Erlösung nennen27. In freier Entscheidung hat 
sie sie aufgenommen und sich zu eigen gemacht (Lk 1,38). Dadurch wurde 
sie zur innerweltlichen Voraussetzung des Christusheiles: durch sie wurde 
die Inkarnation vollzogen, da aus ihr der Heiland Fleisch annahm. Dabei 
ist festzuhalten, daß die Auszeichnung Marias weder in ihrer biologischen 
Mutterschaft noch in ihrer Jungfräulichkeit als biologischem Ereignis zu 
suchen ist, sondern in der Tatsache der göttlichen Berufung28. Kraft ihrer 
wurde sie Christus in einzigartiger Weise verbunden; kraft ihrer hat sie Be- 
deutung für die Kirche in einem Maß gewonnen, das die Aussage rechtfer- 
tigt, sie sei der Typus, das Urbild der Kirche29. Das bedeutet aber auch, daß 
in der Folge alle Heiligkeit und auch alle menschliche Ermöglichung von 
Heilsmitteilung im Dienst Christi marianisch geprägt ist: sie vollziehen sich 
grundsätzlich nicht anders als bei der Mutter Christi. 

Die kirchliche Tradition hat diese Tatsache mit verschiedenen Formeln 
zu artikulieren versucht. Schon Eirenaios von Lyon erkannte ihr fürspre- 
chende Macht zu. Man verglich sie mit einer Königin, die beim König Für- 
bitte einlegen kann. Man nennt sie Mittlerin und Miterlöserin. Man be- 
ginnt zu sagen, sie sei die universale geistliche Mutter aller Christen30. Bis 

24 DS 1529 = NR 800. 
25 Vgl. P. Fransen, Das neue Sein des Menschen in Christus, in: MySal IV/2, Einsiedeln- 
Zürich-Köln 1973, 939-951. 
26 Auf ihre Weise ist auch die Volksfrömmigkeit davon überzeugt: sie spricht ihren Lieb- 
lingen besondere Macht der Fürsprache zu. 
27 W. Meyer, Maria als Bild der Gnade und Heiligkeit, in: Roesle-Cullmann (Hrsg.), Be- 
gegnung der Christen. Studien evangelischer und katholischer Theologen (FS 0. Karrer), 
Stuttgart-Frankfurt 1960, 578. 
28 Bereits Lk 11, 27 f. wehrt sich gegen eine biologistische Auffassung der Würde Mariens. 
Die Patristik prägte die Formel •Prius concepit mente quam ventre" (Sie empfing zuerst 
im Geist, dann auch dem Leibe nach). 
29 W. Beinert, Maria und die Kirche heute, Leutesdorf am Rhein 1974. 
30 Eine kurze Zusammenfassung bei R. Laurentin, Maria als Urbild und Vorbild der Kir- 
che, in: MySal IV/2, Einsiedeln-Zürich-Köln 1973, 328-333. 



Wolfgang Beinert 132 

in die Aula der letzten Kirchenversammlung hinein wurden Debatten dar- 
über geführt, ob man diese Titel dogmatisch definieren und somit verbind- 
lich machen dürfe. Sie sind heute abgeklungen - mit Recht. Wohl lassen sich 
alle diese Formeln durchaus richtig verstehen, doch gleichzeitig öffnen sie 
unheilvollen Mißverständnissen Tür und Tor: ihre Verwendung kann grö- 
ßeren Schaden anrichten als ihre Unterlassung. Denn nur zu leicht könnte 
man meinen, hier würde der Bedeutung Christi Abbruch getan, der der 
einzige Mittler und Erlöser und König ist. 

Trotzdem kann man nicht übersehen, daß er dies alles nicht ohne sein 
Volk, das sein Leib ist, darstellt. Christus bleibt immer der •Christus totus". 
Wer in der Kirche steht, der gehört zu ihm und ist dann auch in seinen Heils- 
dienst genommen. In diesem Sinne ist jeder Christ Mittler und Miterlöser, 
aber er ist es im Maße seiner Gnade, die seine Heiligkeit konstituiert. Darin 
freilich hat Maria ein einzigartiges Maß erreicht. 

Das ist der Grund, weshalb schon seit alters der Marienkult in der christ- 
lichen Kirche eine so bedeutsame Rolle gespielt hat. Er hat in der Heiligen- 
verehrung stets den ersten Platz eingenommen, seitdem die Reflexion sich 
über die heilsgeschichtliche Funktion der Mutter des Herrn klar geworden 
war. Sie ist als Urbild der heiligen Kirche auch der Typus der Heiligen. Die 
Übereinstimmung mit ihrer Vollkommenheit im Sinne der imitatio und die 
ihr gebührende Verehrung bilden ein Strukturelement der Kirchlichkeit des 
Christen. Das gilt auch dann, wenn einer nicht explizit darum weiß und 
deshalb Maria so wenig wie andere Heilige ehrt, weil er glaubt, auch an- 
ders Gott die Ehre zu geben31. 

4. Marienverehrung heute 

Mancher Leser, der geduldig bis hierher gefolgt ist, mag zwar vielleicht 
mehr oder weniger dem zustimmen, was hier gesagt worden ist. Er hat den- 
noch die Antwort auf die Frage nicht gefunden, die ihn eigentlich bedrängt. 
Seine Schwierigkeit besteht nicht darin, daß man Maria wie die Heiligen 
ehren solle, sondern wie man dies tun könne, und zwar heute, in der ge- 
schichtlichen Situation, in der wir stehen. Wir versuchen daher, uns einige 
Gedanken zu machen über die Umsetzung der theologischen Sachverhalte 
in die Praxis. 

Existentielle Marienverehrung 

Entsprechend den beiden Grundweisen unseres Verhältnisses zu den Hei- 
ligen sprechen wir zunächst von der imitatio, also von der Haltung Gott 



Maria heute ehren 133 

gegenüber, die sich am Beispiel Mariens orientiert. In einem zweiten Ab- 
schnitt ist über die veneratio zu handeln. In beiden Fällen kann es uns nicht 
darum gehen, eine vollständige Liste von Forderungen aufzustellen. Es 
genügt, einige Grundweisen der Verehrung aufzuzeigen. 

Die Grundhaltung des Christen ist der Glaube. Er ist die umfassende 
Antwort des Menschen auf das heilsschaffende Wort Gottes und damit Vor- 
bedingung der Zugehörigkeit zur Heilsgemeinde. Die Kirche ist die Ge- 
meinschaft der Glaubenden. Maria aber ist am Anfang der Kirche die große 
Glaubende. In einer bibeltheologischen Studie hat F. Mussner gezeigt, daß 
das Neue Testament aufweist, daß und wie ihr Glaube dem des Abraham 
entspricht, der den Juden als der Glaubende schlechthin galt32. Sie spricht 
ein klares und entschiedenes Ja zu dem Wort Gottes, das ihr utopisch er- 
scheinen mußte. Damit aber wird sie die Mutter des Erlösers; darin wird 
der Grund zu ihrer heilsgeschichtlichen Funktion gelegt. Mit Recht wird sie 
darum ob ihres Glaubens selig gepriesen (Lk 1,45). Er steht aber nicht nur 
am Beginn ihrer Berufung, sondern wird ihr ein ganzes Leben lang ab- 
verlangt - als sie den Knaben Jesus im Tempel sucht, als sie das Zwie- 
gespräch in Kana führt, vor allem als sie unter dem Kreuz steht. Nicht an- 
ders als wir ist sie den •Pilgerweg des Glaubens" gegangen33. So kann sie 
ob ihrer kirchentypischen Funktion als •Mutter der Glaubenden" bezeich- 
net werden34. Ihre geistliche Erfahrung ist nicht anders als die unsere. 
Marianische Haltung besteht also vornehmlich darin, sich auf das Wort 
und auf die Taten Gottes hin vertrauend zu öffnen. Auf Hoffnung hin 
überläßt sich der Mensch, der von ihr geprägt ist, der Treue und der Liebe 
Gottes. Er wird damit ebensowenig wie die Mutter des Herrn davor be- 
wahrt werden, die ganze Abgründigkeit menschlicher Existenz zu erfah- 
ren. Aber er weiß in alledem - wie sie -, daß darin sich immer auch der 
Beginn des Heiles auftut. 

Für Maria folgte aus dem Glauben die Bürde der Mutterschaft. Insofern 
damit primär und wesentlich ein geistiges Ereignis bezeichnet wird, ergibt 
sich für jeden Glaubenden eine Pflicht, die man im Bild der Mutterschaft 
ausdrücken kann. Weil Gott sein Heil in Christus als dem •ganzen Chri- 
stus" immer auf menschliche Weise wirken will, muß Christus in jedem 
Glaubenden Gestalt annehmen. Dieser soll gleichsam transparent für ihn 

31 Zum Ganzen vgl. J. Galot, Maria Typus und Urbild der Kirche, in: G. Baraüna (Hrsg.), 
De Ecclesia, Freiburg-Basel-Wien-Frankfurt 1966, II 484. 
32 F. Mussner, Der Glaube Mariens im Lichte des Römerbriefs, in: Maria im Kult (Hrsg. 
v. d. Deutschen Arbeitsgemeinschaft für Mariologie), Essen 1964, 11-20. Vgl. auch Kirchen- 
konstitution •Lumen gentium" 56 und 58. 
33 Kirchenkonstitution •Lumen gentium" 58. 
34 H. Volk, Mater credentium, in: TThZ 73 (1964), 1-21; vgl. auch J. Galot, a.a.O. 
(Anm. 31) 487 f. 



Wolfgang Beinert 134 

werden. Das verlangt in hohem Maße die Aufgabe seiner selbst. Der 
eigene und der göttliche Wille sind nicht immer deckungsgleich. Mütter- 
liche Haltung in diesem Sinne zeigt sich exemplarisch in dem Wort Marias: 
•Was er euch sagt, das tut" (Joh 2,5). Darin wird auch der Christ in den 
Kreislauf des Lebens mit Christus einbezogen: nicht mehr er lebt, sondern 
Christus lebt in ihm (vgl. Gal 2, 20). Es vollzieht sich jenes •Sein in ihm", 
welches das Heil selber ist, aber auch Voraussetzung für die missionarische 
Heilssendung der Glaubenden in der Kirche. Geistliche Mutterschaft wird 
so zur Jüngerschaft, zum Dienst Gottes in apostolischer Bereitschaft. 

Wir haben damit die wesentlichen Grundhaltungen einer existentiel- 
len Marienverehrung genannt, aus denen sich alle weiteren ergeben. Sie 
werden sich freilich anders als bei der Mutter des Herrn konkretisieren. 
Paul VI. bemerkt in dem Schreiben •Marialis cultus": •Die Jungfrau 
Maria ist von der Kirche den Gläubigen nicht wegen der Art ihres Lebens, 
das sie geführt hat, zur Nachahmung empfohlen worden und noch weni- 
ger wegen der soziologisch-kulturellen Umgebung, in der es sich zugetra- 
gen hat und die heute fast überall überholt ist, sondern vielmehr stets des- 
wegen, weil sie in ihren konkreten Lebensbedingungen vorbehaltlos und 
verantwortungsbewußt dem Willen Gottes Folge geleistet hat; weil sie 
von ihm das Wort entgegennahm und in die Praxis umsetzte; weil ihr 
Handeln von der Liebe und der Bereitschaft zum Dienen beseelt war; weil 
sie die erste und vollkommenste Jüngerin Christi gewesen ist, was einen 
universalen und bleibenden vorbildlichen Wert besitzt"35. Der Papst stellt 
die Aktivität dieser Frau heraus, die sich mutig für die Rechte der Unter- 
drückten einsetzt, die Flucht und Exil erträgt, die sich den Notleidenden 
helfend zuwendet. So wird deutlich, •daß die Gestalt der Jungfrau keine 
der tiefen Erwartungen der Menschen unserer Zeit enttäuscht und ihnen 
das vollendete Vorbild des Jüngers des Herrn darstellt: Erbauer zu sein 
der irdischen und zeitlichen Stadt, jedoch als eifriger Pilger auf dem Weg 
zu jener himmlischen und ewigen; Förderer der Gerechtigkeit, die den 
Unterdrückten befreit; und der Liebe, die den Bedürftigen beisteht; vor 
allem aber tatkräftiger Zeuge der Liebe, die Christus in den Herzen auf- 
erbaut"36. Existentielle Marienverehrung führt also unmittelbar zu einer 
volleren Christlichkeit37 und damit zur je vollendeteren Heiligkeit des 
einzelnen wie auch der Kirche als ganzer. 

35 MC Nr. 35, S. 75 f. 
38 MC Nr. 37, S. 79. 
37 Kirchenkonstitution •Lumen gentium" 65. 



Maria heute ehren 135 

Kultische Marienverehrung 

Unter Kult versteht man die Formen und Weisen der menschlichen Zu- 
wendung zu Gott. Er vollzieht sich im Christentum als Anbetung des Va- 
ters durch Christus im Heiligen Geist. Wir haben in diesen Überlegungen 
bedacht, inwiefern Heiligenverehrung innerhalb dieses Rahmens ihren 
Platz findet. Weil aber nach der Weisung des Evangeliums die Gottes- 
verehrung sich im Geist und in der Wahrheit vollziehen muß (Joh 4, 23), 
haben auch die äußeren Formen des Kultes nüchtern und für das Wesen 
Gottes, wie wir es aus der Heiligen Schrift erkennen, offen zu sein. Das 
gilt selbstverständlich auch für die Heiligenverehrung im Rahmen des 
christlichen Kultes. Niemand kann behaupten, sie sei in der Vergangen- 
heit immer in diesem Rahmen geblieben. Oft war sie weder theologisch 
gerechtfertigt noch christologisch orientiert, sondern von Emotionen und 
magischen Erwartungen bestimmt38. Das brachte sie nicht bloß bei vielen 
Christen in Mißkredit, sondern führte die Kirche in eine Situation, in der 
sie gerade durch einen exzessiven Marienkult ihre marianische Struktur in 
Gefahr brachte. Wenn sie die Herrlichkeit der Mutter Gottes allein be- 
trachtete, mußte sie dann nicht beinahe unvermeidlich meinen, sie selber 
sei schon ihrem Typus völlig angeglichen? Anstatt sich ihren demütigen 
Glauben zum Leitbild zu nehmen, manövrierte sie sich in eine triumpha- 
listische Haltung hinein, die ihr nicht angemessen ist. 

Aber auch hier gilt der alte Grundsatz: der Mißbrauch verbietet nicht 
den rechten Gebrauch. Marienverehrung ist nicht abzuschaffen, sondern 
zu erneuern. Als ersten Schritt auf diesem Wege hat sie sich ihrer theo- 
logischen Grundlagen zu besinnen. Das Gesetz des Glaubens bleibt Maß- 
stab für die Weise des Betens (lex credendi est lex orandi). Marianischer 
Kult muß daher der trinitarischen Struktur christlichen Betens entspre- 
chen: ihr kommt Ehre nur deshalb zu, weil sie von Gott erwählt wurde 
und darum ganz sein Werk ist. Marienlob ist nichts anderes als Gotteslob. 
Erst in diesem Rahmen darf sich das fürbittende Gebet zu ihr entfalten. 
Weil Gott diesen Menschen so geheiligt hat und weil er darum in seiner 
Liebe steht, dürfen wir auch in der Zuwendung an sie und mit ihr zu Gott 
für uns auf seine Gnade hoffen. Auf dieser Grundlage hat •Marialis cul- 
tus" einige Richtlinien erlassen, die zu einer Reform der Marienverehrung 
führen können. Sie muß demnach an erster Stelle aus dem Geist der Hei- 
ligen Schrift leben. Dies erschöpft sich nicht bloß in der Verwendung bi- 
blischer Texte und Symbole, sondern verlangt ein Eingehen auf die ge- 
samte Botschaft des Evangeliums selber39. Gleicherweise hat sie sich am 
38 MC enthält deutliche Kritik an der herkömmlichen Marienfrömmigkeit: vgl. Einleitung 
(S. 28 f.), Nr. 36 (S. 76f.), Nr. 38 (S. 79f.). 
3» MG Nr. 30, S. 68 f. 



Wolfgang Beinert 136 

liturgischen Gebet der Kirche auszurichten. So wird sie weitgehend be- 
wahrt werden vor affektiven Übertreibungen, die in der Vergangenheit 
oft kennzeichnend für sie waren. Gerade das gemeinschaftliche Beten muß 
sachlich-objektiv sein, um gleichsam als Gefäß für alle Intentionen der 
einzelnen Beter zu dienen40. Erneuerte Marienverehrung hat weiter von 
ökumenischem Willen erfüllt zu sein, um deutlich zu machen, daß sie kein 
Abweg, ja nicht einmal ein Umweg, sondern zielstrebige Straße zum ge- 
meinsamen Ziel aller Christen ist. Man darf nicht vergessen, daß die Ma- 
rienehre kein Spezifikum der Katholiken ist, sondern von allen christlichen 
Gemeinschaften wenigstens ursprünglich gepflegt wurde. Wenn sie etwa 
im Protestantismus zeitweise fast ganz verschwunden war, dann geschah 
das im Protest gegen Übertreibungen, die wirklich solche waren41. Erneue- 
rung im ökumenischen Geist auf diesem Gebiet ist darum echter Dienst an 
der christlichen Einheit und notwendige Hilfe, die der Christenheit zu lei- 
sten ist42. 

Es steht zu hoffen, daß die Kirche heute zu einer erneuerten Marienver- 
ehrung findet. Sie braucht keine Angst davor zu haben, sie könnte darüber 
Wichtiges versäumen. Die Mutter Christi ist das Zeichen der Welttreue 
Gottes. Was aber bedürfte die Kirche und die Welt in dieser Zeit mehr als 
das Stehen in der Hoffnung auf seine Barmherzigkeit? Maria heute ehren - 
das ist dann ein Weg nach vorn! 

40 MC 31, S. 69-71. 
41 Vgl. A. Brandenburg, Maria in der evangelischen Theologie der Gegenwart (Konfes- 
sionskundl. Schriften 6), Paderborn 1965; H. Dufel, Luthers Stellung zur Marienverehrung, 
Göttingen 1968; K. Riesenhuber, Maria im theologiscken Verständnis von K. Barth und 
K. Rahner (Qu. disp. 60), Freiburg-Basel-Wien 1973; R. Schimmelpfennig, Die Geschichte 
der Marienverehrung im deutschen Protestantismus, Paderborn 1952. 
42 MC Nr. 32f.,S. 71-74. 




