AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Wohin steuern die Jesuiten?
Ein Bericht

Am Abend des 7. Marz (1975) ging die 32. Generalkongregation der Jesuitenl,
nach mehr als dreimonatiger Dauer, zu Ende. Es war die drittlingste in der Ge-
schichte der Gesellschaft Jesu. Vielleicht wird man dieser Kongregation spater
einmal eine besondere Bedeutung beimessen, fiir den Orden wie auch fiir die
Kirche: nicht zuletzt wegen des Eingreifens des Papstes und wegen der Art und
Weise, wie die 236 Delegierten aus iiber 80 Ordensprovinzen sich diesem Kon-
flikt gegeniiber verhielten.

Das Interesse der Weltpresse an den Vorgéngen auf der Kongregation war
nicht {ibermifig groff, aber auch nicht gering, zumal wenn man dhnliche rémische
Veranstaltungen damit vergleicht. Man hat sich in Kreisen der Presse iiber man-
gelnde Information beklagt (eine allgemeine Klage kirchlich-rémischen, auch vati-
kanischen Stellen gegeniiber), nicht ganz zu Recht. Denn die fiir die ordensinterne
Information alle paar Tage erscheinenden Bulletins wurden auf Ersuchen auch der
Presse zur Verfiigung gestellt. Zwar war darin wenig zu lesen itber ordens- und
kirchen- ,politische“ Affiren und ihre Hintergriinde und also auch nur das Not-
wendigste iiber die aktuellen Vorgénge zwischen dem Vatikan (dem HI. Stuhl)
und dem Orden (dem Ordensgeneral, der Kongregation). Aber sowohl tber die
Zielsetzungen und tber die einzelnen Verhandlungsgegenstinde der Kongrega-
tion als Gber deren konkreten Verlauf, die Diskussionen, die Meinungsunter-
schiede usw. wurde darin ausfiihrlich berichtet. Um so mehr mufl man sich wun-
dern, dafl iiber die Grundprobleme, um die das hochste gesetzgebende Gremium
des Ordens rang, in der Berichterstattung (selbst der Kirchenpresse), mit rithmli-
chen Ausnahmen, wenig Sachgerechtes zu lesen war. Dafiir hatte man sich sorg-
filtiger mit den — zugestanden fiir den Auflenstehenden nicht immer leichten —
Materien befassen miissen. Dem stand wohl das grofiere Interesse an den ,Affa-
ren” entgegen, von denen oben die Rede war. Uber diese konnte man allerdings,
vor allem in italienischen Zeitungen, viel lesen, 6fter eingeleitet durch den Satz:
»Wie man aus Kreisen der Delegierten“ oder ,aus vatikanischen Kreisen® hort . . .
Was aus solchen ,Quellen“ herauskam, war meist mehr Dichtung als Wahrheit,
auf jeden Fall nur Halbwahrheit und in den Schlagzeilen von dem Bedirfnis nach
Sensation diktiert.

Versuchen wir darum im folgenden zunichst einmal einen Uberblick iiber das
Geschehen und die Bedeutung der Kongregation zu geben. Vielleicht 148t sich
daraus schon einigermaflen entnehmen, welchen Weg in die Zukunft der Orden
einzuschlagen gedenkt. Soweit es moglich und angebracht ist, soll dann aber auch
etwas tiber den Eingriff des Papstes in die Arbeit der Kongregation gesagt wer-

1 Vgl. den Bericht in ,Geist und Leben“ 47 (1974), 450-455.



Aus dem Leben der Kirche 138

den; es diirfte erhellend sein fiir die augenblickliche Situation der Orden und der
Kirche tberhaupt.

1. Die Ausgangsposition

Die letzte (81.) Generalkongregation hatte 1965 und 1966, in zwei Sitzungsperio-
den stattgefunden. Thre Aufgabe war es gewesen, die Aussagen und Bestimmun-
gen des II. Vatikanischen Konzils, vor allem iiber eine ,angepafite Erneuerung des
Ordenslebens®, fiir den eigenen Orden wirksam werden zu lassen?. Thr Ergebnis
war ein umfangreiches Buchd. Fast zu jeder wichtigen Frage, sei es des ordensin-
ternen Lebens, sei es der Apostolatsaufgaben, wurde Stellung genommen. Fiir
cinige Probleme (die Erarbeitung eines neuen, den heutigen wirtschaftlichen Ver-
hiltnissen angepafiten Armutrechts sowie eine umfassende Untersuchung dariiber,
ob die Grundstruktur des Ordens beziiglich verschiedener Klassen von Ordensmit-
gliedern, mit unterschiedlichen Gelibden und Rechten, noch aufrechtzuerhalten
sei) wurden Kommissionen eingesetzt, deren Arbeitsergebnisse und Vorschlige
der nachsten Generalkongregation vorgelegt werden sollten.

Wie in der ganzen Kirdhe, so setzte auch in der Gesellschaft Jesu nach diesem
Neuaufbruch eine stiirmische Entwicklung ein. Nichts schien mehr unbefragt zu
bleiben; ungefihr alles wurde einer Priifung unterzogen. Aus geniigendem zeit-
lichem Abstand 148}t sich heute wohl sagen, daf vielfach ein Durchbruch zu grofie-
rer Echtheit, Wahrhaftigkeit und damit auch Glaubwiirdigkeit im Humanen wie
im Religidsen gelang. Ohne Frage wurde aber auch vieles zu indiskret iiber Bord
geworfen, vor allem im Bereich der Formen und des Institutionellen, so daf es im
Betreten von Neuland, in der ungeschiitzten Begegnung mit ciner wachsend siku-
laristerten Welt, ihren Verhaltensweisen und Wertvorstellungen, zu mancherlei
Fehlverhalten kam und oft genug auch der Ordensberuf verloren ging; die Aus-
trittsziffern der letzten zehn Jahre, vor allem in den jiingeren Jahrgingen, aber
auch im ,Mittelalter” liegen hoch.

Dennoch wire ein undifferenziert negatives Urteil tiber die Zeit nach dem Kon-
zil fehl am Platz. Es hat zwar geniigend Leute im Orden gegeben, die ein solches
Urteil hatten und darum schon die Dekrete der 31. Generalkongregation als Ver-
rat am Geist und Auftrag des Ursprungs ansahen. Sie standen auch dieser Kon-
gregation von vornherein mit Argwohn und Mifitrauen gegeniiber und haben dies
geauflert; es gab in einigen Landern sogar organisierte Oppositionsgruppen, die
aber auf der Generalkongregation nicht vertreten waren. — In Wirklichkeit war-
den in den vergangenen zehn Jahren ungeheure Anstrengungen unternommen,
um die apostolischen Arbeiten zu {iberpriifen und sie sowohl von einer gesellschaft-
lichen als auch inhaltlichen Festschreibung zu befreien. Zum einen wollte man sich
noch weniger als bisher auf die Kreise der kirchlich noch fest Gebundenen be-

2 II Vat. Konzil, Dogm. Konstitution éiber die Kirche, Kp. V und VI; Ordensdekret Perf.
car.
3 Decreta Congregationis Generalis XX X1 (1965-1966), Rom, Generalat SJ 1967, 216 S.



Aus dem Leben der Kirche 139

schrinken — der missionarische Geist wurde gewedkt — und sich auch nicht wie in
vielen Lindern mit den wohlhabenden Schichten zu sehr liieren. Zum anderen
wollte man sich iiber den Bereich des streng Glaubensmifligen und Religidsen hin-
aus stirker den Gesamtniten und -problemen der heutigen Menschheit, von den
geistigen und seelischen bis zu den sozialen und materiellen, zuwenden, da anders
die Glaubensverkiindigung ins Leere gche und den Blick darauf verstelle, daff
das christliche Heil den ganzen Menschen umfasse. Die zahlreichen von den Or-
densprovinzen eingereichten Postulate zeigen in dieser Hinsicht iibereinstim-
mende Tendenzen in der Auswahl der apostolischen Arbeiten an, die nicht zu-
letzt auf jahrelange Unterweisungen und Richtlinien der rémischen Zentrallei-
tung, insbesondere des Generaloberen Pedro Arrupe, zuriickgehen.

Die Vorrangigkeit der apostolischen Zielsetzung, die hier und da zu gewagten
Experimenten fithrte, hat hiufig das Gewicht und die Pflege des ordensinternen
Lebens (geistliches Leben, Disziplin, briiderliche Gemeinschaft und Einheit) beein-
triachtigt. Auch davon geben viele Postulate Zeugnis. Sie drangen auf eine grund-
legende religiose Erneuerung. Manche sprechen sogar von einer Identitétskrise,
die es zu iiberwinden gelte. Das Ursprungscharisma des Ordens stche auf dem
Spiel. Man miisse darum dariiber sprechen und auf Heilmittel sinnen.

Die Generalkongregation stand damit vor der Aufgabe, beiden Anliegen ge-
recht zu werden, einmal Schwerpunkte zu setzen und Richtlinien zu geben fiir ¢in
hier und heute gefordertes Apostolat und zugleich den ,Geist des Ursprungs®
(Vat. I, Perf. car. 2), das ignatianische Charisma in den Kommunititen und Pro-
vinzen zu erneuern. Beide Anliegen sind nicht voneinander zu trennen und waren
zu ciner Einheit zu integrieren. Ist das gelungen?

2. Verlauf und Ergebnisse

Zwei Punkte standen am Beginn der Arbeit: cine Gewissenserforschung iber den
gegenwirtigen Zustand des Ordens, iiber das, was zu loben und was zu beklagen
ist, und die Wahl der vorrangigen Beratungsgegenstinde, iber die von Kommis-
sionen Richtlinien, Weisungen und Dekrete erarbeitet werden sollten. Man beriet
dartiber in kleinen, internationalen Zirkeln und in den homogeneren Assistenz-
gruppen. Die Gewissenserforschung war duflerst offen, ohne etwas zu verharm-
losen. Aber man kam in der Auswertung vielfach nicht zu iibereinstimmenden
Urteilen. Das ungute Verhalten einzelner, ganzer Gruppen oder von Institutionen
(Universititen, Zeitschriften usw.) schien nur schwer vom notwendigen Freiheits-
raum fiir neue Wege mit oft erstaunlich guten Erfahrungen, vor allem im Bereich
des Apostolats, zu trennen zu sein. Vielleicht hat man darum die entsprechenden
Papiere, die das Ergebnis dieser Uberlegungen zusammenfafiten, zu schnell bei-
seitegelegt — der Papst mufite gegen Ende der Kongregation noch cinmal an seine
diesbeziiglichen, brieflich (15. 9. 1973) und miindlich (3. 12. 1974) geduflerten
Mahnungen erinnern —, aber es hatte auch sein Gutes, dafl man nicht bei einer
Selbstbetrachtung hiingen blieb, sondern sich maglichst bald in Sachkommissionen
konkreten Fragenbereichen zuwandte, die die Zukunft des Ordens betrafen.



Aus dem Leben der Kirche 140

Hier ergab sich nun — allerdings erst nach einigen Wochen — fir viele etwas
Uberraschendes, das so nicht vorprogrammiert gewesen war. Trotz der Fille der
Themen fand man zu einer alles umfassenden Mitte hin, zu einem einheitlichen,
zentralen Programm, das in den groflen und entscheidenden Dokumenten dieser
Kongregation immer wiederkehrt und von verschiedenen Seiten her aufgegriffen
wird4. Es hat wohl wenige Generalkongregationen gegeben, die sich in ihren Ar-
beiten so sehr an einigen fundamentalen Ideen orientiert haben. So ergab es sich
schlieflich ganz von selbst und war es folgerichtig, dafl gegen Ende der Kongre-
gation eine Vorlage verabschiedet werden konnte, die die Frage der Identitdt des
Ordens heute, entsprechend den Ideen und Anliegen der Hauptdekrete, aber zu-
gleich in Riickbindung an den Wortlaut der Ursprungsdokumente des Ordenss
in kurzen und pragnanten Sdtzen neu zu beantworten versucht hats. Wie kam es
dazu?

Schon in den Postulaten, vor allem aus den Ordensprovinzen Lateinamerikas
und Ostasiens (merkwiirdigerweise kaum Afrikas), aber auch aus mehreren Pro-
vinzen Nordamerikas (einschliefilich Kanadas) und Europas, war in der Frage der
Vordringlichkeit der apostolischen Arbeiten in der heutigen Zeit der Einsatz fiir
mehr soziale Gerechtigkeit, die Sorge fir die Armen und Notleidenden, die Un-
terprivilegierten und Versklavten der modernen Gesellschaft, ganz nach vorn ge-
riickt worden, weil anders das Evangelium nicht mehr glaubhaft verkiindet werden
konne. Diese Einstufung hat schon ihre Vorldufer in der Enzyklika Johannes’
XXIII. ,Mater et magistra® und in der Konzilskonstitution ,Gaudium es spes®.
Aber erst Papst Paul hat in seinen programmatischen Schreiben ,Populorum pro-
gressio® (1967) und ,Octogesima adveniens“ (1971) die ganze Dringlichkeit des
sozialen Apostolats fiir die christliche Botschaft und den Auftrag der Kirche her-
ausgestellt. Von daher kam dann wohl der Ansto}, daBl die rdmische Bischofssyn-
ode 1971 das Thema ,Gerechtigkeit in der Welt“ zu einem ihrer Beratungspunkte
machte und das Ergebnis ihrer Beratungen in einem eigenen Dokument nieder-
legte?.

Mit Recht hat darum auch die Generalkongregation, entsprechend den zahlreich
eingegangenen Postulaten, in den weltweiten sozialen Notstinden der Zeit einen
Anruf Gottes an die apostolische Bereitschaft des Ordens zu vernehmen gemeint.
Sie wihlte den ,Einsatz fiir Gerechtigkeit* (promotio iustitiae) in Welt und Ge-

* Zu den widhtigen, hier beriicksichtigten Dokumenten der 32. Generalkongregation geho-
ren vor allem folgende: a) Unsere Mission heute: Dienst am Glauben und Einsatz fir die
Gerechtigkeit; b) Uber die briiderliche Einheit in der Gesellschaft Jesu (De unione ani-
morum iu Societate), Orientierungen und praktische Normen fiir das geistliche und kom-
munititen Leben; c) Uber die Armut; d) Uber die Einpflanzung des Glaubens und das
christliche Leben (De opere inculturationis fidei et vitae christianae promovendo); e) Je-
suiten heute (Jesuits today).

5 Dazu gehéren: das sogenanute Grundgesetz (lex fundamentalis), die ,Formula Insti-
tuti®, die von den Papsten Paul III. und Julius III. gutgeheifien und gebilligt wurden,
sowie die Satzungen der Gesellschaft Jesu (Konstitutionen).

8 Textus declaratiouis: ,, Jesuits today“.

" Rémisdhe Bischofssynode 1971, Der priesterliche Dienst | Gerechtigkeit in der Welt, hrsg.
von der Deutschen Bischofskonferenz, Trier, 1972,



Aus dem Leben der Kirche 141

sellschaft zur ,vorrangigen Prioritit® (prioritas prioritatum) der Apostolatsarbei-
ten des Ordens. Damit sollte nach der Absicht vieler Delegierter aber nicht nur ein
bevorzugtes Feld konkreter, im einzelnen noch naher zu bestimmender Sozial-
arbeit abgesteckt werden. Der Einsatz fiir mehr soziale Gerechtigkeit sollte viel-
mehr so etwas wie ein Horizont fiir alle Arbeiten des Ordens sein. Diese Idee
kam dann tatsichlich in gewisser Weise auch zum Zug, ohne daf§ das von vorn-
herein eingeplant gewesen wire. Die entscheidenden Dokumente der Kongrega-
tion sind im Horizont des Einsatzes fiir Gerechtigkeit zu lesen; sie nehmen auf
jeden Fall immer wieder auf die getroffene Vorwahl Bezug. Das gilt vom Dekret
,Uber die Armut“ ebenso wie von den Dekreten und Deklarationen iiber das
geistliche und kommunitire Leben (,De unione animorum in Societate Jesu®),
iiber die Ausbildung, iiber die Einpflanzung der christlichen Botschaft in nicht-
abendlindische Kulturen (,De opere inculturationis fidei et vitae christianae pro-
movendo“) und iiber die Identitit (, Jesuiten heute®).

Die Schwierigkeit eines solchen Integrationsversuches bestand vor allem darin,
die Vorrangigkeit der sozialen Gerechtigkeit auf dem Feld des Apostolats in Ein-
klang zu bringen mit dem ersten und grundlegenden Auftrag der Kirche und dar-
um auch des Ordens als einer Gemeinschaft von Priesterns, nimlich der direkten
Evangelisation, der Glaubensverkiindigung und der Sakramentenspendung.
Wird dieser Aunftrag durch die Gerechtigkeit als prioritas prioritatum des Ordens-
apostolats nicht zuriickgedringt und fiir weniger wichtig gehalten, auch wenn in
dieser Stunde der Menschheitsgeschichte die gesellschaftlichen Unrechtszustinde
wie nie zuvor offenkundig und bewufit geworden sind und zum Himmel schreien?
Gerit die Heilsgerechtigkeit, von der Bibel und Uberlieferung sprechen, gegen-
iiber der innerirdischen sozialen Gerechtigkeit nicht in den Schatten? Man hat sich
aufgrund vieler Diskussionen bemiiht, beide Auftrige, zur Glaubensverkiindi-
gung und zum Sozialapostolat, aufs engste miteinander zu verbinden. Der Ein-
satz fiir mehr Gerechtigkeit, so lautet die Formel, die in vielen Variationen wieder-
kehrt, miisse in den Auftrag zur Glaubensverkiindigung integriert werden; sie sei
ein integraler Bestandteil der Glaubensverkiindigung. Diese hinwiederum miisse
sich im Einsatz fiir Gerechtigkeit als glaubhaft erweisen; das christliche, endzeit-
liche Heil umfasse alle Dimensionen des menschlichen Lebens; die Verinderung
der menschlichen Gesellschaft auf mehr Gerechtigkeit hin sei deshalb eine zeichen-
hafte Vorwegnahme des Endgiiltigen, ein Hinweis auf die Fiille des Heils, die
Gott allein schenken kénne.

Man kann sich fragen, ob der Kongregation der Aufweis der inneren Einheit
von Glaubensverkiindigung und Einsatz fiir soziale Gerechtigkeit gelungen sei,
oder ob das Hauptdekret ,Unser Apostolat heute. Dienst am Glauben und Ein-
satz fiir Gerechtigkeit* nicht doch eine Verengung auf eine weithin 6konomisch
verstandene Gerechtigkeit zeige. Bei einer solchen, ehrlich gestellten Frage, mag
es immerhin ein Trost sein, dafl es der rémischen Bischofssynode von 1971, die in

8 Vom priesterlichen Auftrag der Gesellschaft Jesu, nimlich der Glaubensverkiindigung
und der Sakramentenspendung, als erster Zielsetzung des Ordens, ist schon in nr. 1 der
,Formula Instituti“ die Rede.



Aus dem Leben der Kirche 142

ihrem Dokument ,Gerechtigkeit in der Welt® vor der gleichen Schwierigkeit
stand, u. E. noch weniger gelungen ist, die Einheit beider Auftrige der Kirche auf-
zuzeigen, namlich einerseits, Gottes Gerechtigkeit als Heil durch Christus zu ver-
kiinden, anderseits und gleichzeitig zur Durchsetzung gesellschaftlicher Gerechtig-
keit in dieser Welt aktiv beizutragen: beides gehért zu ihrem Heilsauftrag. Das
Dekret der Generalkongregation kann sich bei diesem Vergleich durchaus sehen
lassen, zumal es viel konkretere Handlungsanweisungen gibt.

Von diesen Handlungsanweisungen fiir die Realisierung des Einsatzes fiir mehr
Gerechtigkeit (im umfassenden, auch theologischen Sinn dieses Begriffs), die sich
in den Hauptdekreten der Kongregation an vielen Stellen finden, soll nun noch
die Rede sein. Die Kougregation war ndmlich der Meinung, die von ihr getroffene
Wahl eines in der gegenwirtigen Stunde filligen Apostolats miisse eine Erneue-
rung und einen grundlegenden Wandlungsprozefl herbeifiihren, beim einzelnen,
in den Kommunititen und in den Institutionen des Ordens. Wie soll diese Er-
neuerung, dieser Prozef konkret aussehen?

3. Wandlungsprozef fiir den Weg in die Zukunft

Als allererstes schien es der Generalkongregation fiir die Durchfithrung ihrer Be-
schliisse erforderlich, dafl es im gesamten Orden, in den Provinzen und Kommu-
nitdten, zu einer Bewufitseinsweckung und Sensibilisierung fiir das Thema ,Dienst
am Glauben und Einsatz fiir Gerechtigkeit® komme. Es gelte, die mannigfachen,
gesellschaftlich und politisch bedingten Notstinde der Menschen: Armut, Unter-
driickung, Unfreiheit, Diskriminierung, Vereinsamung, Selbstentfremdung, Sinn-
verlust des Lebens, Angst, den Mitbriidern so vertraut zu machen, daf sich ein
gemeinsames Verantwortungsbewuftsein bilde und eine gemeinsame Handlungs-
bereitschaft heranwachse. Wo das der Fall sei, so meinte man, entdecke man in je-
dem Land, auch in der Wohlstandsgesellschaft der Industrienationen, die sozial
Schwachen und die Unwissenden, die Zurickgesetzten und wegen ihres Status
Verachteten. Wenn sich dieser Menschen niemand annehme, wiirden sie im allge-
meinen den Zugang zum Evangelium nicht finden und sich nicht mit Gott ver-
sOhnen lassen. Aus solcher Einsicht und dem Impuls des Evangeliums heraus
misse eine Uberpriifung aller bisherigen Arbeiten erfolgen und mufiten unter
Umstdnden Strukturverdnderungen auf Provinz- oder regionaler Ebene vorge-
nommen werden.

‘Wo der Orden dem Ruf-Gottes-heute nachkomme, miifiten sich in Zukunft seine
Mitglieder stirker mit den oben genannten Menschengruppen solidarisieren, fiir
die Armen dasein und gegebenenfalls mit ihnen leben. Jeder Jesuit sollte irgend-
wann einmal die Welt der Benachteiligten der Gesellschaft aus eigener Erfahrung
kennenlernen. Das bedeute aber, daff schon die jungen Mitglieder frithzeitig an-
geleitet wiirden, aus ihrer geistig-kulturellen (vielleicht auch ordensmifigen) Iso-
lierung herauszugehen. Die meisten Mitglieder kdmen — gesellschaftlich und bil-
dungsmiaflig — aus biirgerlichen Schichten. Die Welt der Armen und iberhaupt
die moderne Welt mit ihrem Denken und Fiihlen, mit ihren Hoffnungen und ihrer



Aus dem Leben der Kirche 143

Verzweiflung, mit ihrem rein sdkularen Denken und ihren geheimen Sehnsiichten
bleibe ihnen oft fremd. Viele Jesuiten lebten innerlich und ihrem Lebensstil nach
weiterhin in der Welt, in der und mit der sie aufgewachsen seien. Wer ein sozia-
les Apostolat fruchtbar ausiiben wolle, miisse sich auf die Welt der Menschen ein-
lassen, in die er geschickt werde.

Hier spielen in den entsprechenden Dekreten zwei Begriffe eine Rolle: einmal
die immersio bzw. die insertio in mundum, das Eintauchen bzw. die Einfiigung in
die Welt und die in- (oder ac-)culturatio, die Einpflanzung der christlichen Bot-
schaft in die Kultur des Landes, in dem der Verkiindiger lebt und wirkt. Beim
ersten dieser Begriffe ist konkret gemeint, dafl der Jesuit in das jeweilige geistige
und gesellschaftliche Milieu, in dem er den Glauben durch seinen Einsatz fiir mehr
Gerechtigkeit bezeugt, eingehen, seine Sprache und Sitten verstehen miisse. Im
zweiten Fall ist in erster Linie an die nichtokzidentalen Kulturen (z. B. Asiens
oder Afrikas, aber auch mancher Linder Lateinamerikas) gedacht; hier miisse
eine nene Inkarnation nicht nur der Inhalte der christlichen Botschaft erfolgen,
sondern auch des Kultes (Liturgie) und der Frommigkeitsformen, wie sie schon
von den Jesuiten des 16. und 17. Jahrhunderts (Ricci, de Nobili) mit Erfolg ver-
sucht worden ist.

Dieser Weg hat allerdings seine Schwierigkeiten und bringt Gefahren mit sich.
Wer sich heute in ein unchristliches Milien wagt, wer sich auf ein Gesprach mit
Menschen anderer Religionen, mit dem marxistischen oder humanistischen Atheis-
mus einlafit, muf} in gewisser Weise seine eigene Welt verlassen, mufl mit Spra-
che und Denkweise des anderen so vertrant sein, dafl er sie von innen her mit-
vollzieht, soll alles mehr als ein intellektuelles Gepldnkel sein. Die Erfahrung der
letzten Jahre hat gezeigt, dafl mancher dabei den eigenen Boden unter den Fiiflen
verloren hat und nicht mehr zuriickfand.

Um dagegen einen Schutz zu bieten, hat die Generalkongregation stirker denn
je die Notwendigkeit der eigenen briiderlichen Gemeinschaft betont. Die Kom-
munitit in der Gesellschaft Jesu wird zwar eine communitas ad dispersionem
(eine Kommunitét, von der aus man in die verschiedensten Orte und Arbeiten
ausschwirmt) genannt; sie ist nicht um ihrer selbst willen da, nicht nach innen,
sondern nach aufien orientiert. Dennoch hat sie gerade als solche fiir den einzel-
nen ihre unersetzliche Bedeutung. Der einzelne schafft es in einer sikularisierten
Welt nicht mehr, seinen Glauben, seine Berufung, ohne Schaden zu erleiden,
durchzuhalten. Er bedarf der Gleichgesinnten. Gegeniiber einem tiefeingewurzel-
ten Vorurteil, das man der Gesellschaft Jesu gegeuniiber hat und das man oft genug
anch aus den eigenen Reihen zu héren bekam (vielleicht noch mit der Rechtferti-
gung: jeder milsse mit sich selbst fertig werden), Jesuiten seien Einzelginger,
wird nun herausgestellt, dafl der Orden ans einem Freundeskreis entstanden sei
und darum die Gefahrtenschaft auf dem Wege, die sodalitas, zu seinem Wesen
gehire. Der einzelne, so wird in den Dekreten gesagt, sei immer nur Mitglied der
Compaiifa de Jests als socius, in einer Gemeinschaft von Gefahrten (Corpus soda-
lium), die ihre Erfahrbarkeit und Greifbarkeit in jeder Kommunitét, und ebenso
in der Provinz und in der Einheit des ganzen Ordens finden miisse. Das bedeute



Aus dem Leben der Kirche 144

fiir jeden eine besondere Verantwortung fir die mitbriidderliche Gemeinschaft,
fiir den rechten Geist in der Gesellschaft Jesu und fir das den Zeichen der Zeit, in
denen sich Gottes Wille kundtue, entsprechende Apostolat.

Zunichst zur Mitbridderlichkeit: Ihr sollte u. a. die Lésung der Gradunter-
schiede unter den Ordensmitgliedern dienen?. Wenn iiber zwei Drittel der Dele-
gierten der Gewissensiiberzeugung war, trotz der vorher geduflerten Bedenken
des Papstes, in einer vorlaufigen Abstimmung (durch die die Meinung der Kon-
gregation getestet werden sollte) fiir eine tiefgehende Anderung der Struktur
des Ordens zu pladieren, so geschah es aus der Einsicht in das Gewicht, das in der
modernen Gesellschaft fiir ein gedeihliches Zusammenarbeiten vieler am selben
Werk der Gleichheit aller Gefahrten nicht nur hinsichtlich des religiosen Status,
sondern auch hinsichtlich der Grundrechte (etwa Mitberatung, Mitbeteiligung
an der Vorbereitung von Entscheidungen usw.) zukomme.

Obwohl dieses Anliegen so, wie man es vorhatte, nicht verwirklicht werden
konnte, wird doch im entsprechenden Dekret iiber die Mitgliedschaft im Orden, vor
allem aber im Dekret iiber die mitbriiderliche Einheit sowie im Apostolatsdekret
die Bedeutung der apostolischen Kommunitét firr die Gefihrtenschaft in aufier-
ordentlich dringlicher Weise hervorgehoben. In allem, war daritber gesagt wird,
werden in besonderer Weise die Laienbriider miteinbezogen. Da ist die Rede vom
gemeinsamen Noviziat, vom gemeinsamen Gebet und der gemeinsamen Eucha-
ristie, vomn gemeinsamen (geistlichen) Gespriach sowie vom Wert des Humanen
im Zusammensein und -leben. Dariiber hinaus wird das apostolische Gesprich
und die gemeinsame Planung der Arbeiten genannt, die sogenannte deliberatio
communitaria, die zur gemeinsamen discretio spirituum (Unterscheidung der
Geister im Sinne des Exerzitienbuches) aufsteigen kénne. Alles dient wieder der
apostolischen Aufgabe, fir die der einzelne gestdrkt und zugeriistet werden soll,
immer so, dafl die Arbeit des einzelnen, auch wo er auf einsamem Posten steht,
eingebettet bleibt und immer neu eingebettet werden mufl in das Gesamtaposto-
lat, das vom Orden getragen und verantwortet wird. Der einzelne wird nie als
solcher gesehen, sondern bleibt immer socius, Gefihrte, und Glied eines Corpus,
eines Leibes.

Bei so viel Mitbriiderlichkeit und Gleichheit in Kommunitét und Provinz ist es
dann auffallend, wie sehr die Stellung des Obern herausgestellt wird. Hier
wuflte man sich an ein Wesenselement des ignatianischen Charismas verwiesen. In
aller deliberatio communitaria (gemeinsame Uberlegung der Kommunitat) dber
Belange des Hauses und der apostolischen Werke und in allen Beratungsgre-
mien kommt ihm die letzte Entscheidung zu. Das wird auch noch einmal firr die
romische Zentralleitung des Ordens betont. Die herausragende Stellung des
Obern in der Gesellschaft Jesu, die jeden Kapitularismus verbietet, dient der
groferen Mobilitdt und Flexibilitat des Ordens sowie der apostolischen Frucht-

? Im Gesamt der Beratungsgegenstinde der 32. Generalkongregation spielte die Frage der
Gradunterschiede eine relativ bescheidene Rolle. Sie hat erst durch den ihretwegen ausge-
l6sten Konflikt mit dem HI. Stuhl fiir den Verlauf der Kongregation eine so grofle Bedeu-
tung gewonnen, so dafl man aus den Zeitungsberichten entnehmen mufte, als sei sie das
Kernproblem der ganzen Kongregation gewesen.



Aus dem Leben der Kirche 145

barkeit des einzelnen. Dieser soll sich darum seinem Obern eroffnen, um nicht nur
in seinem persénlichen Leben, sondern auch in seinen apostolischen Arbeiten kla-
rer den Willen Gottes hier und jetzt zu erkennen. Das sei ignatianisch.

Und noch etwas soll die Kommunitéit und mit ihr den einzelnen Jesuiten wie-
der stirker kennzeichnen: die apostolische Armut. ,In Armut predigen®, dieses
ignatianische Wort wird dfter zitiert. Dem dient im neuen, auf der Kongrega-
tion nach langen Vorarbeiten verabschiedeten Armutsrecht die Unterscheidung
zwischen dem apostolischen Werk mit seinen finanziellen Notwendigkeiten, und
der Kommunitit, die in zeitgerechter Weise zur Armut der fritheren Profef3-
hiuser verpflichtet wird, zu einer Armut der kleinen Leute mit bescheidenem Le-
bensstil. Im Zusammenhang mit dem Einsatz fiir mehr Gerechtigkeit als Priori-
tit und Horizont des gesamten Apostolats sowie mit der Einwurzelung in die
Welt der Armen wird mit dem neuen Armutsrecht noch einmal ein Grundzug des
Ordens auf dem Weg in die Zukunft gekennzeichnet. Seine Mitglieder sollen nicht
von einem elitiren BewuBltsein geprigt sein, sondern einfacher und bescheidener
werden, sich allen Menschen gegeniiber briiderlich verhalten, Gastfreundschaft
fiben, zur Zusammenarbeit mit anderen bereit sein. In der heutigen Generation,
sagte man, sei in dieser Hinsicht schon ein erheblicher Wandel festzustellen.

Alles in allem: hoch gesteckte Ziele, die sich in den kommenden Jahren erst
noch als real erweisen miissen.

4. Das Eingreifen des HI. Stuhles

Das Eingreifen des Papstes (durch seine Mitarbeiter und auch persénlich) in die
Arbeiten der Generalkongregation kam nicht plétzlich. Es hatte schon eine lingere
Vorgeschichte. In seiner Ansprache vom 3. Dezember 1974 an die Delegierten der
32. Generalkongregation erwihnte der Papst mehrere Briefe seines Staatssekre-
tars, des franzésischen Kardinals Villot, an den Ordensgeneral, durch die er die-
sem seine Besorgnisse kundtun lieff wegen der Entwicklung des Ordens in den
nachkonziliaren Jahren!o, Soweit man weif}, wurde darin schon lebhafte Klage
gefithrt wegen Aufierungen und Veroffentlichungen mancher Jesuiten in funda-
mentalen Fragen des Glaubens und des Ordenslebens sowie iiber die abnehmende
Disziplin im Orden und die Gefahr des eindringenden Weltgeistes. Die gleichen
Besorgnisse finden sich, wenn auch in allgemeinerer Form, in einem Brief des
Kardinalstaatssekretirs vom 18. 4. 1972 und schliefilich des Papstes selbst vom
15. 9. 1978, die beide den Ordensmitgliedern mitgeteilt wurden. Der Papstbrief
fiel in die letzte Phase der Vorbereitung der Generalkongregation; er sollte ohne
Zweifel die Aufmerksamkeit aller Ordensmitglieder, vor allem der in beson-
derer Weise Verantwortlichen, noch einmal wecken. Auf diese Briefe Bezug neh-
mend, wiederholte der Papst in seiner 70miniitigen Ansprache vom 3. Dezember
1974 seine Mahnungen und bat eindringlich, dafl man sie beachten mdge. Bei
dieser Gelegenheit deutete er zum ersten Male an, dafl die Grundstruktur der Ge-

10 Vgl, ,L'Osservatore Romano“ vom 4. Dez. 1974, S. 1 bzw. S. 3 (ital. Text).



Aus dem Leben der Kirche 146

sellschaft Jesu, die fiir die feierliche Profefl das Priestertum fordert, da das spezi-
fische Apostolat des Ordens nur von Priestern ausgeiibt werden kénne, unbedingt
erhalten bleiben miisse, Damit war einschlufiweise gesagt, dafl die Ausdehnung
des besonderen Papstgeliibdes auf Nicht-Priester von ihm nicht gewinscht wiirde.
Diese Interpretation wurde am gleichen Tag von Kardinal Villot an P. Arrupe
bestatigt.

Damit stand die Kongregation vor einer schweren Entscheidung. Einerseits
hatte das Papstwort fiir sie, auch wenn es vielen noch nicht definitiv zu sein schien,
mindestens einen sehr ernst zu nehmenden Weisungscharakter. Das eventuelle
Vorhaben, die Gradunterschiede im Orden abzuschaffen oder wesentlich zu ver-
ringern, verstief eindeutig gegen das ,Grundgesetz des Ordens, die ,Formula
Instituti“. Da dieses Grundgesetz papstlichen Rechtes ist, bedurfte es zu einer
grundlegenden Anderung der ausdriicklichen Genehmigung des Papstes. Wenn
darum der Papst im vorhinein zu der schon im Raum stehenden Frage Stellung
nahm, handelte er durchaus im Rahmen seines Rechtes. Anderseits glaubte die
Kongregation im Lauf ibrer Beratungen, wenigstens zu ihrem grofieren Teil,
immer mehr zu der Uberzeugung gekommen zu sein, dafl der streng priesterliche
Charakter des Ordens, an dem niemand zu riitteln gedachte, durchaus mit der
religidsen und in einem gewissen Grad auch rechtlichen Gleichstellung aller Or-
densmitglieder, einschliefflich der Laienbriider, vereinbar sei. Zudem war man
der Meinung, daf} die apostolischen ,Sendungen®, die das eigentliche Objekt des
besonderen Papstgeliibdes sind!, in vielen Fillen auch von Laien ausgefithrt
werden kdnnen, wenn immer man ernst nimmt, was das II. Vat. Konzil iiber das
Apostolat der Laien gesagt hat, und wenn man bedenkt, daf} in der heutigen Pa-
storal vieles von Laien getan wird, was frither nur von Priestern getan wurde oder
getan werden durfte. Und noch ein Letztes: Die Konstitutionen des hl. Ignatius
sehen, entsprechend einer alten Ordenstradition ausdriicklich vor, dafl der Unter-
gebene bei seinem Obern vorstellig werden kann, wenn er glaubt, eine andere
Meinung als dieser hinsichtlich eines Auftrages haben zu miissen, falls er nur die
Bereitschaft hat, anf jeden Fall sein Wollen dem des Obern zu unterstellent2,

Das war die Situation, als man nach langen Debatten in Sprachzirkeln und
im Plenum am Nachmittag des 22. Januar zur geheimen Abstimmung schritt.
Die Spannung unter den Delegierten war spiirbar; jeder wufite, dafl es um eine
Gewissensentscheidung ging, die nach mehreren Seiten grofle Konsequenzen nach
sich ziehen wiirde. Von den 15 Vorschldgen, iiber die abgestimmt werden sollte,
lauteten die drei ersten und entscheidenden Fragen: 1. Stimmt die Kongregation
aus inneren Griinden oder aus der Natur der Sache fiir die Abschaffung der Grade,
so dafB alle Jesuiten die gleichen vier Geliibde ablegen, in der Uberzeugung, daf§
dabei der priesterliche Charakter der Gesellschaft erhalten werden kann und
muf? 2. Stimmt die Kongregation fiir die Abschaffung der Grade, auch unter Be-
riicksichtigung der Meinung und augenblicklichen Situation der Gesellschaft?
3. Stimmt die Kongregation dafiir, die Meinung der Generalkongregation offi-

1t Vgl. die Konstitutionen S] P. VII, c. 2, or. 605.
12 Ehd. P. VII, c. 2, nr. 627.



Aus dem Leben der Kirche 147

ziell dem Papst vorzutragen? — Alle drei Fragen wurden mit tiber Zweidrittel-
mehrheit bejaht. Nachdem man zwischen den einzelnen Wahlgingen immer
wieder firr eine Weile gebetet hatte, nahm man die Ergebnisse mit sichtlichem
Ernst schweigend zur Kenntnis. Man wird diese Stunde nicht so leicht vergessen.

Der Hl. Vater war von dieser Testwahl, die keinerlei endgiiltigen Charakter
hatte, schmerzlich beriihrt. Er hatte den Eindruck, dafl man seine ausdriickliche
Weisung in den Wind geschlagen hatte, und lief§ iiber diesen Einzelfall hinaus
die Kongregation sein Mifitraven gegen bestimmte Einstellungen und Trends in
ihren Reihen wissen. Darauf reagierte ihrerseits die Generalkongregation mit
Bestirzung und Ratlosigkeit. Es wurden Stimmen laut, die Kongregation zu un-
terbrechen. Die Mehrheit war nach wie vor der Meinung, ein Recht, ja eine Ver-
plichtung zu dieser Diskussion und Abstimmung gehabt zu haben. Schliefilich
iiberwand man aber alle Resignation, und in der nie in Frage gestellten Bereit-
schaft, sich der Entscheidung des Papstes zu fiigen, wurden die letzten Tage der
Kongregation, deren Ende noch einmal hinausgeschoben wurde, dazu benutzt, den
Erwartungen des Papstes mehr zu entsprechen. Es wurden an einzelnen Dekreten
noch zahlreiche Korrekturen vorgenommen und einige neue Texte erarbeitet. So
wurde es denn zum Schluf} wieder heller. Der Ordensgeneral wurde mit seinen
Assistenten noch einmal vom Papst empfangen, und die schriftlich gegebene
Schlufiansprache des Papstes an die Kongregation war sehr verséhnlich. Aller-
dings betonte er darin, dafl er auch weiterhin die Entwicklung des Ordens auf-
merksam verfolgen werde. Er fiihle sich als Hiiter und Trevhdnder der Ur-
sprungsdokumente des Ordens.

Schaut man von hierher noch einmal auf den Verlauf der Kongregation zuridk,
dann kann man vielleicht sagen: Der Konflikt hat die Delegierten sich enger um
ihren General scharen lassen, aber zugleich wurde auch ihr kirchlicher Sinn we-
sentlich vertieft. Man schied voneinander mit der Erkenntnis, dafl der Orden
ohne enge Bindung an die Kirche und ihr Oberhaupt in seiner apostolischen Wirk-
samkeit weit zuriickfallen wiirde, daf§ aber auch der Hl. Stuhl wegen des grofien
Finilusses der Gesellschaft Jesu auf die enge Bindung des Ordens an die Kirche
nicht verzichten kénne.

Werden die Beschlisse der Generalkongregation jenen Wandlungsprozefl
einleiten, von dem oben die Rede war? Viele der Delegierten setzen aus dem
tiefen Eindruck heraus, den sie von der Kongregation mitgenommen haben, eine
grofle Hoffnung darauf. Die menschliche, mitbriiderliche und spirituelle Atmo-
sphiare und auch das Arbeitsklima waren vorbildlich. Aber eine Frage ist ge-
blieben: Wird der schon in seinen Anfingen bedrohte Dialog mit dem HI. Stuh!
eine gelostere Fortsetzung finden? Nichts schiene notwendiger als dies. Auf jeden
Fall wird man schon heute sagen koénnen, dafl diese Kongregation wegen der
Schwierigkeiten, die sie begleiteten, ihre Spuren in Kirche und Orden hinter-
lassen wird.

Friedrich Wulf S]





