
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Wohin steuern die Jesuiten? 

Ein Bericht 

Am Abend des 7. März (1975) ging die 32. Generalkongregation der Jesuiten1, 
nach mehr als dreimonatiger Dauer, zu Ende. Es war die drittlängste in der Ge- 
schichte der Gesellschaft Jesu. Vielleicht wird man dieser Kongregation später 
einmal eine besondere Bedeutung beimessen, für den Orden wie auch für die 
Kirche: nicht zuletzt wegen des Eingreifens des Papstes und wegen der Art und 
Weise, wie die 236 Delegierten aus über 80 Ordensprovinzen sich diesem Kon- 
flikt gegenüber verhielten. 

Das Interesse der Weltpresse an den Vorgängen auf der Kongregation war 
nicht übermäßig groß, aber auch nicht gering, zumal wenn man ähnliche römische 
Veranstaltungen damit vergleicht. Man hat sich in Kreisen der Presse über man- 
gelnde Information beklagt (eine allgemeine Klage kirchlich-römischen, auch vati- 
kanischen Stellen gegenüber), nicht ganz zu Recht. Denn die für die ordensinterne 
Information alle paar Tage erscheinenden Bulletins wurden auf Ersuchen auch der 
Presse zur Verfügung gestellt. Zwar war darin wenig zu lesen über ordens- und 
kirchen-•politische" Affären und ihre Hintergründe und also auch nur das Not- 
wendigste über die aktuellen Vorgänge zwischen dem Vatikan (dem Hl. Stuhl) 
und dem Orden (dem Ordensgeneral, der Kongregation). Aber sowohl über die 
Zielsetzungen und über die einzelnen Verhandlungsgegenstände der Kongrega- 
tion als über deren konkreten Verlauf, die Diskussionen, die Meinungsunter- 
schiede usw. wurde darin ausführlich berichtet. Um so mehr muß man sich wun- 
dern, daß über die Grundprobleme, um die das höchste gesetzgebende Gremium 
des Ordens rang, in der Berichterstattung (selbst der Kirchenpresse), mit rühmli- 
chen Ausnahmen, wenig Sachgerechtes zu lesen war. Dafür hätte man sich sorg- 
fältiger mit den - zugestanden für den Außenstehenden nicht immer leichten - 
Materien befassen müssen. Dem stand wohl das größere Interesse an den •Affä- 
ren" entgegen, von denen oben die Rede war. Über diese konnte man allerdings, 
vor allem in italienischen Zeitungen, viel lesen, öfter eingeleitet durch den Satz: 
•Wie man aus Kreisen der Delegierten" oder •aus vatikanischen Kreisen" hört. . . 
Was aus solchen •Quellen" herauskam, war meist mehr Dichtung als Wahrheit, 
auf jeden Fall nur Halbwahrheit und in den Schlagzeilen von dem Bedürfnis nach 
Sensation diktiert. 

Versuchen wir darum im folgenden zunächst einmal einen Überblick über das 
Geschehen und die Bedeutung der Kongregation zu geben. Vielleicht läßt sich 
daraus schon einigermaßen entnehmen, welchen Weg in die Zukunft der Orden 
einzuschlagen gedenkt. Soweit es möglich und angebracht ist, soll dann aber auch 
etwas über den Eingriff des Papstes in die Arbeit der Kongregation gesagt wer- 
1 Vgl. den Bericht in •Geist und Leben" 47 (1974), 450-455. 



Aus dem Leben der Kirche 138 

den; es dürfte erhellend sein für die augenblickliche Situation der Orden und der 
Kirche überhaupt. 

1. Die Ausgangsposition 

Die letzte (31.) Generalkongregation hatte 1965 und 1966, in zwei Sitzungsperio- 
den stattgefunden. Ihre Aufgabe war es gewesen, die Aussagen und Bestimmun- 
gen des II. Vatikanischen Konzils, vor allem über eine •angepaßte Erneuerung des 
Ordenslebens", für den eigenen Orden wirksam werden zu lassen2. Ihr Ergebnis 
war ein umfangreiches Buch3. Fast zu jeder wichtigen Frage, sei es des ordensin- 
ternen Lebens, sei es der Apostolatsaufgaben, wurde Stellung genommen. Für 
einige Probleme (die Erarbeitung eines neuen, den heutigen wirtschaftlichen Ver- 
hältnissen angepaßten Armutrechts sowie eine umfassende Untersuchung darüber, 
ob die Grundstruktur des Ordens bezüglich verschiedener Klassen von Ordensmit- 
gliedern, mit unterschiedlichen Gelübden und Rechten, noch aufrechtzuerhalten 
sei) wurden Kommissionen eingesetzt, deren Arbeitsergebnisse und Vorschläge 
der nächsten Generalkongregation vorgelegt werden sollten. 

Wie in der ganzen Kirche, so setzte auch in der Gesellschaft Jesu nach diesem 
Neuaufbruch eine stürmische Entwicklung ein. Nichts schien mehr unbefragt zu 
bleiben; ungefähr alles wurde einer Prüfung unterzogen. Aus genügendem zeit- 
lichem Abstand läßt sich heute wohl sagen, daß vielfach ein Durchbruch zu größe- 
rer Echtheit, Wahrhaftigkeit und damit auch Glaubwürdigkeit im Humanen wie 
im Religiösen gelang. Ohne Frage wurde aber auch vieles zu indiskret über Bord 
geworfen, vor allem im Bereich der Formen und des Institutionellen, so daß es im 
Betreten von Neuland, in der ungeschützten Begegnung mit einer wachsend säku- 
larisierten Welt, ihren Verhaltensweisen und Wertvorstellungen, zu mancherlei 
Fehlverhalten kam und oft genug auch der Ordensberuf verloren ging; die Aus- 
trittsziffern der letzten zehn Jahre, vor allem in den jüngeren Jahrgängen, aber 
auch im •Mittelalter" liegen hoch. 

Dennoch wäre ein undifferenziert negatives Urteil über die Zeit nach dem Kon- 
zil fehl am Platz. Es hat zwar genügend Leute im Orden gegeben, die ein solches 
Urteil hatten und darum schon die Dekrete der 31. Generalkongregation als Ver- 
rat am Geist und Auftrag des Ursprungs ansahen. Sie standen auch dieser Kon- 
gregation von vornherein mit Argwohn und Mißtrauen gegenüber und haben dies 
geäußert; es gab in einigen Ländern sogar organisierte Oppositionsgruppen, die 
aber auf der Generalkongregation nicht vertreten waren. - In Wirklichkeit wur- 
den in den vergangenen zehn Jahren ungeheure Anstrengungen unternommen, 
um die apostolischen Arbeiten zu überprüfen und sie sowohl von einer gesellschaft- 
lichen als auch inhaltlichen Festschreibung zu befreien. Zum einen wollte man sich 
noch weniger als bisher auf die Kreise der kirchlich noch fest Gebundenen be- 

2 II Vat. Konzil, Dogm. Konstitution über die Kirche, Kp. V und VI; Ordensdekret Perf. 
car. 
3 Decreta Congregations Generaiis XXXI (1965-1966), Rom, Generalat SJ 1967, 216 S. 



Aus dem Leben der Kirche 139 

schränken - der missionarische Geist wurde geweckt - und sich auch nicht wie in 
vielen Ländern mit den wohlhabenden Schichten zu sehr liieren. Zum anderen 
wollte man sich über den Bereich des streng Glaubensmäßigen und Religiösen hin- 
aus stärker den Gesamtnöten und -problemen der heutigen Menschheit, von den 
geistigen und seelischen bis zu den sozialen und materiellen, zuwenden, da anders 
die Glaubensverkündigung ins Leere gehe und den Blick darauf verstelle, daß 
das christliche Heil den ganzen Menschen umfasse. Die zählreichen von den Or- 
densprovinzen eingereichten Postulate zeigen in dieser Hinsicht übereinstim- 
mende Tendenzen in der Auswahl der apostolischen Arbeiten an, die nicht zu- 
letzt auf jahrelange Unterweisungen und Richtlinien der römischen Zentrallei- 
tung, insbesondere des Generaloberen Pedro Arrupe, zurückgehen. 

Die Vorrangigkeit der apostolischen Zielsetzung, die hier und da zu gewagten 
Experimenten führte, hat häufig das Gewicht und die Pflege des ordensinternen 
Lebens (geistliches Leben, Disziplin, brüderliche Gemeinschaft und Einheit) beein- 
trächtigt. Auch davon geben viele Postulate Zeugnis. Sie drängen auf eine grund- 
legende religiöse Erneuerung. Manche sprechen sogar von einer Identitätskrise, 
die es zu überwinden gelte. Das Ursprungscharisma des Ordens stehe auf dem 
Spiel. Man müsse darum darüber sprechen und auf Heilmittel sinnen. 

Die Generalkongregation stand damit vor der Aufgabe, beiden Anliegen ge- 
recht zu werden, einmal Schwerpunkte zu setzen und Richtlinien zu geben für ein 
hier und heute gefordertes Apostolat und zugleich den •Geist des Ursprungs" 
(Vat. II, Perf. car. 2), das ignatianische Charisma in den Kommunitäten und Pro- 
vinzen zu erneuern. Beide Anliegen sind nicht voneinander zu trennen und waren 
zu einer Einheit zu integrieren. Ist das gelungen? 

2. Verlauf und Ergebnisse 

Zwei Punkte standen am Beginn der Arbeit: eine Gewissenserforschung über den 
gegenwärtigen Zustand des Ordens, über das, was zu loben und was zu beklagen 
ist, und die Wahl der vorrangigen Beratungsgegenstände, über die von Kommis- 
sionen Richtlinien, Weisungen und Dekrete erarbeitet werden sollten. Man beriet 
darüber in kleinen, internationalen Zirkeln und in den homogeneren Assistenz- 
gruppen. Die Gewissenserforschung war äußerst offen, ohne etwas zu verharm- 
losen. Aber man kam in der Auswertung vielfach nicht zu übereinstimmenden 
Urteilen. Das ungute Verhalten einzelner, ganzer Gruppen oder von Institutionen 
(Universitäten, Zeitschriften usw.) schien nur schwer vom notwendigen Freiheits- 
raum für neue Wege mit oft erstaunlich guten Erfahrungen, vor allem im Bereich 
des Apostolats, zu trennen zu sein. Vielleicht hat man darum die entsprechenden 
Papiere, die das Ergebnis dieser Überlegungen zusammenfaßten, zu schnell bei- 
seitegelegt - der Papst mußte gegen Ende der Kongregation noch einmal an seine 
diesbezüglichen, brieflich (15. 9. 1973) und mündlich (3. 12. 1974) geäußerten 
Mahnungen erinnern -, aber es hatte auch sein Gutes, daß man nicht bei einer 
Selbstbetrachtung hängen blieb, sondern sich möglichst bald in Sachkommissionen 
konkreten Fragenbereichen zuwandte, die die Zukunft des Ordens betrafen. 



Aus dem Leben der Kirche 140 

Hier ergab sich nun - allerdings erst nach einigen Wochen - für viele etwas 
Überraschendes, das so nicht vorprogrammiert gewesen war. Trotz der Fülle der 
Themen fand man zu einer alles umfassenden Mitte hin, zu einem einheitlichen, 
zentralen Programm, das in den großen und entscheidenden Dokumenten dieser 
Kongregation immer wiederkehrt und von verschiedenen Seiten her aufgegriffen 
wird4. Es hat wohl wenige Generalkongregationen gegeben, die sich in ihren Ar- 
beiten so sehr an einigen fundamentalen Ideen orientiert haben. So ergab es sich 
schließlich ganz von selbst und war es folgerichtig, daß gegen Ende der Kongre- 
gation eine Vorlage verabschiedet werden konnte, die die Frage der Identität des 
Ordens heute, entsprechend den Ideen und Anliegen der Hauptdekrete, aber zu- 
gleich in Rückbindung an den Wortlaut der Ursprungsdokumente des Ordens5 

in kurzen und prägnanten Sätzen neu zu beantworten versucht hat6. Wie kam es 
dazu? 

Schon in den Postulaten, vor allem aus den Ordensprovinzen Lateinamerikas 
und Ostasiens (merkwürdigerweise kaum Afrikas), aber auch aus mehreren Pro- 
vinzen Nordamerikas (einschließlich Kanadas) und Europas, war in der Frage der 
Vordringlichkeit der apostolischen Arbeiten in der heutigen Zeit der Einsatz für 
mehr soziale Gerechtigkeit, die Sorge für die Armen und Notleidenden, die Un- 
terprivilegierten und Versklavten der modernen Gesellschaft, ganz nach vorn ge- 
rückt worden, weil anders das Evangelium nicht mehr glaubhaft verkündet werden 
könne. Diese Einstufung hat schon ihre Vorläufer in der Enzyklika Johannes' 
XXIII. •Mater et magistra" und in der Konzilskonstitution •Gaudium es spes". 
Aber erst Papst Paul hat in seinen programmatischen Schreiben •Populorum pro- 
gressio" (1967) und •Octogesima adveniens" (1971) die ganze Dringlichkeit des 
sozialen Apostolats für die christliche Botschaft und den Auftrag der Kirche her- 
ausgestellt. Von daher kam dann wohl der Anstoß, daß die römische Bischofssyn- 
ode 1971 das Thema •Gerechtigkeit in der Welt" zu einem ihrer Beratungspunkte 
machte und das Ergebnis ihrer Beratungen in einem eigenen Dokument nieder- 
legte7. 

Mit Recht hat darum auch die Generalkongregation, entsprechend den zahlreich 
eingegangenen Postulaten, in den weltweiten sozialen Notständen der Zeit einen 
Anruf Gottes an die apostolische Bereitschaft des Ordens zu vernehmen gemeint. 

Sie wählte den •Einsatz für Gerechtigkeit" (promotio iustitiae) in Welt und Ge- 

4 Zu den wichtigen, hier berücksichtigten Dokumenten der 32. Generalkongregation gehö- 
ren vor allem folgende: a) Unsere Mission heute: Dienst am Glauben und Einsatz für die 
Gerechtigkeit; b) Über die brüderliche Einheit in der Gesellschaft Jesu (De unione ani- 
morum in Societate), Orientierungen und praktische Normen für das geistliche und kom- 
munitäten Leben; c) Über die Armut; d) Über die Einpflanzung des Glaubens und das 
christliche Leben (De opere inculturationis fidei et vitae christianae promovendo); e) Je- 
suiten heute (Jesuits today). 
5 Dazu gehören: das sogenannte Grundgesetz (lex fundamental), die •Formula Insti- 
tute, die von den Päpsten Paul III. und Julius III. gutgeheißen und gebilligt wurden, 
sowie die Satzungen der Gesellschaft Jesu (Konstitutionen). 
6 Textus declarationis: •Jesuits today". 
7 Römische Bischofssynode 1971, Der priesterliche Dienst I Gerechtigkeit in der Welt, hrsg. 
von der Deutschen Bischofskonferenz, Trier, 1972. 



Aus dem Leben der Kirche 141 

Seilschaft zur •vorrangigen Priorität" (prioritas prioritatum) der Apostolatsarbei- 
ten des Ordens. Damit sollte nach der Absicht vieler Delegierter aber nicht nur ein 
bevorzugtes Feld konkreter, im einzelnen noch näher zu bestimmender Sozial- 
arbeit abgesteckt werden. Der Einsatz für mehr soziale Gerechtigkeit sollte viel- 
mehr so etwas wie ein Horizont für alle Arbeiten des Ordens sein. Diese Idee 
kam dann tatsächlich in gewisser Weise auch zum Zug, ohne daß das von vorn- 
herein eingeplant gewesen wäre. Die entscheidenden Dokumente der Kongrega- 
tion sind im Horizont des Einsatzes für Gerechtigkeit zu lesen; sie nehmen auf 
jeden Fall immer wieder auf die getroffene Vorwahl Bezug. Das gilt vom Dekret 
•Über die Armut" ebenso wie von den Dekreten und Deklarationen über das 
geistliche und kommunitäre Leben (•De unione animorum in Societate Jesu"), 
über die Ausbildung, über die Einpflanzung der christlichen Botschaft in nicht- 
abendländische Kulturen (•De opere inculturationis fidei et vitae christianae pro- 
movendo") und über die Identität (•Jesuiten heute"). 

Die Schwierigkeit eines solchen Integrationsversuches bestand vor allem darin, 
die Vorrangigkeit der sozialen Gerechtigkeit auf dem Feld des Apostolats in Ein- 
klang zu bringen mit dem ersten und grundlegenden Auftrag der Kirche und dar- 
um auch des Ordens als einer Gemeinschaft von Priestern8, nämlich der direkten 
Evangelisation, der Glaubensverkündigung und der Sakramentenspendung. 
Wird dieser Auftrag durch die Gerechtigkeit als prioritas prioritatum des Ordens- 
apostolats nicht zurückgedrängt und für weniger wichtig gehalten, auch wenn in 
dieser Stunde der Menschheitsgeschichte die gesellschaftlichen Unrechtszustände 
wie nie zuvor offenkundig und bewußt geworden sind und zum Himmel schreien? 
Gerät die Heilsgerechtigkeit, von der Bibel und Überlieferung sprechen, gegen- 
über der innerirdischen sozialen Gerechtigkeit nicht in den Schatten? Man hat sich 
aufgrund vieler Diskussionen bemüht, beide Aufträge, zur Glaubensverkündi- 
gung und zum Sozialapostolat, aufs engste miteinander zu verbinden. Der Ein- 
satz für mehr Gerechtigkeit, so lautet die Formel, die in vielen Variationen wieder- 
kehrt, müsse in den Auftrag zur Glaubensverkündigung integriert werden; sie sei 
ein integraler Bestandteil der Glaubensverkündigung. Diese hinwiederum müsse 
sich im Einsatz für Gerechtigkeit als glaubhaft erweisen; das christliche, endzeit- 
liche Heil umfasse alle Dimensionen des menschlichen Lebens; die Veränderung 
der menschlichen Gesellschaft auf mehr Gerechtigkeit hin sei deshalb eine zeichen- 
hafte Vorwegnahme des Endgültigen, ein Hinweis auf die Fülle des Heils, die 
Gott allein schenken könne. 

Man kann sich fragen, ob der Kongregation der Aufweis der inneren Einheit 
von Glaubensverkündigung und Einsatz für soziale Gerechtigkeit gelungen sei, 
oder ob das Hauptdekret •Unser Apostolat heute. Dienst am Glauben und Ein- 
satz für Gerechtigkeit" nicht doch eine Verengung auf eine weithin ökonomisch 
verstandene Gerechtigkeit zeige. Bei einer solchen, ehrlich gestellten Frage, mag 
es immerhin ein Trost sein, daß es der römischen Bischofssynode von 1971, die in 

8 Vom priesterlichen Auftrag der Gesellschaft Jesu, nämlich der Glaubensverkündigung 
und der Sakramentenspendung, als erster Zielsetzung des Ordens, ist schon in nr. 1 der 
•Formula Instituti" die Rede. 



Aus dem Leben der Kirche 142 

ihrem Dokument •Gerechtigkeit in der Welt" vor der gleichen Schwierigkeit 
stand, u. E. noch weniger gelungen ist, die Einheit beider Aufträge der Kirche auf- 
zuzeigen, nämlich einerseits, Gottes Gerechtigkeit als Heil durch Christus zu ver- 
künden, anderseits und gleichzeitig zur Durchsetzung gesellschaftlicher Gerechtig- 
keit in dieser Welt aktiv beizutragen: beides gehört zu ihrem Heilsauftrag. Das 
Dekret der Generalkongregation kann sich bei diesem Vergleich durchaus sehen 
lassen, zumal es viel konkretere Handlungsanweisungen gibt. 

Von diesen Handlungsanweisungen für die Realisierung des Einsatzes für mehr 
Gerechtigkeit (im umfassenden, auch theologischen Sinn dieses Begriffs), die sich 
in den Hauptdekreten der Kongregation an vielen Stellen finden, soll nun noch 
die Rede sein. Die Kongregation war nämlich der Meinung, die von ihr getroffene 
Wahl eines in der gegenwärtigen Stunde fälligen Apostolats müsse eine Erneue- 
rung und einen grundlegenden Wandlungsprozeß herbeiführen, beim einzelnen, 
in den Kommunitäten und in den Institutionen des Ordens. Wie soll diese Er- 
neuerung, dieser Prozeß konkret aussehen? 

3. Wandlungsprozeß für den Weg in die Zukunft 

Als allererstes schien es der Generalkongregation für die Durchführung ihrer Be- 
schlüsse erforderlich, daß es im gesamten Orden, in den Provinzen und Kommu- 
nitäten, zu einer Bewußtseinsweckung und Sensibilisierung für das Thema •Dienst 
am Glauben und Einsatz für Gerechtigkeit" komme. Es gelte, die mannigfachen, 
gesellschaftlich und politisch bedingten Notstände der Menschen: Armut, Unter- 
drückung, Unfreiheit, Diskriminierung, Vereinsamung, Selbstentfremdung, Sinn- 
verlust des Lebens, Angst, den Mitbrüdern so vertraut zu machen, daß sich ein 
gemeinsames Verantwortungsbewußtsein bilde und eine gemeinsame Handlungs- 
bereitschaft heranwachse. Wo das der Fall sei, so meinte man, entdecke man in je- 
dem Land, auch in der Wohlstandsgesellschaft der Industrienationen, die sozial 
Schwachen und die Unwissenden, die Zurückgesetzten und wegen ihres Status 
Verachteten. Wenn sich dieser Menschen niemand annehme, würden sie im allge- 
meinen den Zugang zum Evangelium nicht finden und sich nicht mit Gott ver- 
söhnen lassen. Aus solcher Einsicht und dem Impuls des Evangeliums heraus 
müsse eine Überprüfung aller bisherigen Arbeiten erfolgen und müßten unter 
Umständen Strukturveränderungen auf Provinz- oder regionaler Ebene vorge- 
nommen werden. 

Wo der Orden dem Ruf-Gottes-heute nachkomme, müßten sich in Zukunft seine 
Mitglieder stärker mit den oben genannten Menschengruppen solidarisieren, für 
die Armen dasein und gegebenenfalls mit ihnen leben. Jeder Jesuit sollte irgend- 
wann einmal die Welt der Benachteiligten der Gesellschaft aus eigener Erfahrung 
kennenlernen. Das bedeute aber, daß schon die jungen Mitglieder frühzeitig an- 
geleitet würden, aus ihrer geistig-kulturellen (vielleicht auch ordensmäßigen) Iso- 
lierung herauszugehen. Die meisten Mitglieder kämen - gesellschaftlich und bil- 
dungsmäßig - aus bürgerlichen Schichten. Die Welt der Armen und überhaupt 
die moderne Welt mit ihrem Denken und Fühlen, mit ihren Hoffnungen und ihrer 



Aus dem Leben der Kirche 143 

Verzweiflung, mit ihrem rein säkularen Denken und ihren geheimen Sehnsüchten 
bleibe ihnen oft fremd. Viele Jesuiten lebten innerlich und ihrem Lebensstil nach 
weiterhin in der Welt, in der und mit der sie aufgewachsen seien. Wer ein sozia- 
les Apostolat fruchtbar ausüben wolle, müsse sich auf die Welt der Menschen ein- 
lassen, in die er geschickt werde. 

Hier spielen in den entsprechenden Dekreten zwei Begriffe eine Rolle: einmal 
die immersio bzw. die insertio in mundum, das Eintauchen bzw. die Einfügung in 
die Welt und die in- (oder ac-)culturatio, die Einpflanzung der christlichen Bot- 
schaft in die Kultur des Landes, in dem der Verkündiger lebt und wirkt. Beim 
ersten dieser Begriffe ist konkret gemeint, daß der Jesuit in das jeweilige geistige 
und gesellschaftliche Milieu, in dem er den Glauben durch seinen Einsatz für mehr 
Gerechtigkeit bezeugt, eingehen, seine Sprache und Sitten verstehen müsse. Im 
zweiten Fall ist in erster Linie an die nichtokzidentalen Kulturen (z. B. Asiens 
oder Afrikas, aber auch mancher Länder Lateinamerikas) gedacht; hier müsse 
eine neue Inkarnation nicht nur der Inhalte der christlichen Botschaft erfolgen, 
sondern auch des Kultes (Liturgie) und der Frömmigkeitsformen, wie sie schon 
von den Jesuiten des 16. und 17. Jahrhunderts (Ricci, de Nobili) mit Erfolg ver- 
sucht worden ist. 

Dieser Weg hat allerdings seine Schwierigkeiten und bringt Gefahren mit sich. 
Wer sich heute in ein unchristliches Milieu wagt, wer sich auf ein Gespräch mit 
Menschen anderer Religionen, mit dem marxistischen oder humanistischen Atheis- 
mus einläßt, muß in gewisser Weise seine eigene Welt verlassen, muß mit Spra- 
che und Denkweise des anderen so vertraut sein, daß er sie von innen her mit- 
vollzieht, soll alles mehr als ein intellektuelles Geplänkel sein. Die Erfahrung der 
letzten Jahre hat gezeigt, daß mancher dabei den eigenen Boden unter den Füßen 
verloren hat und nicht mehr zurückfand. 

Um dagegen einen Schutz zu bieten, hat die Generalkongregation stärker denn 
je die Notwendigkeit der eigenen brüderlichen Gemeinschaft betont. Die Kom- 
munität in der Gesellschaft Jesu wird zwar eine communitas ad dispersionem 
(eine Kommunität, von der aus man in die verschiedensten Orte und Arbeiten 
ausschwärmt) genannt; sie ist nicht um ihrer selbst willen da, nicht nach innen, 
sondern nach außen orientiert. Dennoch hat sie gerade als solche für den einzel- 
nen ihre unersetzliche Bedeutung. Der einzelne schafft es in einer säkularisierten 
Welt nicht mehr, seinen Glauben, seine Berufung, ohne Schaden zu erleiden, 
durchzuhalten. Er bedarf der Gleichgesinnten. Gegenüber einem tief eingewurzel- 
ten Vorurteil, das man der Gesellschaft Jesu gegenüber hat und das man oft genug 
auch aus den eigenen Reihen zu hören bekam (vielleicht noch mit der Rechtferti- 
gung: jeder müsse mit sich selbst fertig werden), Jesuiten seien Einzelgänger, 
wird nun herausgestellt, daß der Orden aus einem Freundeskreis entstanden sei 
und darum die Gefährtenschaft auf dem Wege, die sodalitas, zu seinem Wesen 
gehöre. Der einzelne, so wird in den Dekreten gesagt, sei immer nur Mitglied der 
Compania de Jesus als socius, in einer Gemeinschaft von Gefährten (Corpus soda- 
lium), die ihre Erfahrbarkeit und Greifbarkeit in jeder Kommunität, und ebenso 
in der Provinz und in der Einheit des ganzen Ordens finden müsse. Das bedeute 



Aus dem Leben der Kirche 144 

für jeden eine besondere Verantwortung für die mitbrüderliche Gemeinschaft, 
für den rechten Geist in der Gesellschaft Jesu und für das den Zeichen der Zeit, in 
denen sich Gottes Wille kundtue, entsprechende Apostolat. 

Zunächst zur Mitbrüderlichkeit: Ihr sollte u. a. die Lösung der Gradunter- 
schiede unter den Ordensmitgliedern dienen9. Wenn über zwei Drittel der Dele- 
gierten der Gewissensüberzeugung war, trotz der vorher geäußerten Bedenken 
des Papstes, in einer vorläufigen Abstimmung (durch die die Meinung der Kon- 
gregation getestet werden sollte) für eine tiefgehende Änderung der Struktur 
des Ordens zu plädieren, so geschah es aus der Einsicht in das Gewicht, das in der 
modernen Gesellschaft für ein gedeihliches Zusammenarbeiten vieler am selben 
Werk der Gleichheit aller Gefährten nicht nur hinsichtlich des religiösen Status, 
sondern auch hinsichtlich der Grundrechte (etwa Mitberatung, Mitbeteiligung 
an der Vorbereitung von Entscheidungen usw.) zukomme. 

Obwohl dieses Anliegen so, wie man es vorhatte, nicht verwirklicht werden 
konnte, wird doch im entsprechenden Dekret über die Mitgliedschaft im Orden, vor 
allem aber im Dekret über die mitbrüderliche Einheit sowie im Apostolatsdekret 
die Bedeutung der apostolischen Kommunität für die Gefährtenschaft in außer- 
ordentlich dringlicher Weise hervorgehoben. In allem, war darüber gesagt wird, 
werden in besonderer Weise die Laienbrüder miteinbezogen. Da ist die Rede vom 
gemeinsamen Noviziat, vom gemeinsamen Gebet und der gemeinsamen Eucha- 
ristie, vom gemeinsamen (geistlichen) Gespräch sowie vom Wert des Humanen 
im Zusammensein und -leben. Darüber hinaus wird das apostolische Gesprädi 
und die gemeinsame Planung der Arbeiten genannt, die sogenannte deliberatio 
communitaria, die zur gemeinsamen discretio spirituum (Unterscheidung der 
Geister im Sinne des Exerzitienbuches) aufsteigen könne. Alles dient wieder der 
apostolischen Aufgabe, für die der einzelne gestärkt und zugerüstet werden soll, 
immer so, daß die Arbeit des einzelnen, auch wo er auf einsamem Posten steht, 
eingebettet bleibt und immer neu eingebettet werden muß in das Gesamtaposto- 
lat, das vom Orden getragen und verantwortet wird. Der einzelne wird nie als 
solcher gesehen, sondern bleibt immer socius, Gefährte, und Glied eines Corpus, 
eines Leibes. 

Bei so viel Mitbrüderlichkeit und Gleichheit in Kommunität und Provinz ist es 
dann auffallend, wie sehr die Stellung des Obern herausgestellt wird. Hier 
wußte man sich an ein Wesenselement des ignatianischen Charismas verwiesen. In 
aller deliberatio communitaria (gemeinsame Überlegung der Kommunität) über 
Belange des Hauses und der apostolischen Werke und in allen Beratungsgre- 
mien kommt ihm die letzte Entscheidung zu. Das wird auch noch einmal für die 
römische Zentralleitung des Ordens betont. Die herausragende Stellung des 
Obern in der Gesellschaft Jesu, die jeden Kapitularismus verbietet, dient der 
größeren Mobilität und Flexibilität des Ordens sowie der apostolischen Frucht- 

9 Im Gesamt der Beratungsgegenstände der 32. Generalkongregation spielte die Frage der 
Gradunterschiede eine relativ bescheidene Rolle. Sie hat erst durch den ihretwegen ausge- 
lösten Konflikt mit dem Hl. Stuhl für den Verlauf der Kongregation eine so große Bedeu- 
tung gewonnen, so daß man aus den Zeitungsberichten entnehmen mußte, als sei sie das 
Kernproblem der ganzen Kongregation gewesen. 



Aus dem Leben der Kirche 145 

barkeit des einzelnen. Dieser soll sich darum seinem Obern eröffnen, um nicht nur 
in seinem persönlichen Leben, sondern auch in seinen apostolischen Arbeiten kla- 
rer den Willen Gottes hier und jetzt zu erkennen. Das sei ignatianisch. 

Und noch etwas soll die Kommunität und mit ihr den einzelnen Jesuiten wie- 
der stärker kennzeichnen: die apostolische Armut. •In Armut predigen", dieses 
ignatianische Wort wird öfter zitiert. Dem dient im neuen, auf der Kongrega- 
tion nach langen Vorarbeiten verabschiedeten Armutsrecht die Unterscheidung 
zwischen dem apostolischen Werk mit seinen finanziellen Notwendigkeiten, und 
der Kommunität, die in zeitgerechter Weise zur Armut der früheren Profeß- 
häuser verpflichtet wird, zu einer Armut der kleinen Leute mit bescheidenem Le- 
bensstil. Im Zusammenhang mit dem Einsatz für mehr Gerechtigkeit als Priori- 
tät und Horizont des gesamten Apostolats sowie mit der Einwurzelung in die 
Welt der Armen wird mit dem neuen Armutsrecht noch einmal ein Grundzug des 
Ordens auf dem Weg in die Zukunft gekennzeichnet. Seine Mitglieder sollen nicht 
von einem elitären Bewußtsein geprägt sein, sondern einfacher und bescheidener 
werden, sich allen Menschen gegenüber brüderlich verhalten, Gastfreundschaft 
üben, zur Zusammenarbeit mit anderen bereit sein. In der heutigen Generation, 
sagte man, sei in dieser Hinsicht schon ein erheblicher Wandel festzustellen. 

Alles in allem: hoch gesteckte Ziele, die sich in den kommenden Jahren erst 
noch als real erweisen müssen. 

4. Das Eingreifen des Hl. Stuhles 

Das Eingreifen des Papstes (durch seine Mitarbeiter und auch persönlich) in die 
Arbeiten der Generalkongregation kam nicht plötzlich. Es hatte schon eine längere 
Vorgeschichte. In seiner Ansprache vom 3. Dezember 1974 an die Delegierten der 
32. Generalkongregation erwähnte der Papst mehrere Briefe seines Staatssekre- 
tärs, des französischen Kardinals Villot, an den Ordensgeneral, durch die er die- 
sem seine Besorgnisse kundtun ließ wegen der Entwicklung des Ordens in den 
nachkonziliaren Jahren10. Soweit man weiß, wurde darin schon lebhafte Klage 
geführt wegen Äußerungen und Veröffentlichungen mancher Jesuiten in funda- 
mentalen Fragen des Glaubens und des Ordenslebens sowie über die abnehmende 
Disziplin im Orden und die Gefahr des eindringenden Weltgeistes. Die gleichen 
Besorgnisse finden sich, wenn auch in allgemeinerer Form, in einem Brief des 
Kardinalstaatssekretärs vom 18. 4. 1972 und schließlich des Papstes selbst vom 
15. 9. 1973, die beide den Ordensmitgliedern mitgeteilt wurden. Der Papstbrief 
fiel in die letzte Phase der Vorbereitung der Generalkongregation; er sollte ohne 
Zweifel die Aufmerksamkeit aller Ordensmitglieder, vor allem der in beson- 
derer Weise Verantwortlichen, noch einmal wecken. Auf diese Briefe Bezug neh- 
mend, wiederholte der Papst in seiner 70minütigen Ansprache vom 3. Dezember 
1974 seine Mahnungen und bat eindringlich, daß man sie beachten möge. Bei 
dieser Gelegenheit deutete er zum ersten Male an, daß die Grundstruktur der Ge- 

10 Vgl. •L'Osservatore Romano" vom 4. Dez. 1974, S. 1 bzw. S. 3 (ital. Text). 



Aus dem Leben der Kirche 146 

Seilschaft Jesu, die für die feierliche Profeß das Priestertum fordert, da das spezi- 
fische Apostolat des Ordens nur von Priestern ausgeübt werden könne, unbedingt 
erhalten bleiben müsse. Damit war einschlußweise gesagt, daß die Ausdehnung 
des besonderen Papstgelübdes auf Nicht-Priester von ihm nicht gewünscht würde. 
Diese Interpretation wurde am gleichen Tag von Kardinal Villot an P. Arrupe 
bestätigt. 

Damit stand die Kongregation vor einer schweren Entscheidung. Einerseits 
hatte das Papstwort für sie, auch wenn es vielen noch nicht definitiv zu sein schien, 
mindestens einen sehr ernst zu nehmenden Weisungscharakter. Das eventuelle 
Vorhaben, die Gradunterschiede im Orden abzuschaffen oder wesentlich zu ver- 
ringern, verstieß eindeutig gegen das •Grundgesetz" des Ordens, die •Formula 
Instituti". Da dieses Grundgesetz päpstlichen Rechtes ist, bedurfte es zu einer 
grundlegenden Änderung der ausdrücklichen Genehmigung des Papstes. Wenn 
darum der Papst im vorhinein zu der schon im Raum stehenden Frage Stellung 
nahm, handelte er durchaus im Rahmen seines Rechtes. Anderseits glaubte die 
Kongregation im Lauf ihrer Beratungen, wenigstens zu ihrem größeren Teil, 
immer mehr zu der Überzeugung gekommen zu sein, daß der streng priesterliche 
Charakter des Ordens, an dem niemand zu rütteln gedachte, durchaus mit der 
religiösen und in einem gewissen Grad auch rechtlichen Gleichstellung aller Or- 
densmitglieder, einschließlich der Laienbrüder, vereinbar sei. Zudem war man 
der Meinung, daß die apostolischen •Sendungen", die das eigentliche Objekt des 
besonderen Papstgelübdes sind11, in vielen Fällen auch von Laien ausgeführt 
werden können, wenn immer man ernst nimmt, was das II. Vat. Konzil über das 
Apostolat der Laien gesagt hat, und wenn man bedenkt, daß in der heutigen Pa- 
storal vieles von Laien getan wird, was früher nur von Priestern getan wurde oder 
getan werden durfte. Und noch ein Letztes: Die Konstitutionen des hl. Ignatius 
sehen, entsprechend einer alten Ordenstradition ausdrücklich vor, daß der Unter- 
gebene bei seinem Obern vorstellig werden kann, wenn er glaubt, eine andere 
Meinung als dieser hinsichtlich eines Auftrages haben zu müssen, falls er nur die 
Bereitschaft hat, auf jeden Fall sein Wollen dem des Obern zu unterstellen12. 

Das war die Situation, als man nach langen Debatten in Sprachzirkeln und 
im Plenum am Nachmittag des 22. Januar zur geheimen Abstimmung schritt. 
Die Spannung unter den Delegierten war spürbar; jeder wußte, daß es um eine 
Gewissensentscheidung ging, die nach mehreren Seiten große Konsequenzen nach 
sich ziehen würde. Von den 15 Vorschlägen, über die abgestimmt werden sollte, 
lauteten die drei ersten und entscheidenden Fragen: 1. Stimmt die Kongregation 
aus inneren Gründen oder aus der Natur der Sache für die Abschaffung der Grade, 
so daß alle Jesuiten die gleichen vier Gelübde ablegen, in der Überzeugung, daß 
dabei der priesterliche Charakter der Gesellschaft erhalten werden kann und 
muß? 2. Stimmt die Kongregation für die Abschaffung der Grade, auch unter Be- 
rücksichtigung der Meinung und augenblicklichen Situation der Gesellschaff? 
3. Stimmt die Kongregation dafür, die Meinung der Generalkongregation offi- 

11 Vgl. die Konstitutionen SJ P. VII, c. 2, nr. 605. 
12 Ebd. P. VII, c. 2, nr. 627. 



Aus dem Leben der Kirche 147 

ziell dem Papst vorzutragen? - Alle drei Fragen wurden mit über Zweidrittel- 
mehrheit bejaht. Nachdem man zwischen den einzelnen Wahlgängen immer 
wieder für eine Weile gebetet hatte, nahm man die Ergebnisse mit sichtlichem 
Ernst schweigend zur Kenntnis. Man wird diese Stunde nicht so leicht vergessen. 

Der Hl. Vater war von dieser Testwahl, die keinerlei endgültigen Charakter 
hatte, schmerzlich berührt. Er hatte den Eindruck, daß man seine ausdrückliche 
Weisung in den Wind geschlagen hatte, und ließ über diesen Einzelfall hinaus 
die Kongregation sein Mißtrauen gegen bestimmte Einstellungen und Trends in 
ihren Reihen wissen. Darauf reagierte ihrerseits die Generalkongregation mit 
Bestürzung und Ratlosigkeit. Es wurden Stimmen laut, die Kongregation zu un- 
terbrechen. Die Mehrheit war nach wie vor der Meinung, ein Recht, ja eine Ver- 
pflichtung zu dieser Diskussion und Abstimmung gehabt zu haben. Schließlich 
überwand man aber alle Resignation, und in der nie in Frage gestellten Bereit- 
schaft, sich der Entscheidung des Papstes zu fügen, wurden die letzten Tage der 
Kongregation, deren Ende noch einmal hinausgeschoben wurde, dazu benutzt, den 
Erwartungen des Papstes mehr zu entsprechen. Es wurden an einzelnen Dekreten 
noch zahlreiche Korrekturen vorgenommen und einige neue Texte erarbeitet. So 
wurde es denn zum Schluß wieder heller. Der Ordensgeneral wurde mit seinen 
Assistenten noch einmal vom Papst empfangen, und die schriftlich gegebene 
Schlußansprache des Papstes an die Kongregation war sehr versöhnlich. Aller- 
dings betonte er darin, daß er auch weiterhin die Entwicklung des Ordens auf- 
merksam verfolgen werde. Er fühle sich als Hüter und Treuhänder der Ur- 
sprungsdokumente des Ordens. 

Schaut man von hierher noch einmal auf den Verlauf der Kongregation zurück, 
dann kann man vielleicht sagen: Der Konflikt hat die Delegierten sich enger um 
ihren General scharen lassen, aber zugleich wurde auch ihr kirchlicher Sinn we- 
sentlich vertieft. Man schied voneinander mit der Erkenntnis, daß der Orden 
ohne enge Bindung an die Kirche und ihr Oberhaupt in seiner apostolischen Wirk- 
samkeit weit zurückfallen würde, daß aber auch der Hl. Stuhl wegen des großen 
Einflusses der Gesellschaft Jesu auf die enge Bindung des Ordens an die Kirche 
nicht verzichten könne. 

Werden die Beschlüsse der Generalkongregation jenen Wandlungsprozeß 
einleiten, von dem oben die Rede war? Viele der Delegierten setzen aus dem 
tiefen Eindruck heraus, den sie von der Kongregation mitgenommen haben, eine 
große Hoffnung darauf. Die menschliche, mitbrüderliche und spirituelle Atmo- 
sphäre und auch das Arbeitsklima waren vorbildlich. Aber eine Frage ist ge- 
blieben: Wird der schon in seinen Anfängen bedrohte Dialog mit dem Hl. Stuhl 
eine gelöstere Fortsetzung finden? Nichts schiene notwendiger als dies. Auf jeden 
Fall wird man schon heute sagen können, daß diese Kongregation wegen der 
Schwierigkeiten, die sie begleiteten, ihre Spuren in Kirche und Orden hinter- 
lassen wird. 

Friedrich Wulf SJ 




