
LITERATURBERICHT 

Muß man an den Teufel glauben ? 

Zu einem neueren Buch 

Schon einmal hat eine Veröffentlichung des Tübinger Alttestamentiers H. Haag 
über die Existenz des Teufels aus alttestamentlicher Sicht erheblichen Staub auf- 
gewirbelt. Es handelt sich um die 1969 erschienene Meditation •Abschied vom 
Teufel". Was H. damals in vulgarisierender und darum verkürzender Darstellung 
als These aufgestellt hatte, möchte er nun, zusammen mit anderen Mitarbeitern, 
auf eine solide wissenschaftliche Grundlage stellen1. Der Leser sollte sich dabei 
nicht von der bewußt etwas provokativ gestalteten äußeren Präsentation des Bu- 
ches irremachen lassen, ebensowenig von dem etwas unsauber formulierten Titel - 
fragt man sich doch, ob hier die Überzeugung von der Existenz geschaffener böser 
Geister und der Glaube an solche Geister ohne weiteres in eins gesetzt werden 
sollen. In seinen Einzelbeiträgen handelt es sich hier zweifellos um ein ernstzu- 
nehmendes wissenschaftliches Werk. 

Folgen wir kurz Aufbau und Gedankengang des Sammelbandes, bevor wir uns 
einigen kritischen Fragen zuwenden. In einem kurzen Vorwort und einer Hin- 
führung •Zum Thema" erklärt H. Haag, wie es zu der Fragestellung kam und 
wie sie angepackt werden soll. Die Frage nach der Existenz geschaffener böser, d. h. 
gefallener Geister, ist nach ihm sowohl notwendig als auch erlaubt. Die Notwendig- 
keit ergibt sich schon vom Problem des Bösen her, das eine der zentralen Aufgaben 
der Theologie bleiben muß und auf das der traditionelle Teufelsglaube eine Ant- 
wort zu geben versuchte - eine Antwort, die freilich das Problem eher verschiebt 
als löst. Die Erlaubtheit läßt sich u. a. aus der Auf f orderung des II. Vatikanischen 
Konzils ableiten (Gaudium et Spes, n. 21), den Inhalt der christlichen Offenbarung 
und deren Verkündigung immer wieder neu mit den Ergebnissen der Profan- 
wissenschaften zu vergleichen und zu konfrontieren. In unserem Falle heißt dies, die 
kirchliche Lehre vom Bösen und seiner Herkunft zu konfrontieren mit den Er- 
klärungen, die uns in dieser Frage die Psychologie, die Vererbungslehre und die 
Soziologie an die Hand geben. Wenn wir heute Krankheiten wie Krebs oder Grippe 
nicht mehr auf Dämonen zurückführen, können wir dann an der Rückführung des 
moralischen Übels auf den Teufel oder Dämonen festhalten? Die Frage stellt sich 
in aller Schärfe. 

In einem ersten Hauptteil behandeln H. Haag und Katharina Elliger •Die tra- 
ditionelle Lehre vom Teufel" aus katholischer und evangelischer Sicht. Grundlage 
der Untersuchung bilden sowohl die Dogmatik wie auch die Katechese, die Litur- 
gie, das Gebet und schließlich das Lehramt. Es zeigt sich, daß die katholische Lehre 
vom Teufel und seiner Rolle bei der Verursachung des Bösen bis zum II. Vatikani- 

1 Haag, Herbert, Hrsg., Teufelsglaube. Tübingen, Katzmann Verlag, 1974. 544 S., geb. 
DM 56,-. 



Literaturbericht 153 

sehen Konzil (vgl. •Lumen gentium" 17; •Gaudium et Spes" 22; Missionsdekret 9) 
relativ konstant blieb, dann allerdings einer etwas nuancierteren Betrachtungs- 
weise wich, die erstmals die Frage aufkommen ließ, ob mit der Äußerung des 
IV. Laterankonzils (1215) über Gott als Schöpfer der sichtbaren und der unsicht- 
baren Welt wirklich eine Definition über die Tatsächlichkeit geschaffener reiner 
(und damit u. a. auch böser) Geister impliziert sei. In der neueren protestantischen 
Theologie zeigt sich eine viel größere Freiheit. Namentlich in der Bultmannschule 
wird die Frage nach dem Teufel kaum noch gestellt. Doch erhält sich daneben 
durchaus die traditionelle Überzeugung von der Existenz geschaffener böser Gei- 
ster, vor allem dort, wo Bultmanns Entmythologisierung und •existentiale Inter- 
pretation" des Neuen Testaments abgelehnt wird, wobei die apokalyptischen Er- 
fahrungen der nationalsozialistischen Ära mitgespielt haben mögen. 

In einem breitangelegten Abschnitt über •Dämonen und Satan im Alten Testa- 
ment" untersucht Haag selber alle einschlägigen Texte und kommt zu dem Ergeb- 
nis, daß die Vorstellung von einem himmlischen Ankläger oder Satan wohl erst 
unter iranischem Einfluß in nachexilischer Zeit ins Alte Testament eingedrungen 
ist und dort niemals zentrale Stellung erhalten hat. Insbesondere kennt das Alte 
Testament noch nicht die Vorstellung von Satan als dem Verursacher des Bösen 
oder Versucher zum Bösen. In einem Exkurs versucht H. zu zeigen, daß auch die 
Paradiesesschlange in der Sündenfallgeschichte von Gen 2-3 (J) ursprünglich 
keine Personifikation des Teufels meint, vielmehr Symbol des im Menschen schlum- 
mernden Hanges zum Bösen, d. h. zum Ungehorsam sei. Diese Deutung erhält 
durch die religionsgeschichtliche Einordnung ein starkes Gewicht. Freilich hätte 
man die Frage nach dem Bösen und seiner Herkunft in f rühalttestamentlicher Zeit 
nicht einfach mit der Frage nach dem Satan oder den Dämonen gleichsetzen dür- 
fen, vielmehr die vom Alten Testament übernommenen Restvorstellungen von 
einem Dualismus einbeziehen müssen, wie sie in der Rede von der Urflut, vom 
Leviathan, von den Todeswassern usw. zum Ausdruck kommen (Hinweis meines 
alttestamentlidien Kollegen N. Lohfink). 

Breit angelegt ist auch der Beitrag des Assistenten von H. Haag, M. Limbeck, 
über •Satan und das Böse im Neuen Testament". Es handelt sich hier um eine auf 
längeren Vorarbeiten basierende ausführliche Monographie, die auch unabhängig 
von der Gesamtbeurteilung des Buches ihren Wert behalten wird. Das Haupt- 
ergebnis dieses Abschnittes ist, daß Jesus kaum vom Satan spricht, wenn er auch 
von seiner Existenz überzeugt zu sein scheint. Nach Lk 10,18 ist der Satan - als 
Ankläger der Menschen vor Gott - durch das Kommen Jesu gestürzt. Hier 
liegt der innere Grund dafür, daß Jesus ihm offenbar weiter keine Bedeutung bei- 
mißt. Wenn die Untersuchungen Limbecks sich bewahrheiten, dann hätten wir in 
diesem Lukaswort das einzige authentische Logion Jesu über den Satan, von dem 
wir überdies nicht den ursprünglichen Kontext besitzen. Auch bei Paulus hat der 
Satan keinen zentralen Stellenwert, anders als etwa im deuteropaulinischen Schrift- 
tum und namentlich in den johanneischen Schriften. In den letzteren wird denn 
auch das Böse ganz klar auf den Bösen zurückgeführt, freilich unter nachweis- 
barem außerbiblischem Einfluß. 



Literaturbericht 154 

Den Schluß des Buches bildet ein vierter Hauptteil über die •Auswirkungen des 
Teufelsglaubens". Hier zeigt sich erneut die Ambivalenz des Titels •Teufelsglau- 
ben", von der eingangs die Rede war. Bis in unsere Zeit hinein reicht die Praxis 
von Exorzismen, von denen Haag drei Fälle beschreibt und analysiert. Die folgen- 
den Abschnitte greifen weiter in die Vergangenheit zurück und sind den Hexen 
sowie dem •Teufel und (den) Juden" gewidmet (B. Lang). Hier wird eins der 
düstersten Kapitel der Kirchengeschichte aufgeschlagen. Natürlich wollen die Ver- 
fasser nicht behaupten, daß die Überzeugung von der Existenz geschaffener böser 
Geister zu Hexenwahn und Hexen- bzw. Judenverfolgung führen mußte, den- 
noch wird man sich der geschichtlichen Tatsache nicht verschließen können, daß 
die Furcht vor Hexen und Dämonen im Laufe der Kirchengeschichte bis tief in die 
Neuzeit hinein unvorstellbare menschliche Grausamkeit hervorgebracht und damit 
eben jenes im Menschen zur Entfaltung gebracht hat, vor dem er sich schützen 
wollte. Ein Schlußabschnitt ist dem Satanismus gewidmet, der in der Verehrung 
Satans als des Gegengottes und in der Verherrlichung der rücksichtslosen mensch- 
lichen Triebentfaltung bis in die Gegenwart hineinreicht und so den •Teufels- 
glauben" im strengen Sinne als eine Gefahr auch des gegenwärtigen geschicht- 
lichen Augenblicks aufweist. 

Der Versuch, der •Teufelsfrage" mit den Mitteln sauberer theologischer Unter- 
suchungen zu Leibe zu rücken, ist sehr zu begrüßen. Nichts kann hier so schädlich 
sein wie Nebelwände vorgefaßter Meinungen. Freilich stellt sich die Frage, ob vor 
der Gesamtplanung des Buches genügend hermeneutische Überlegungen angestellt 
wurden, die die Argumentationskraft des ganzen sichern. Rein äußerlich fällt auf, 
daß sich in dem ganzen über 500 Seiten starken Sammelband wohl ein Schrift- 
argument und eine Darstellung von Lehramt und Tradition findet, nicht aber eine 
eigentliche •ratio theologica". Hier scheint mir die größte Schwäche des vorliegen- 
den Bandes zu liegen. Es genügt m. E. nicht, die Existenz des Teufels oder anderer 
geschaffener böser bzw. gefallener Geister dadurch aus der Welt schaffen zu wol- 
len, daß man innerhalb des Alten Testamentes auf die periphere Rolle Satans und 
der Dämonen hinweist oder im Neuen Testament zeigt, daß Jesus nur selten vom 
Satan spricht und auch Paulus ihm eine geringere Rolle zuweist als seine Schule. 
Weiter führt schon die Beobachtung, daß die Annahme von Dämonen und Teu- 
feln nicht auf das Christentum beschränkt ist und sich mannigfach in nichtchrist- 
lichen Religionen nachweisen läßt. Eben hier hätte die theologische Argumentation 
im strengen Sinne anzusetzen. Sie hätte auszugehen vom spezifischen Inhalt der 
christlichen Offenbarung als Selbstoffenbarung Gottes, wie ihn im Anschluß an 
das Erste Vatikanische Konzil das Zweite Vatikanum neu hervorgehoben hat (vgl. 
Dei Verbum, n. 2: •Gott hat in seiner Güte und Weisheit beschlossen, sich selbst 
zu offenbaren und das Geheimnis seines Willens kundzutun ..."). Sinn der christ- 
lichen Offenbarung ist es also nicht, den Menschen über das Vorhandensein un- 
sichtbarer Wesen aufzuklären, sondern ihm die Selbsterschließung Gottes mitzu- 
teilen, die im Glauben angenommen und in der Liebe beantwortet wird. Wenn 
Haag auf S. 26 meint, daß die •Kriterien der Verbindlichkeit biblischer Aussagen" 
für den Bibelwissenschaftler •nur schriftimmanent sein können", so stellt er damit 



Buchbesprechungen 155 

ein Prinzip auf, das nicht ohne weiteres einleuchtet. Selbstverständlich darf der 
Exeget nicht ohne weiteres dogmatische Sätze in die Schrift hinein rückprojizieren. 
Auf der anderen Seite kann das Urteil über die Zugehörigkeit einer Schriftaussage 
zum depositum fidei aber nicht ohne fundamentaltheologische und dogmatische 
Überlegungen gefällt werden. 

Letztlich ist die Frage nach der Existenz des Teufels kein rein exegetisches und 
kein mit rein exegetischen Mitteln zu lösendes Problem. Dies zu meinen, wäre 
biblischer Fudamentalismus. Wenn das umstrittene Buch von Haag es erreicht 
haben sollte, einen Anstoß zu einem erneuten Überdenken des Verhältnisses von 
Exegese und Dogmatik gegeben zu haben, hätte es - über den Beitrag zu der be- 
handelten Sachfrage hinaus - einen wertvollen Dienst geleistet. 

Johannes Beutler SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologische Fragen 

Rahner, Karl: Vorfragen zu einem öku- 
menischen Amtsverständnis (Quaesti- 
ones Disputatae 65). Herder, Freiburg 
- Basel - Wien 1974. 94 S., kart. DM 
12,80. 

Der Titel dieses Bändchens läßt fragen, ob 
Rahner nicht hoffnungslos zu spät kommt 
in einem Moment, wo andere Theologen 
die Frage theologisch für gelöst, oder bes- 
ser: für überholt erklären und zur prakti- 
schen Anerkennung der Ämter aufrufen. 
Aber die vorliegenden Äußerungen, die 
ganz bewußt ihren entwurfhaften Ver- 
suchs- und Werkstattcharakter erkennen 
lassen, machen dem Leser rasch und über- 
zeugend klar, wieviel an Voraussetzungen 
zu klären, an Möglichkeiten zu bedenken 
ist, stellt man sich nicht auf irgendeine ab- 
strakte Basis von theoretischem Christen- 
tum, sondern an die bestimmte Stelle einer 
konkreten Kirche mit ihrer faktischen 
Theologie. 

Aber Rahner will nicht entmutigen, son- 
dern ganz im Gegenteil mit einer Fülle 
neuer Ideen zum Mitdenken einladen. 
Und es macht Spaß, sich auf die vorge- 

schlagenen Wege und Experimente einzu- 
lassen, um eingefahrene Denkgewohnhei- 
ten aufzulockern (vgl. 20). Die Sache wird 
trotzdem nicht zur unverbindlichen Spie- 
lerei, wenn man über ein •Wesensrecht'' 
der Kirche nachdenken soll, das in Analo- 
gie zum Naturrecht bestimmt die hierar- 
chische Struktur von Kirche überhaupt 
grundlegt; wenn es um die gemeinsame 
Heilswirklichkeit getrennter Kirchen geht 
sowie um den geschichtlichen Gestaltwan- 
del der Sakramente. Versucht man die ver- 
schiedenen Ansätze mit Rahner selbst zu- 
sammenzufassen, dann ließe sich sagen: 
hier wird praktisch geprüft und gezeigt, 
wie dem aus der östlichen Theologie stam- 
menden alten Begriff der ,ökonomie' 
•theologische Begründung und ein theolo- 
gisches Gewicht" (64) gegeben werden 
kann. Daß dabei oft Grenzfälle den Ge- 
dankengang illustrieren, liegt im Wesen 
des Begriffs und an der zu verhandelnden 
Sache. Das ist auch in dem angehängten 
Exkurs über Interkommunion (79-93) nicht 
anders, aber beim Versuch, Grenzen zu 
überwinden, unvermeidlich. Grenzfälle 
sind eben nicht unbedingt belanglose 
Randfälle. 




