LITERATURBERICHT

MuB man an den Teufel glauben:

Zu einem neueren Buch

Schon einmal hat eine Verdffentlichung des Tibinger Alttestamentlers H. Haag
tber die Existenz des Teufels aus alttestamentlicher Sicht erheblichen Staub auf-
gewirbelt. Es handelt sich um die 1969 erschienene Meditation ,, Abschied vom
Teufel”. Was H. damals in vulgarisierender und darum verkiirzender Darstellnng
als These aufgestellt hatte, mochte er nun, zusammen mit anderen Mitarbeitern,
auf eine solide wissenschaftliche Grundlage stellent. Der Leser sollte sich dabei
nicht von der bewufit etwas provokativ gestalteten duferen Prisentation des Bu-
ches irremachen lassen, ebensowenig von dem etwas unsauber formulierten Titel —
fragt man sich doch, ob hier die Uberzeugung von der Existenz geschaffener béser
Geister und der Glaube an solche Geister ohne weiteres in eins gesetzt werden
sollen. In seinen Einzelbeitrdgen handelt es sich hier zweifellos um ein ernstzu-
nehmendes wissenschaftliches Werk.

Folgen wir kurz Aufbau und Gedankengang des Sammelbandes, bevor wir uns
einigen kritischen Fragen zuwenden. In einem kurzen Vorwort und einer Hin-
fihrung ,Zum Thema“ erkldrt H. Haag, wie es zu der Fragestellung kam und
wie sie angepackt werden soll. Die Frage nach der Existenz geschaffener boser, d. h.
gefallener Geister, ist nach ihm sowobl notwendig als auch erlaubt. Die Notwendig-
keit ergibt sich schon vom Problem des Bosen her, das eine der zentralen Aufgaben
der Theologie bleiben mufl und auf das der traditionelle Tenfelsglaube eine Ant-
wort zu geben versuchte — eine Antwort, die freilich das Problem cher verschicbt
als 16st. Die Erlaubtheit 148t sich u. a. ans der Aufforderung des I1. Vatikanischen
Konzils ableiten (Gaudium et Spes, n. 21), den Inhalt der christlichen Offenbarung
und deren Verkiindigung immer wieder neu mit den Ergebnissen der Profan-
wissenschaften zu vergleichen und zu konfrontieren. In unserem Falle heifit dies, die
kirchliche Lehre vom Bésen und seiner Herkunft zo konfrontieren mit den Er-
kldrungen, die uns in dieser Frage die Psychologie, die Vererbungstehre und die
Soziologie an die Hand geben. Wenn wir heute Krankheiten wie Krebs oder Grippe
nicht mehr auf Ddmonen zuriickfithren, kénnen wir dann an der Riickfithrung des
moralischen Ubels auf den Teufel oder Ddmonen festhalten? Die Frage stellt sich
in aller Scharfe.

In einem ersten Hauptteil behandeln H. Haag und Katharina Elliger ,Die tra-
ditionelle Lehre vom Teufel“ aus katholischer und evangelischer Sicht. Grundlage
der Untersuchung bilden sowohl die Dogmatik wie auch die Katechese, die Litur-
gie, das Gebet und schliefllich das Lehramt. Es zeigt sich, daf} die katholische Lehre
vom Teufel und seiner Rolle bei der Vernrsachung des Bésen bis zum I1. Vatikani-

! Haag, Herbert, Hrsg., Teufelsglaube. Tiibingen, Katzmann Verlag, 1974, 544 S., geb.
DM 56,-.



Literaturbericht 158

schen Konzil (vgl. ,Lumen gentium* 17; ,Gaudium et Spes“ 22; Missionsdekret 9)
relativ konstant blieb, dann allerdings einer etwas nuancierteren Betrachtungs-
weise wich, die erstmals die Frage aufkommen lieff, ob mit der Auflerung des
IV. Laterankonzils (1215) iiber Gott als Schépfer der sichtbaren und der unsicht-
baren Welt wirklich eine Definition iiber die Tatsdchlichkeit geschaffener reiner
(und damit u. a. auch béser) Geister impliziert sei. In der neueren protestantischen
Theologie zeigt sich eine viel grofiere Freiheit. Namentlich in der Bultmannschule
wird die Frage nach dem Teufel kaum noch gestellt. Doch erhilt sich daneben
durchaus die traditionelle Uberzeugung von der Existenz geschaffener boser Gei-
ster, vor allem dort, wo Bultmanns Entmythologisierung und ,existentiale Inter-
pretation” des Neuen Testaments abgelehnt wird, wobei die apokalyptischen Er-
fahrungen der nationalsozialistischen Ara mitgespielt haben mégen.

In einem breitangelegten Abschnitt iber ,Ddmonen und Satan im Alten Testa-
ment“ untersucht Haag selber alle einschligigen Texte und kommt zu dem Ergeb-
nis, dafl die Vorstellung von einem himmlischen Anklager oder Satan wohl erst
unter iranischem Einfluf} in nachexilischer Zeit ins Alte Testament eingedrungen
ist und dort niemals zentrale Stellung erhalten hat. Insbesondere kennt das Alte
Testament noch nicht die Vorstellung von Satan als dem Verursacher des Bosen
oder Versucher zum Bdsen. In einem Exkurs versucht H. zu zeigen, daf} auch die
Paradiesesschlange in der Siindenfallgeschichte von Gen 2-8 (]) urspriinglich
keine Personifikation des Teufels meint, vielmehr Symbol des im Menschen schlum-
mernden Hanges zum Bosen, d. h. zum Ungehorsam sei. Diese Deutung erhalt
durch die religionsgeschichtliche Einordnung ein starkes Gewicht. Freilich hitte
man die Frage nach dem Bésen und seiner Herkunft in frihalttestamentlicher Zeit
nicht einfach mit der Frage nach dem Satan oder den Damonen gleichsetzen diir-
fen, vielmehr die vom Alten Testament iibernommenen Restvorstellungen von
einem Dualismus einbeziehen miissen, wie sie in der Rede von der Urflut, vom
Leviathan, von den Todeswassern usw. zum Ausdruck kommen (Hinweis meines
alttestamentlichen Kollegen N. Lohfink).

Breit angelegt ist auch der Beitrag des Assistenten von H. Haag, M. Limbeck,
iiber ,Satan und das Bose im Neuen Testament®. Es handelt sich hier um eine auf
langeren Vorarbeiten basierende ausfiihrliche Monographie, die auch unabhingig
von der Gesamtbeurteilung des Buches ithren Wert behalten wird. Das Haupt-
ergebnis dieses Abschnittes ist, dafl Jesus kaum vom Satan spricht, wenn er auch
von seiner Existenz iiberzeugt zu sein scheint. Nach Lk 10, 18 ist der Satan — als
Ankldger der Menschen vor Gott ~ durch das Kommen Jesu gestiirzt. Hier
liegt der innere Grund dafir, daf Jesus ihm offenbar weiter keine Bedeutung bei-
mifit. Wenn die Untersuchungen Limbecks sich bewahrheiten, dann hétten wir in
diesem Lukaswort das einzige authentische Logion Jesu iiber den Satan, von dem
wir iberdies nicht den urspriinglichen Kontext besitzen. Auch bei Paulus hat der
Satan keinen zentralen Stellenwert, anders als etwa im deuteropaulinischen Schrift-
tum und namentlich in den johanneischen Schriften. In den letzteren wird denn
auch das Bose ganz klar auf den Bésen zuriickgefihrt, freilich unter nachweis-
barem auflerbiblischem Einflufi.



Literaturbericht 154

Den Schluf des Buches bildet ein vierter Hauptteil iiber die , Auswirkungen des
Teufelsglaubens®. Hier zeigt sich erneut die Ambivalenz des Titels , Teufelsglaun-
ben“, von der eingangs die Rede war. Bis in unsere Zeit hinein reicht die Praxis
von Exorzismen, von denen Haag drei Falle beschreibt und analysiert. Die folgen-
den Abschnitte greifen weiter in die Vergangenheit zuriick und sind den Hexen
sowie dem ,Teufel und (den) Juden“ gewidmet (B. Lang). Hier wird eins der
distersten Kapitel der Kirchengeschichte aufgeschlagen. Natiirlich wollen die Ver-
fasser nicht behaupten, dafl die Uberzeugung von der Existenz geschaffener béser
Geister zu Hexenwahn und Hexen- bzw. Judenverfolgung filhren mufite, den-
noch wird man sich der geschichtlichen Tatsache nicht verschliefen kdénnen, daff
die Furcht vor Hexen und Dimonen im Laufe der Kirchengeschichte bis tief in die
Neuzeit hinein unvorstellbare menschliche Grausamkeit hervorgebracht und damit
eben jenes im Menschen zur Entfaltung gebracht hat, vor dem er sich schiitzen
wollte. Ein Schluflabschnitt ist dem Satanismus gewidmet, der in der Verehrung
Satans als des Gegengottes und in der Verherrlichung der riicksichtslosen mensch-
lichen Triebentfaltung bis in die Gegenwart hineinreicht und so den ,Teufels-
glauben® im strengen Sinne als eine Gefahr auch des gegenwirtigen geschicht-
lichen Augenblicks aufweist.

Der Versudh, der ,Teufelsfrage mit den Mitteln sauberer theologischer Unter-
suchungen zu Leibe zu riicken, ist sehr zu begriiien. Nichts kann hier so schidlich
sein wie Nebelwande vorgefafter Meinungen. Freilich stellt sich die Frage, ob vor
der Gesamtplanung des Buches geniigend hermeneutische Uberlegungen angestellt
wurden, die die Argumentationskraft des ganzen sichern. Rein duflerlich fallt auf,
dafl sich in dem ganzen iiber 500 Seiten starken Sammelband wohl ein Schrift-
argument und eine Darstellung von Lehramt und Tradition findet, nicht aber eine
eigentliche ,ratio theologica“. Hier scheint mir die grofite Schwiche des vorliegen-
den Bandes zu liegen. Es geniigt m. E. nicht, die Existenz des Teufels oder anderer
geschaffener boser bzw. gefallener Geister dadurch aus der Welt schaffen zu wol-
len, daf man innerhalb des Alten Testamentes auf die periphere Rolle Satans und
der Ddmonen hinweist oder im Neuen Testament zeigt, dafl Jesus nur selten vom
Satan spricht und auch Paulus ihm eine geringere Rolle zuweist als seine Schule.
Weiter fihri schon die Beobachtung, daff die Annahme von Dimonen und Teu-
feln nicht auf das Christentum beschrénkt ist und sich mannigfach in nichtchrist-
lichen Religionen nachweisen 14ft. Eben hier hitte die theologische Argumentation
im strengen Sinne anzusetzen. Sie hiite auszugehen vom spezifischen Inhalt der
christlichen Offenbarung als Selbstoffenbarung Gottes, wie ihn im Anschlufl an
das Erste Vatikanische Konzil das Zweite Vatikanum neu hervorgehoben hat (vgl.
Dei Verbum, n. 2: ,Gott hat in seiner Giite und Weisheit beschlossen, sich selbst
zu offenbaren und das Geheimnis seines Willens kundzutun . . .“). Sinn der christ-
lichen Offenbarung ist es also nicht, den Menschen iiber das Vorhandensein un-
sichtbarer Wesen aufzukldren, sondern ihm die SelbsterschlieBung Gottes mitzu-
teilen, die im Glauben angenommen und in der Liebe beantwortet wird. Wenn
Haag auf S. 26 meint, daf} die ,Kriterien der Verbindlichkeit biblischer Aussagen®
fir den Bibelwissenschaftler ,nur schriftimmanent sein kdnnen®, so stellt er damit



Buchbesprechungen 155

ein Prinzip auf, das nicht ohne weiteres einleuchtet. Selbstverstindlich darf der
Exeget nicht ohne weiteres dogmatische Sitze in die Schrift hinein riickprojizieren.
Auf der anderen Seite kann das Urteil iiber die Zugehorigkeit einer Schriftaussage
zum depositum fidei aber nicht ohne fundamentaltheologische und dogmatische
Uberlegungen gefillt werden.

Letztlich ist die Frage nach der Existenz des Teufels kein rein exegetisches und
kein mit rein exegetischen Mitteln zu 16sendes Problem. Dies zu meinen, wire
biblischer Fudamentalismus. Wenn das umstrittene Buch von Haag es erreicht
haben sollte, einen Anstof zu einem erneuten Uberdenken des Verhéltnisses von
Exegese und Dogmatik gegeben zu haben, hitte es — iiber den Beitrag zu der be-

handelten Sachfrage hinaus — einen wertvollen Dienst geleistet.

Johannes Beutler S]

BUCHBESPRECHUNGEN

Theologische Fragen

Rahner, Karl: Vorfragen zu einem 6ku-
menischen Amtsverstindnis (Quaesti-
ones Disputatae 65). Herder, Freiburg
— Basel — Wien 1974. 94 S., kart. DM
12,80.

Der Titel dieses Bandchens 128t fragen, ob
Rahner nicht hoffnungslos zu spiat kommt
in einem Moment, wo andere Theologen
die Frage theologisch fiir geldst, oder bes-
ser: fir iiberholt erkliren und zur prakti-
schen Anerkennung der Amter aufrufen.
Aber die vorliegenden Auferungen, die
ganz bewufit ihren entwurfhaften Ver-
suchs- und Werkstattcharakter erkennen
lassen, machen dem Leser rasch und dber-
zeugend klar, wieviel an Voraussetzungen
zu kliren, an Moglichkeiten zu bedenken
ist, stellt man sich nicht auf irgendeine ab-
strakte Basis von theoretischem Christen-
tum, sondern an die bestimmte Stelle einer
konkreten Kirche mit ihrer faktischen
Theologie.

Aber Rahner will nicht entmutigen, son-
dern ganz im Gegenteil mit einer Fille
necuer Ideen zum Mitdenken -einladen.
Und es macht SpaBl, sich auf die vorge-

schlagenen Wege und Experimente einzu-
lassen, um eingefahrene Denkgewohnhei-
ten aufzulockern (vgl. 20). Die Sache wird
trotzdem nicht zur unverbindlichen Spie-
lerei, wenn man iber ein ,Wesensrecht®
der Kirche nachdenken soll, das in Analo-
gie zum Naturrecht bestimmt die hierar-
chische Strukfur von Kirche iberhaupt
grundlegt; wenn es um die gemeinsame
Heilswirklichkeit getrennter Kirchen geht
sowie um den geschichtlichen Gestaltwan-
del der Sakramente. Versucht man die ver-
schiedenen Ansitze mit Rahner selbst zu-
sammenzufassen, dann liefe sich sagen:
hier wird praktisch gepriift und gezeigt,
wie dem aus der 6stlichen Theologie stam-
menden alten Begrif der ,Ukonomie’
stheologische Begriindung und ein theolo-
gisches Gewicht® (64) gegeben werden
kann. Dafl dabei oft Grenzfille den Ge-
dankengang illustrieren, liegt im Wesen
des Begriffs und an der zu verhandelnden
Sache. Das ist auch in dem angehdngten
Exkurs iiber Interkommunion (79-93) nicht
anders, aber beim Versuch, Grenzen zu

iiberwinden, unvermeidlich. Grenzfille
sind cben nicht unbedingt belanglose
Randfille.





