Buchbesprechungen 155

ein Prinzip auf, das nicht ohne weiteres einleuchtet. Selbstverstindlich darf der
Exeget nicht ohne weiteres dogmatische Sitze in die Schrift hinein riickprojizieren.
Auf der anderen Seite kann das Urteil iiber die Zugehorigkeit einer Schriftaussage
zum depositum fidei aber nicht ohne fundamentaltheologische und dogmatische
Uberlegungen gefillt werden.

Letztlich ist die Frage nach der Existenz des Teufels kein rein exegetisches und
kein mit rein exegetischen Mitteln zu 16sendes Problem. Dies zu meinen, wire
biblischer Fudamentalismus. Wenn das umstrittene Buch von Haag es erreicht
haben sollte, einen Anstof zu einem erneuten Uberdenken des Verhéltnisses von
Exegese und Dogmatik gegeben zu haben, hitte es — iiber den Beitrag zu der be-

handelten Sachfrage hinaus — einen wertvollen Dienst geleistet.

Johannes Beutler S]

BUCHBESPRECHUNGEN

Theologische Fragen

Rahner, Karl: Vorfragen zu einem 6ku-
menischen Amtsverstindnis (Quaesti-
ones Disputatae 65). Herder, Freiburg
— Basel — Wien 1974. 94 S., kart. DM
12,80.

Der Titel dieses Bandchens 128t fragen, ob
Rahner nicht hoffnungslos zu spiat kommt
in einem Moment, wo andere Theologen
die Frage theologisch fiir geldst, oder bes-
ser: fir iiberholt erkliren und zur prakti-
schen Anerkennung der Amter aufrufen.
Aber die vorliegenden Auferungen, die
ganz bewufit ihren entwurfhaften Ver-
suchs- und Werkstattcharakter erkennen
lassen, machen dem Leser rasch und dber-
zeugend klar, wieviel an Voraussetzungen
zu kliren, an Moglichkeiten zu bedenken
ist, stellt man sich nicht auf irgendeine ab-
strakte Basis von theoretischem Christen-
tum, sondern an die bestimmte Stelle einer
konkreten Kirche mit ihrer faktischen
Theologie.

Aber Rahner will nicht entmutigen, son-
dern ganz im Gegenteil mit einer Fille
necuer Ideen zum Mitdenken -einladen.
Und es macht SpaBl, sich auf die vorge-

schlagenen Wege und Experimente einzu-
lassen, um eingefahrene Denkgewohnhei-
ten aufzulockern (vgl. 20). Die Sache wird
trotzdem nicht zur unverbindlichen Spie-
lerei, wenn man iber ein ,Wesensrecht®
der Kirche nachdenken soll, das in Analo-
gie zum Naturrecht bestimmt die hierar-
chische Strukfur von Kirche iberhaupt
grundlegt; wenn es um die gemeinsame
Heilswirklichkeit getrennter Kirchen geht
sowie um den geschichtlichen Gestaltwan-
del der Sakramente. Versucht man die ver-
schiedenen Ansitze mit Rahner selbst zu-
sammenzufassen, dann liefe sich sagen:
hier wird praktisch gepriift und gezeigt,
wie dem aus der 6stlichen Theologie stam-
menden alten Begrif der ,Ukonomie’
stheologische Begriindung und ein theolo-
gisches Gewicht® (64) gegeben werden
kann. Dafl dabei oft Grenzfille den Ge-
dankengang illustrieren, liegt im Wesen
des Begriffs und an der zu verhandelnden
Sache. Das ist auch in dem angehdngten
Exkurs iiber Interkommunion (79-93) nicht
anders, aber beim Versuch, Grenzen zu

iiberwinden, unvermeidlich. Grenzfille
sind cben nicht unbedingt belanglose
Randfille.



Buchbesprechungen

Gerade wegen der durchgingig spiirba-
ren Ruckbindung an die Mitte des Glau-
bens und des ernsthaften Ausgehens von
der gegebenen kirchlichen Lage steckt das
Bindchen voller Anregungen fir jeden, der
den Mut hat, dem Autor bei seiner theo-
logischen ,Fahrt ins Blaue® (10; 64) zu fol-
gen. K. H. Neufeld S]

Hiring, Hermann: Anerkennen wir die
Amter! (Theologische Meditationen
35). Benziger, Zirich — Einsiedeln -
Kéln 1974, 72 S., kart. DM 5,80.

Wer in der Absicht — das sei gleich ge-
sagt —, sich zu geistlicher Meditation anre-
gen zu lassen, zu diesem Bindchen greifen
sollte, diirfte enttiuscht werden. Denn es
bietet ein einseitig werbendes Pliddoyer fir
Zielsetzung und Argumente des bekannten
Memorandums verschiedener Universitits-
institute aus dem Jahre 1973 zur ,Reform
und Anerkennung kirchlicher Amter®. Der
Titel dieser theologischen ,Argumenta-
tion“ {(Meditation ist hier irrefihrend) mit
seinem appellierenden Ausrufezeichen for-
muliert auch das Fazit (57); die angefiihr-
ten Griinde gehen nach dem Autor selbst
nicht wesentlich dber das Memorandum
hinaus (7), wenn er ihnen auch durch den
Charakter seiner Ausfiihrungen cine per-
sonliche Firbung zu geben weifi.

So bleiben dem Theologen und dem
Nichttheologen vor den grofien Stichwor-
ten, die beide Texte tragen, die gleichen
Probleme. Was heifit denn genau: Praxis,
Charisma, Dienst, Gemeinde, Verkiindi-
gung usw.? So selbstverstindlich wie diese
Begriffe werden auch Ausgangspunkte und
Voraussetzungen (vgl. 17 f) ohne nihere
Deutung einfach gesetzt. Wie 148t sich z. B.
— um nur einen entscheidenden Punkt zu
nennen — die ,Verankerung in den ur-
springlichen Zeugnissen der Sache Jesu®
(18) oder die ,Frage nach ihrem [sc. der
Kirche] Ursprung® (42) anders erreichen
als vermittelt durch die lebendige Tradi-
tion, die gerade kritisiert werden soll? Zu-
dem 1ifit sich bei einer wachsenden Un-
sicherheit iiber den Inhalt christlicher Ver-
kiindigung nicht recht sehen, welchen Sinn
eine formale Anerkennung von Amtern
haben sollte. Wahrend Verf. 8fter von der

156

»Griindung neuver Gemeinden® (vgl. 47) als
Aufgabe des Amtes spricht, empfahl man
1973 auf der okumenischen Missionskon-
ferenz in Bangkok den Missionsgesell-
schaften ein ,Moratorium® ihrer Titigkeit,
d. h. fiir einige Jahre keine Missionare und
Spenden ,nach drauflen“ zu schicken, son-
dern {ber den politischen Kampf der Vél-
ker nachzudenken. Ob man nicht Mut und
Phantasie, von denen H. im Anhang als
Frichten des Geistes spricht, fiir anderes
cinsetzen sollte als fiir die hier verhandel-
te Sache? K. H. Neufeld S]

Gott in Japan. Anstofle zum Gesprich
mit japanischen Philosophen, Theolo-
gen, Schriftstellern. Hrsg. von Yagi
Seiichi u. Ulrich Luz. Chr. Kaiser Ver-
lag, Miinchen 19738. 215 S., kart. DM
19,80.

Ein aktuclles Thema - zehn Japaner
duflern sich iiber Gott ~ wird in guter Aus-
stattung, griffiger Ubersetzung, mit kurzen
biographischen und bibliographischen Ein-
fihrungen prisentiert. Eine knappe In-
haltsangabe moge zeigen, dafl sich dieses
Buch aus der Flut der Publikationen, die
sich heute ostasiatischer Religiositit zuwen-
den, heraushebt.

Zwei Novellen fihren ein. ,Der Liigen-
detektor® (sarkastische Umkehrung der Ur-
teilsmafistibe) eines evangelischen Chri-
sten und ,Das Mitterliche® eines ,der
wichtigsten Schriftsteller Japans®, des Ka-
tholiken Endo Shusaku: ,..., was dem
tiefsten Wesen der japanischen Religion
entsprach: Die Sehnsucht nach der Mutter®
(45, es geht um Maria). Ein sich zum
Kommunismus bekennender evangelischer
Pfarrer wird durch einen Freund geschil-
dert. Der grofle Zen-buddhistische Philo-
soph Nishida Kitaro ( 1945) sucht in
dialektischem Denken eine Synthese der
Religionen zu finden. Ein Zenmeister be-
schreibt die ,postmoderne® Weltsicht des
Zen: ,Selbsterwachen des absoluten Sub-
jekts, das nicht durch Dinge, nicht durch
das Herz, ja nicht einmal durch Buddha
gefesselt wird“ (186). Ein anderer Zen-
Buddhist bekennt sich als werdender Christ
und findet in der , Vermittlung“ die Brik-
ke: ,Das wahre Sein, das durch Liebe mit



Buchbesprechungen

anderen verbunden ist, wird im anderen
die Ubermittlung der Wahrheit bewirken®
(120). Als Amida-Buddhist kritisiert Ban-
do Shujun energisch die Vermischung der
Standpunkte von Christentum und Bud-
dhismus. In der engen Verkniipfung beider
Weltanschauungen durch Takizawa Kat-
sumi wird der Unterschied noch deutlicher:
»Gewifl bedarf das wahre Selbstbewufitsein
des Menschen gar keiner Begriindung durch
eine in der Vergangenheit erschienene Ge-
stalt, auch nicht durch das Leben des histo-
rischen Jesus“ (152). Anders klingt es bei
einem evangelischen Theologen: ,Ich bin

Gebet und Meditation

Boros, Ladislaus: Uber das christliche
Beten. Matthias-Griinewald-Verlag,
Mainz 1973. 166 S., Ln. DM 19,80.

Untersuchungen iiber die Geschichte des
christlichen Betens werden in diesem Buch
kaum, héchstens am Rande geboten. Auch
handelt es sich nicht bloff um eine systema-
tische Darlegung des Themas. Man findet
zwar brauchbare, teilweise vorziigliche
Einblicke und Ubersichten in die Voraus-
setzungen des Betens und in seine wesent-
lichen Formen und Grundakte (Anbetung,
Lob, Dank, Bitte, gute Meinung, Reue
etc.). Mehr als die Hilfte des Buches aber
besteht aus frommen Betrachtungen dar-
iiber, wie Christen gebetet und gelebt ha-
ben und nach Meinung des Verf. auch heu-
te noch beten und hoffen kénnen und sol-
len. Zur Sprache kommen z. B. das eucha-
ristische Gebet ,Heiliges Gastmahl®, das
ignatianische ,Nimm Dir, Herr, und iber-
nimm*, die sogenannten Letzten Dinge,
die christliche Weltfreudigkeit, die mensch-
liche Vollendung und die géttliche Vorse-
hung. Das Ganze hat weitgehend den Cha-
rakter des gesprochenen Wortes und diirfte
in Exerzitienvortrigen oder in Predigten
seinen eigentlichen ,Sitz im Leben® haben.

Wie in den zahlreichen anderen Verdf-
fentlichungen des Verf. sind assoziativer
Gedankenreichtum und sensible Intuition
seine unbestreitbare Stirke. Ob die Lektii-
re des Geschriebenen dem modernen Leser

157

Ich... erst mittelbar, durch das Medium
des Du“ (169). Ein weiterer evangelischer
Theologe hat zum Schlufl ,Anstéfe zum
Gesprich“ gesammelt.

Obgleich manche Ausfithrungen forma-
listisch-abstrakt von der Realitit in die rei-
ne Spekulation zu entschweben scheinen
(doch in einfacher Sprache!), zeigt jeder
Beitrag religiose Ebrlichkeit und ernstes
Ringen. Jede Seite zeugt von Gesprich
und Suchen. Verwundert ist man, daf uns
geliufige Namen wie Lassalle oder Du-
moulin selbst in den Anmerkungen fehlen.

J. Sudbrack S]

jedoch den gleichen Gewinn bringt wie
etwa die Teilnabme an Vortrigen des
Verf., mufl man wohl leider bezweifeln.
Zwar ist oft davon die Rede, wie der heu-
tige Christ denke, handle oder bete, aber
die Alternativen sind zu pauschal, um
wirklich hilfreich zu sein. Gewifl wird man
den Autor nicht auf einzelne in sich mifi-
verstindliche oder ungeschiitzte Formulie-
rungen festlegen, sondern auf den Gedan-
kengang und seine Sinnspitzen achten. Die
Sprache ist jedoch auf weite Strecken so
locker und leichtfiifig (fast ein Plauder-
ton), dafl der Wunsch nach mehr Prizision
und theologischer Straffheit mindestens be-
rechtigt erscheint. Zuweilen machen die
Ausfiihrungen den Eindrudk des Uber-
schwenglichen und Schwirmerischen (,Er
ging in das Innerste der Welt ein und
durchdrang so die gesamte Weltwirklich-
keit, in seiner Auferstehung errang er als
Mensch fiir seinen Leib, der jetzt univer-
sale Dimensionen besitzt und kosmische
Gewalt hat, ewigen Bestand nnd riff dann
in seiner Himmelfabrt die Welt mit sich®
usw.).

Dem Grundanliegen des Verf., die hiu-
fig allzu simple Trennung in verschiedene
politische, wirtschaftliche, kulturelle und
rassische Lager zu iiberwinden, kann man
nur zustimmen. Um die Frage nach dem
unterscheidend Christlichen wirklich {iber-
zeugend beantworten zu kénnen, miifite er
sich in Zukunft noch mehr Zeit lassen. Ein



Buchbesprechungen

weniger an Publikationen wiirde nicht nur
ihm, sondern auch seiner grofien Leserge-
meinde zugute kommen.

F.-]. Steinmetz S]

Kaspar, Peter Paul: Meditationsgot-
tesdienste, Graz, Styria 1973. 110 S,
kart. DM 15,80.

ders.: Was uns leben 1afit. Limburg,
Lahn-Verlag 1974, 173 S., kart. DM
16,—.

ders.: Glaube auf eigene Gefahr.
Graz, Styria 1974. 119 S., kart. DM
15,80.

Wer etwas iiber den Autor erfahren will,
wird enttduscht. Nirgends eine kurze Be-
schreibung seines Studiengangs, keine Le-
bensdaten, kein Foto, nur hin und wieder
in Vor- und Nachworten verstedite Hin-
weise auf seine Tétigkeit als katholischer
Pfarrer einer Wiener Studentengemeinde
(Florisdorf) und als Mitarbeiter der Ju-
gendleiterschule in Wien und des Katho-
lischen Jugendwerks Usterreichs.

Natiirlich stebt hier nicht der Autor zur
Diskussion, sondern die Biicher, die er vor-
legt. Aber wo sind sie entstanden und un-
ter welchen Voraussetzungen? Das Bewufit-
sein von der Unzuldnglichkeit traditioneller
Artikalation des Glaubens, das Gefiihl der
Fremdheit und Erlebnisschwiche gottes-
dienstlicher Formen ist das Bewufitsein des
Autors, das dieser im Vorwort der ,Medi-
tationsgottesdienste® (7-16) und im Nach-
wort von ,Glaube auf eigene Gefahr*
(108-112) expliziert. In der Schwebe bleibt,
inwieweit er damit provozieren will oder
dieses Bewufitsein als allgemein und ver-
bindlich voraussetzt. Jedenfalls exponiert
sich der Autor bier gehdrig und unnétig, in-
sofern er versiumt, seine Kritik in dem
Lebensgefithl und den Erfahrungen seiner
Studentengemeinde zu begriinden. So klingt
denn manches sehr ungeschiitzt (etwa der
Hinweis, dafl ,die Meditation viel mehr
bewirkt als rhetorisch noch so gelungene
Appelle in Predigten, da sich der einzelne
durch die Meditation auf eine personale
Entscheidungssituation hingefiihrt sieht,
wihrend eine von auflen herangetragene

158

Begeisterung rasch wieder verflacht*, vgl.
Medit. S. 11), anderes pauschal bis banal
(»Man sehnt sich zuriick zar Religion der
Kindheit, in der alles so sicher schien, alles
geregelt, nichts dem Zufall iiberlassen. Man
hatte ganz einfach zu glauben . . .“, vgl.
Glaube S. 108) wieder anderes sehr nach
Klischee (,Der Christ der Zeit nach dem
Konzil wirkt manchmal wie ein aufmiipfiges
Kind, das sich gegen seinen Vater wendet.
Der Vater gebietet, verbietet, reglemen-
tiert, dekretiert. Das Kind mault, kritisiert,
gehorcht nicht“, vgl. Glaube S. 108). Hier
sieht der Autor zu sehr ab von seinen eige-
nen Bemiihungen. Informativer als seine
weit ausholende Kritik an der landliufig
praktizierten, auch der reformierten, Litur-
gie wire eine selbstkritische Darstellung
dessen, was ihn zu einer meditativen (im
uneigentlichen Sinn) Form der Liturgie
fithrte sowie der damit inzwischen gemach-
ten Erfahrungen. Kaspar versteht seine
Meditationsgottesdienste als ,Antithese
zum Vorhandenen® (vgl. Medit. S. 7), bleibt
aber in scinem Affront unfrei und trotzig-
inkonsequent bei einer strikten Trennung
von Wortgottesdienst und Eucharistiefeier
(ebd. 7). Folglich bietet er Anregungen fiir
Eudharistiefeiern lediglich als Anregungen
fiir deren Wortgottesdienstteil (dariiber
hinaus fiir Meditationsiibungen, Dichter-
lesungen und Diskussionsrunden, vgl. Was
uns... S. 7).

All dies besagt nichts iiber die vorgeleg-
ten Texte und Gottesdienstmodelle. Ein
sachliches Urteil, wenn iiberhaupt, kann
nur iber die konkrete Praxis solcher Got-
tesdienste angezielt werden.

»Meditationsgottesdienste* enthilt acht
Textbiicher zu den Themen Advent (Liebe),
Fasching (Freude), Fasten (Leid), Ostern
(Hoffnung), Allerseelen (Angst), zerstorte
Schénheit, Liebe, Freude. Hier wird der Er-
lebnischarakter des Gottesdienstes wieder
entdeckt, der Teilnehmer nicht nur infor-
miert, sondern sein Erlebnisbereich durch
Musik, Projektionen und szenische Darstel-
lungen erweitert. Durch die Meditation
wird der Gottesdienstbesucher zum Teil-
nehmer. Ob dies eine Moglichkeit fiir den
Gottesdienst mit einer grofien Gemeinde
ist, bleibt offen. Im Vorwort spricht der
Autor von ,Gruppen bis zu fiinfzig Teil-
nehmern“ (11), im Nachwort weist er hin



Buchbesprechungen

auf ,Versuche im groflen Rahmen mit etwa
800 Besuchern® (111).

Als Frage sei nur angehingt, ob es dem
Autor schon gelingt, nicht nur die Begriffe,
sondern auch die gesellschaftlichen Bedin-
gungen zu meditieren, die Liebe, Freude,
Leid, Hoffnung, Angst, Schonheit zulassen
oder verhindern.

Die Reflexion tritt in ,Was uns leben
1aft“ stirker in den Vordergrund. Dieses
Buch ist eine Materialsammlung in sechs
Themenkreisen zu dreiflig ,Fragen unseres
Lebens, wie sie der Dichter beschreibt, wie
sie der Sidnger besingt, wie sie uns schon in
den dltesten Zeugnissen menschlicher Weis-
heit und in den grofien Schriften der Reli-
gionen begegnen“ (6). Die Dichter sind 34
Dichter von Brecht bis Boros und von Hand-
ke bis Hesse. Die Singer sind sechs Chan-
sonsinger, von denen Reinhard May in
zehn Lebensfragen zu Wort kommt, Franz
Josef Degenhardt, André Heller und Hilde-
gard Knef jeweils sechsmal, Wolfgang Am-
bros und The Milestones je einmal. Die
»grofien Schriften der Religionen® sind hier
Texte aus der Bibel, iiberwiegend aus der
alttestamentlichen Weisheitsliteratur und
den neutestamentlichen Briefen.

Die Bibel wird vor allem als Lehrbuch
verstanden. So wird denn iiberhaupt in die-
sem Buch, verglichen mit dem ersten, mehr
zitiert als erzdhlt, mehr gelehrt als erinnert,
mehr reflektiert als meditiert. Dabei wird
der Begriff der Reflexion einmal nur auf
die Texte des Autors, zum andern auch auf
die Texte der neueren Literatur, der Lie-
der und der Bibel angewandt und zum

159

dritten praktisch dem Begriff der Medita-
tion (im uneigentlichen Sinn) gleichgestellt
(6).
Am dentlichsten tritt der Autor hervor
in ,Glaube auf eigene Gefahr®. Der Unter-
titel ,Provokationstexte® trifft zu. Was
Kaspar zum Thema Mahl halten (93-105),
zu Themen des Kirchenjahres (79-91) sagt
und was er den Zitaten von Augustinus bis
Voltaire gegeniiberstellt (9-77), ist provo-
zierend, scharf beobachtet und nicht weni-
ger scharf formuliert. Die Intention der
vorangestellten Zitate wird an einem Punkt
aufgenommen und durchgezogen auf die
Gefahr hin, dafl sie dberzogen wird. In
solchen Fillen bewahren die Zitate vor den
Einseitigkeiten des Autors.

Aus dem Rahmen féllt nur der Abschnitt
~Woran ich glaube (113-117), in dem
Kaspar vier Glaubensformeln vorstellt und
kommentiert: ,Diese neuen Formeln sind
vielleicht nicht richtiger als die alten, aber
es sind unsere cigenen“ (113). Eine wohl
nicht so gemeinte, aber den Rez. am meisten
provozierende Aussage. Wie kann bei der
heutigen Flut von Glanbensaussagen und
ihrer Bandbreite eine als die eigene er-
kannt werden? Wer oder was zwingt tiber-
haupt zu Glaubensaussagen? Wie kommen
sie schliefllich zustande? Wie und wo wer-
den sie verwendet? Welche Funktion haben
sie in der Gemeinde? Was besagt ihre
Autorschaft? Wenn hier nicht das Nach-
denken ansetzt, gerinnt die Glaubensaus-
sage zum literarischen Akt. Die Veroffent-
lichungen von Kasparsind des Nachdenkens
wert. W. Schmélders

Psychologie und religise Erfahrung

Frankl, Viktor E.: Der unbewufite Gott.
Psychotherapie und Religion. Koésel-
Verlag, Miinchen, 1974. 116 S., kart.
DM 12,-.

Frankl ist der Begriinder jenes Kreises von
Psychotherapenten, die sich zur Unterschei-
dung von Psychoanalyse und Individual-
psychologie, den beiden anderen Wiener

Schulen, als ,Dritte Wiener Richtung der
Psychotherapie“ bezeichnen. In den USA
sind seine Biicher derzeit Bestseller und
scheinen in der Katerstimmung, die auf die
Jahre psychoanalytischer Begeisterung ge-
folgt sind, geradezu wie Antidepressiva zu
wirken. Die von ihm begriindete ,Logo-
therapie” ist ein Ableger der Psychoanaly-
se, der auf philosophischem Boden (Scheler,



Buchbesprechungen

Heidegger) seine Selbstindigkeit und Un-
abhédngigkeit sucht. Dies geschicht vor al-
lem durdh die Ubernahme der Begriffe
Existenz, Person, Gewissen und Sinn in
cine anthropologische (im Gegensatz zu
einer rein naturwissenschaftlichen) Theorie
der Psychotherapie. ,Der unbewufite Gott*,
1948 zum ersten Mal erschienen (vgl. GuL
25 [1950] 159), legt, ausgehend von einer
Kritik an Freud, die Hauptziige dieser
Theorie dar. Gegen Freuds induktive (me-
chanistische) Anthropologie stellt Frankl
cine deduktive, deren Aussagen er empirisch
zu stlitzen versucht. Das menschliche Un-
bewufite beinhaltet nicht nur Trieb, son-
dern auch Geist, ja sogar Religion, d. h.
den ,unbewufiten“ Gott. Das Ich wird nicht
mehr als psychische Instanz (neben Es und
Uber-Ich) verstanden und mit dem Be-
griff der Person gleichgestellt. Gegeniiber
dem Es erhdlt es seine volle Souverdnitit
und Unabhingigkeit zuriick. Uber-Ich und
Gewissen werden klar geschieden. Das Ge-
wissen 1st Stimme eines andern, das heif}t
schlicht und einfach: Stimme der Transzen-
denz und ist ,insofern selber transzen-
dent“. Bereits als immanent-psychologi-
sches Faktum weise es schon von sich aus
auf Transzendenz, es sei ,eine Art Schlis-
selstelle, an der sich uns die wesentliche
Transzendenz des geistig Unbewuften er-
schlieft“. (Man wird dabei an den soge-
nannten moralischen Gottesbeweis erin-
nert). Weiter wird dem Menschen eine von
der Psychologie vernachlissigte Motiva-
tion, ein ,Wille zum Sinn“, zugeschrieben
und die Behauptung aufgestellt, der
Mensch kénne auch durch Verdringung
der Sinnfrage und der Verantwortung fiir
sein Dasein (nicht nur durch Verdringung
der Triebkonflikte) neurotisch erkranken,

160

wofiir Frankl den Begriff der noogenen
Neurose geprigt hat.

Frankls Kritik an Freuds triebreduktio-
nistischer Auffassung von Geist, Ethos und
Religiositdt bleibt auch heute prinzipiell
berechtigt, ebenso sein Postulat einer an-
thropologischen Psychotherapie. Aber seine
Freud-Kritik ist allzu polemisch, verkiirzt
die Auffassungen Freuds bis zum Popanz
und kann daher nur mehr historisches In-
teresse beanspruchen. Die Logotherapie-
Beweisfithrung aus Patientenaussagen ist
manchmal erschreckend naiv und wirkt ge-
legentlich sogar peinlich. Die wissen-
schaftstheoretische Diskussion um den Po-
sitivismus 148t sich mit den Argumenten
von 1948 nicht mehr fithren. Daf auch die
Beziehung zwischen Psychotherapie einer-
seits und Seelsorge, Religion, Philosophie
und Theologie anderseits in den vergange-
nen Jahrzehnten weiter geklirt wurde, da-
von zeugen auch die Kapitel, die dem
Buch in der vorliegenden dritten Auflage
als Nachtrag beigegeben wurden. Diese
Kapitel wurden nicht eigens geschrieben,
sondern aus anderen Verdffentlichungen
fiir diese Auflage zurechtgestutzt. Frankl
mildert darin manche frithere Behaup-
tung ab und scheint auch gegeniiber der in-
stitutionalisierten Religion eine gewisse
Distanz zu suchen. Die von ihm angeregten
empirischen Untersuchungen zur Sinnsuche
des Menschen scheinen mir sehr wichtig.
Aber vor der Versuchung, aus der Logo-
therapie die Therapie und Heilslehre fiir
unsere augenblicklichen seelischen Note
schlechthin zu machen (Frank! selbst diirfie
an diesem Trend nicht unbeteiligt sein),
kann nicht entschieden genug gewarnt wer-
den. N. Mulde S}





