
Buchbesprechungen 155 

ein Prinzip auf, das nicht ohne weiteres einleuchtet. Selbstverständlich darf der 
Exeget nicht ohne weiteres dogmatische Sätze in die Schrift hinein rückprojizieren. 
Auf der anderen Seite kann das Urteil über die Zugehörigkeit einer Schriftaussage 
zum depositum fidei aber nicht ohne fundamentaltheologische und dogmatische 
Überlegungen gefällt werden. 

Letztlich ist die Frage nach der Existenz des Teufels kein rein exegetisches und 
kein mit rein exegetischen Mitteln zu lösendes Problem. Dies zu meinen, wäre 
biblischer Fudamentalismus. Wenn das umstrittene Buch von Haag es erreicht 
haben sollte, einen Anstoß zu einem erneuten Überdenken des Verhältnisses von 
Exegese und Dogmatik gegeben zu haben, hätte es - über den Beitrag zu der be- 
handelten Sachfrage hinaus - einen wertvollen Dienst geleistet. 

Johannes Beutler SJ 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologische Fragen 

Rahner, Karl: Vorfragen zu einem öku- 
menischen Amtsverständnis (Quaesti- 
ones Disputatae 65). Herder, Freiburg 
- Basel - Wien 1974. 94 S., kart. DM 
12,80. 

Der Titel dieses Bändchens läßt fragen, ob 
Rahner nicht hoffnungslos zu spät kommt 
in einem Moment, wo andere Theologen 
die Frage theologisch für gelöst, oder bes- 
ser: für überholt erklären und zur prakti- 
schen Anerkennung der Ämter aufrufen. 
Aber die vorliegenden Äußerungen, die 
ganz bewußt ihren entwurfhaften Ver- 
suchs- und Werkstattcharakter erkennen 
lassen, machen dem Leser rasch und über- 
zeugend klar, wieviel an Voraussetzungen 
zu klären, an Möglichkeiten zu bedenken 
ist, stellt man sich nicht auf irgendeine ab- 
strakte Basis von theoretischem Christen- 
tum, sondern an die bestimmte Stelle einer 
konkreten Kirche mit ihrer faktischen 
Theologie. 

Aber Rahner will nicht entmutigen, son- 
dern ganz im Gegenteil mit einer Fülle 
neuer Ideen zum Mitdenken einladen. 
Und es macht Spaß, sich auf die vorge- 

schlagenen Wege und Experimente einzu- 
lassen, um eingefahrene Denkgewohnhei- 
ten aufzulockern (vgl. 20). Die Sache wird 
trotzdem nicht zur unverbindlichen Spie- 
lerei, wenn man über ein •Wesensrecht'' 
der Kirche nachdenken soll, das in Analo- 
gie zum Naturrecht bestimmt die hierar- 
chische Struktur von Kirche überhaupt 
grundlegt; wenn es um die gemeinsame 
Heilswirklichkeit getrennter Kirchen geht 
sowie um den geschichtlichen Gestaltwan- 
del der Sakramente. Versucht man die ver- 
schiedenen Ansätze mit Rahner selbst zu- 
sammenzufassen, dann ließe sich sagen: 
hier wird praktisch geprüft und gezeigt, 
wie dem aus der östlichen Theologie stam- 
menden alten Begriff der ,ökonomie' 
•theologische Begründung und ein theolo- 
gisches Gewicht" (64) gegeben werden 
kann. Daß dabei oft Grenzfälle den Ge- 
dankengang illustrieren, liegt im Wesen 
des Begriffs und an der zu verhandelnden 
Sache. Das ist auch in dem angehängten 
Exkurs über Interkommunion (79-93) nicht 
anders, aber beim Versuch, Grenzen zu 
überwinden, unvermeidlich. Grenzfälle 
sind eben nicht unbedingt belanglose 
Randfälle. 



Buchbesprechungen 156 

Gerade wegen der durchgängig spürba- 
ren Rückbindung an die Mitte des Glau- 
bens und des ernsthaften Ausgehens von 
der gegebenen kirchlichen Lage steckt das 
Bändchen voller Anregungen für jeden, der 
den Mut hat, dem Autor bei seiner theo- 
logischen •Fahrt ins Blaue" (10; 64) zu fol- 
gen. K. H. Neufeld SJ 

Hdring, Hermann: Anerkennen wir die 
Ämter! (Theologische Meditationen 
35). Benziger, Zürich - Einsiedeln - 
Köln 1974. 72 S., kart. DM 5,80. 

Wer in der Absicht - das sei gleich ge- 
sagt -, sich zu geistlicher Meditation anre- 
gen zu lassen, zu diesem Bändchen greifen 
sollte, dürfte enttäuscht werden. Denn es 
bietet ein einseitig werbendes Plädoyer für 
Zielsetzung und Argumente des bekannten 
Memorandums verschiedener Universitäts- 
institute aus dem Jahre 1973 zur •Reform 
und Anerkennung kirchlicher Ämter". Der 
Titel dieser theologischen •Argumenta- 
tion" (Meditation ist hier irreführend) mit 
seinem appellierenden Ausrufezeichen for- 
muliert auch das Fazit (57); die angeführ- 
ten Gründe gehen nach dem Autor selbst 
nicht wesentlich über das Memorandum 
hinaus (7), wenn er ihnen auch durch den 
Charakter seiner Ausführungen eine per- 
sönliche Färbung zu geben weiß. 

So bleiben dem Theologen und dem 
Nichttheologen vor den großen Stichwor- 
ten, die beide Texte tragen, die gleichen 
Probleme. Was heißt denn genau: Praxis, 
Charisma, Dienst, Gemeinde, Verkündi- 
gung usw.? So selbstverständlich wie diese 
Begriffe werden auch Ausgangspunkte und 
Voraussetzungen (vgl. 17 f) ohne nähere 
Deutung einfach gesetzt. Wie läßt sich z. B. 
- um nur einen entscheidenden Punkt zu 
nennen - die •Verankerung in den ur- 
sprünglichen Zeugnissen der Sache Jesu" 
(18) oder die •Frage nach ihrem [sc. der 
Kirche] Ursprung" (42) anders erreichen 
als vermittelt durch die lebendige Tradi- 
tion, die gerade kritisiert werden soll? Zu- 
dem läßt sich bei einer wachsenden Un- 
sicherheit über den Inhalt christlicher Ver- 
kündigung nicht recht sehen, welchen Sinn 
eine formale Anerkennung von Ämtern 
haben sollte. Während Verf. öfter von der 

•Gründung neuer Gemeinden" (vgl. 47) als 
Aufgabe des Amtes spricht, empfahl man 
1973 auf der ökumenischen Missionskon- 
ferenz in Bangkok den Missionsgesell- 
schaften ein •Moratorium" ihrer Tätigkeit, 
d. h. für einige Jahre keine Missionare und 
Spenden •nach draußen" zu schicken, son- 
dern über den politischen Kampf der Völ- 
ker nachzudenken. Ob man nicht Mut und 
Phantasie, von denen H. im Anhang als 
Früchten des Geistes spricht, für anderes 
einsetzen sollte als füi die hier verhandel- 
te Sache? K. H. Neufeld SJ 

Gott in Japan. Anstöße zum Gespräch 
mit japanischen Philosophen, Theolo- 
gen, Schriftstellern. Hrsg. von Yagi 
Seiichi u. Ulrich Luz. Chr. Kaiser Ver- 
lag, München 1973. 215 S., kart. DM 
19,80. 

Ein aktuelles Thema - zehn Japaner 
äußern sich über Gott - wird in guter Aus- 
stattung, griffiger Übersetzung, mit kurzen 
biographischen und bibliographischen Ein- 
führungen präsentiert. Eine knappe In- 
haltsangabe möge zeigen, daß sich dieses 
Buch aus der Flut der Publikationen, die 
sich heute ostasiatischer Religiosität zuwen- 
den, heraushebt. 

Zwei Novellen führen ein. •Der Lügen- 
detektor" (sarkastische Umkehrung der Ur- 
teilsmaßstäbe) eines evangelischen Chri- 
sten und •Das Mütterliche" eines •der 
wichtigsten Schriftsteller Japans", des Ka- 
tholiken Endo Shusaku: •..., was dem 
tiefsten Wesen der japanischen Religion 
entsprach: Die Sehnsucht nach der Mutter" 
(45, es geht um Maria). Ein sich zum 
Kommunismus bekennender evangelischer 
Pfarrer wird durch einen Freund geschil- 
dert. Der große Zen-buddhistische Philo- 
soph Nishida Kitaro (f 1945) sucht in 
dialektischem Denken eine Synthese der 
Religionen zu finden. Ein Zenmeister be- 
schreibt die •postmoderne" Weltsicht des 
Zen: •Selbsterwachen des absoluten Sub- 
jekts, das nicht durch Dinge, nicht durch 
das Herz, ja nicht einmal durch Buddha 
gefesselt wird" (136). Ein anderer Zen- 
Buddhist bekennt sich als werdender Christ 
und findet in der •Vermittlung" die Brük- 
ke: •Das wahre Sein, das durch Liebe mit 



Buchbesprechungen 157 

anderen verbunden ist, wird im anderen 
die Übermittlung der Wahrheit bewirken" 
(120). Als Amida-Buddhist kritisiert Ban- 
do Shujun energisch die Vermischung der 
Standpunkte von Christentum und Bud- 
dhismus. In der engen Verknüpfung beider 
Weltanschauungen durch Takizawa Kat- 
sumi wird der Unterschied noch deutlicher: 
•Gewiß bedarf das wahre Selbstbewußtsein 
des Menschen gar keiner Begründung durch 
eine in der Vergangenheit erschienene Ge- 
stalt, auch nicht durch das Leben des histo- 
rischen Jesus" (152). Anders klingt es bei 
einem evangelischen Theologen: •Ich bin 

Ich... erst mittelbar, durch das Medium 
des Du" (169). Ein weiterer evangelischer 
Theologe hat zum Schluß •Anstöße zum 
Gespräch" gesammelt. 

Obgleich manche Ausführungen forma- 
listisch-abstrakt von der Realität in die rei- 
ne Spekulation zu entschweben scheinen 
(doch in einfacher Sprache!), zeigt jeder 
Beitrag religiöse Ehrlichkeit und ernstes 
Ringen. Jede Seite zeugt von Gespräch 
und Suchen. Verwundert ist man, daß uns 
geläufige Namen wie Lassalle oder Du- 
moulin selbst in den Anmerkungen fehlen. 

J. Sudbrack S] 

Gebet und Meditation 

Boros, Ladislaus: Über das christliche 
Beten. Matthias-Grünewald-Verlag, 
Mainz 1973. 166 S., Ln. DM 19,80. 

Untersuchungen über die Geschichte des 
christlichen Betens werden in diesem Buch 
kaum, höchstens am Rande geboten. Auch 
handelt es sich nicht bloß um eine systema- 
tische Darlegung des Themas. Man findet 
zwar brauchbare, teilweise vorzügliche 
Einblicke und Übersichten in die Voraus- 
setzungen des Betens und in seine wesent- 
lichen Formen und Grundakte (Anbetung, 
Lob, Dank, Bitte, gute Meinung, Reue 
etc.). Mehr als die Hälfte des Buches aber 
besteht aus frommen Betrachtungen dar- 
über, wie Christen gebetet und gelebt ha- 
ben und nach Meinung des Verf. auch heu- 
te noch beten und hoffen können und sol- 
len. Zur Sprache kommen z. B. das eucha- 
ristische Gebet •Heiliges Gastmahl", das 
ignatianische •Nimm Dir, Herr, und über- 
nimm", die sogenannten Letzten Dinge, 
die christliche Weltfreudigkeit, die mensch- 
liche Vollendung und die göttliche Vorse- 
hung. Das Ganze hat weitgehend den Cha- 
rakter des gesprochenen Wortes und dürfte 
in Exerzitienvorträgen oder in Predigten 
seinen eigentlichen •Sitz im Leben" haben. 

Wie in den zahlreichen anderen Veröf- 
fentlichungen des Verf. sind assoziativer 
Gedankenreichtum und sensible Intuition 
seine unbestreitbare Stärke. Ob die Lektü- 
re des Geschriebenen dem modernen Leser 

jedoch den gleichen Gewinn bringt wie 
etwa die Teilnahme an Vorträgen des 
Verf., muß man wohl leider bezweifeln. 
Zwar ist oft davon die Rede, wie der heu- 
tige Christ denke, handle oder bete, aber 
die Alternativen sind zu pauschal, um 
wirklich hilfreich zu sein. Gewiß wird man 
den Autor nicht auf einzelne in sich miß- 
verständliche oder ungeschützte Formulie- 
rungen festlegen, sondern auf den Gedan- 
kengang und seine Sinnspitzen achten. Die 
Sprache ist jedoch auf weite Strecken so 
locker und leichtfüßig (fast ein Plauder- 
ton), daß der Wunsch nach mehr Präzision 
und theologischer Straffheit mindestens be- 
rechtigt erscheint. Zuweilen machen die 
Ausführungen den Eindruck des Über- 
schwenglichen und Schwärmerischen (•Er 
ging in das Innerste der Welt ein und 
durchdrang so die gesamte Weltwirklich- 
keit, in seiner Auferstehung errang er als 
Mensch für seinen Leib, der jetzt univer- 
sale Dimensionen besitzt und kosmische 
Gewalt hat, ewigen Bestand und riß dann 
in seiner Himmelfahrt die Welt mit sich" 
usw.). 

Dem Grundanliegen des Verf., die häu- 
fig allzu simple Trennung in verschiedene 
politische, wirtschaftliche, kulturelle und 
rassische Lager zu überwinden, kann man 
nur zustimmen. Um die Frage nach dem 
unterscheidend Christlichen wirklich über- 
zeugend beantworten zu können, müßte er 
sich in Zukunft noch mehr Zeit lassen. Ein 



Buchbesprechungen 158 

weniger an Publikationen würde nicht nur 
ihm, sondern auch seiner großen Leserge- 
meinde zugute kommen. 

F.-J. Steinmetz SJ 

Kaspar, Peter Paul: Meditationsgot- 
tesdienste, Graz, Styria 1973. 110 S., 
kart. DM 15,80. 

ders.: Was uns leben läßt. Limburg, 
Lahn-Verlag 1974, 173 S., kart. DM 
16,-. 

ders.: Glaube auf eigene Gefahr. 
Graz, Styria 1974. 119 S., kart. DM 
15,80. 

Wer etwas über den Autor erfahren will, 
wird enttäuscht. Nirgends eine kurze Be- 
schreibung seines Studiengangs, keine Le- 
bensdaten, kein Foto, nur hin und wieder 
in Vor- und Nachworten versteckte Hin- 
weise auf seine Tätigkeit als katholischer 
Pfarrer einer Wiener Studentengemeinde 
(Florisdorf) und als Mitarbeiter der Ju- 
gendleiterschule in Wien und des Katho- 
lischen Jugendwerks Österreichs. 

Natürlich steht hier nicht der Autor zur 
Diskussion, sondern die Bücher, die er vor- 
legt. Aber wo sind sie entstanden und un- 
ter welchen Voraussetzungen? Das Bewußt- 
sein von der Unzulänglichkeit traditioneller 
Artikulation des Glaubens, das Gefühl der 
Fremdheit und Erlebnisschwäche gottes- 
dienstlicher Formen ist das Bewußtsein des 
Autors, das dieser im Vorwort der •Medi- 
tationsgottesdienste" (7-16) und im Nach- 
wort von •Glaube auf eigene Gefahr" 
(108-112) expliziert. In der Schwebe bleibt, 
inwieweit er damit provozieren will oder 
dieses Bewußtsein als allgemein und ver- 
bindlich voraussetzt. Jedenfalls exponiert 
sich der Autor hier gehörig und unnötig, in- 
sofern er versäumt, seine Kritik in dem 
Lebensgefühl und den Erfahrungen seiner 
Studentengemeinde zu begründen. So klingt 
denn manches sehr ungeschützt (etwa der 
Hinweis, daß •die Meditation viel mehr 
bewirkt als rhetorisch noch so gelungene 
Appelle in Predigten, da sich der einzelne 
durch die Meditation auf eine personale 
Entscheidungssituation hingeführt sieht, 
während eine von außen herangetragene 

Begeisterung rasch wieder verflacht", vgl. 
Medit. S. 11), anderes pauschal bis banal 
(•Man sehnt sich zurück zur Religion der 
Kindheit, in der alles so sicher schien, alles 
geregelt, nichts dem Zufall überlassen. Man 
hatte ganz einfach zu glauben . . .", vgl. 
Glaube S. 108) wieder anderes sehr nach 
Klischee (•Der Christ der Zeit nach dem 
Konzil wirkt manchmal wie ein aufmüpfiges 
Kind, das sich gegen seinen Vater wendet. 
Der Vater gebietet, verbietet, reglemen- 
tiert, dekretiert. Das Kind mault, kritisiert, 
gehorcht nicht", vgl. Glaube S. 108). Hier 
sieht der Autor zu sehr ab von seinen eige- 
nen Bemühungen. Informativer als seine 
weit ausholende Kritik an der landläufig 
praktizierten, auch der reformierten, Litur- 
gie wäre eine selbstkritische Darstellung 
dessen, was ihn zu einer meditativen (im 
uneigentlichen Sinn) Form der Liturgie 
führte sowie der damit inzwischen gemach- 
ten Erfahrungen. Kaspar versteht seine 
Meditationsgottesdienste als •Antithese 
zum Vorhandenen" (vgl. Medit. S. 7), bleibt 
aber in seinem Affront unfrei und trotzig- 
inkonsequent bei einer strikten Trennung 
von Wortgottesdienst und Eucharistiefeier 
(ebd. 7). Folglich bietet er Anregungen für 
Eucharistiefeiern lediglich als Anregungen 
für deren Wortgottesdienstteil (darüber 
hinaus für Meditationsübungen, Dichter- 
lesungen und Diskussionsrunden, vgl. Was 
uns ... S. 7). 

All dies besagt nichts über die vorgeleg- 
ten Texte und Gottesdienstmodelle. Ein 
sachliches Urteil, wenn überhaupt, kann 
nur über die konkrete Praxis solcher Got- 
tesdienste angezielt werden. 

•Meditationsgottesdienste" enthält acht 
Textbücher zu den Themen Advent (Liebe), 
Fasching (Freude), Fasten (Leid), Ostern 
(Hoffnung), Allerseelen (Angst), zerstörte 
Schönheit, Liebe, Freude. Hier wird der Er- 
lebnischarakter des Gottesdienstes wieder 
entdeckt, der Teilnehmer nicht nur infor- 
miert, sondern sein Erlebnisbereich durch 
Musik, Projektionen und szenische Darstel- 
lungen erweitert. Durch die Meditation 
wird der Gottesdienstbesucher zum Teil- 
nehmer. Ob dies eine Möglichkeit für den 
Gottesdienst mit einer großen Gemeinde 
ist, bleibt offen. Im Vorwort spricht der 
Autor von •Gruppen bis zu fünfzig Teil- 
nehmern" (11), im Nachwort weist er hin 



Buckbesprechungen 159 

auf •Versuche im großen Rahmen mit etwa 
300 Besuchern" (111). 

Als Frage sei nur angehängt, ob es dem 
Autor schon gelingt, nicht nur die Begriffe, 
sondern auch die gesellschaftlichen Bedin- 
gungen zu meditieren, die Liebe, Freude, 
Leid, Hoffnung, Angst, Schönheit zulassen 
oder verhindern. 

Die Reflexion tritt in •Was uns leben 
läßt" stärker in den Vordergrund. Dieses 
Buch ist eine Materialsammlung in sechs 
Themenkreisen zu dreißig •Fragen unseres 
Lebens, wie sie der Dichter beschreibt, wie 
sie der Sänger besingt, wie sie uns schon in 
den ältesten Zeugnissen menschlicher Weis- 
heit und in den großen Schriften der Reli- 
gionen begegnen" (6). Die Dichter sind 34 
Dichter von Brecht bis Boros und von Hand- 
ke bis Hesse. Die Sänger sind sechs Chan- 
sonsänger, von denen Reinhard May in 
zehn Lebensfragen zu Wort kommt, Franz 
Josef Degenhardt, Andre Heller und Hilde- 
gard Knef jeweils sechsmal, Wolf gang Am- 
bras und The Milestones je einmal. Die 
•großen Schriften der Religionen" sind hier 
Texte aus der Bibel, überwiegend aus der 
alttestamentlichen Weisheitsliteratur und 
den neutestamentlichen Briefen. 

Die Bibel wird vor allem als Lehrbuch 
verstanden. So wird denn überhaupt in die- 
sem Buch, verglichen mit dem ersten, mehr 
zitiert als erzählt, mehr gelehrt als erinnert, 
mehr reflektiert als meditiert. Dabei wird 
der Begriff der Reflexion einmal nur auf 
die Texte des Autors, zum andern auch auf 
die Texte der neueren Literatur, der Lie- 
der und  der Bibel  angewandt und zum 

dritten praktisch dem Begriff der Medita- 
tion (im uneigentlichen Sinn) gleichgestellt 
(6). 

Am deutlichsten tritt der Autor hervor 
in •Glaube auf eigene Gefahr". Der Unter- 
titel •Provokationstexte" trifft zu. Was 
Kaspar zum Thema Mahl halten (93-105), 
zu Themen des Kirchenjahres (79-91) sagt 
und was er den Zitaten von Augustinus bis 
Voltaire gegenüberstellt (9-77), ist provo- 
zierend, scharf beobachtet und nicht weni- 
ger scharf formuliert. Die Intention der 
vorangestellten Zitate wird an einem Punkt 
aufgenommen und durchgezogen auf die 
Gefahr hin, daß sie überzogen wird. In 
solchen Fällen bewahren die Zitate vor den 
Einseitigkeiten des Autors. 

Aus dem Rahmen fällt nur der Abschnitt 
•Woran ich glaube" (113-117), in dem 
Kaspar vier Glaubensformeln vorstellt und 
kommentiert: •Diese neuen Formeln sind 
vielleicht nicht richtiger als die alten, aber 
es sind unsere eigenen" (113). Eine wohl 
nicht so gemeinte, aber den Rez. am meisten 
provozierende Aussage. Wie kann bei der 
heutigen Flut von Glaubensaussagen und 
ihrer Bandbreite eine als die eigene er- 
kannt werden? Wer oder was zwingt über- 
haupt zu Glaubensaussagen? Wie kommen 
sie schließlich zustande? Wie und wo wer- 
den sie verwendet? Welche Funktion haben 
sie in der Gemeinde? Was besagt ihre 
Autorschaft? Wenn hier nicht das Nach- 
denken ansetzt, gerinnt die Glaubensaus- 
sage zum literarischen Akt. Die Veröffent- 
lichungen von Kaspar sind des Nachdenkens 
wert. W. Schmölders 

Psychologie und religiöse Erfahrung 

Frankl, Viktor E.: Der unbewußte Gott. 
Psychotherapie und Religion. Kösel- 
Verlag, München, 1974. 116 S., kart. 
DM 12,-. 

Frankl ist der Begründer jenes Kreises von 
Psychotherapeuten, die sich zur Unterschei- 
dung von Psychoanalyse und Individual- 
psychologie,  den beiden anderen Wiener 

Schulen, als •Dritte Wiener Richtung der 
Psychotherapie" bezeichnen. In den USA 
sind seine Bücher derzeit Bestseller und 
scheinen in der Katerstimmung, die auf die 
Jahre psychoanalytischer Begeisterung ge- 
folgt sind, geradezu wie Antidepressiva zu 
wirken. Die von ihm begründete •Logo- 
therapie" ist ein Ableger der Psychoanaly- 
se, der auf philosophischem Boden (Scheler, 



Buchbesprechungen 160 

Heidegger) seine Selbständigkeit und Un- 
abhängigkeit sucht. Dies geschieht vor al- 
lem durch die Übernahme der Begriffe 
Existenz, Person, Gewissen und Sinn in 
eine anthropologische (im Gegensatz zu 
einer rein naturwissenschaftlichen) Theorie 
der Psychotherapie. •Der unbewußte Gott", 
1948 zum ersten Mal erschienen (vgl. GuL 
25 [1950] 159), legt, ausgehend von einer 
Kritik an Freud, die Hauptzüge dieser 
Theorie dar. Gegen Freuds induktive (me- 
chanistische) Anthropologie stellt Frankl 
eine deduktive, deren Aussagen er empirisch 
zu stützen versucht. Das menschliche Un- 
bewußte beinhaltet nicht nur Trieb, son- 
dern auch Geist, ja sogar Religion, d. h. 
den •unbewußten" Gott. Das Ich wird nicht 
mehr als psychische Instanz (neben Es und 
Über-Ich) verstanden und mit dem Be- 
griff der Person gleichgestellt. Gegenüber 
dem Es erhält es seine volle Souveränität 
und Unabhängigkeit zurück. Über-Ich und 
Gewissen werden klar geschieden. Das Ge- 
wissen ist Stimme eines andern, das heißt 
schlicht und einfach: Stimme der Transzen- 
denz und ist •insofern selber transzen- 
dent". Bereits als immanent-psychologi- 
sches Faktum weise es schon von sich aus 
auf Transzendenz, es sei •eine Art Schlüs- 
selstelle, an der sich uns die wesentliche 
Transzendenz des geistig Unbewußten er- 
schließt". (Man wird dabei an den soge- 
nannten moralischen Gottesbeweis erin- 
nert). Weiter wird dem Menschen eine von 
der Psychologie vernachlässigte Motiva- 
tion, ein •Wille zum Sinn", zugeschrieben 
und die Behauptung aufgestellt, der 
Mensch könne auch durch Verdrängung 
der Sinnfrage und der Verantwortung für 
sein Dasein (nicht nur durch Verdrängung 
der Triebkonflikte)  neurotisch erkranken, 

wofür Frankl den Begriff der noogenen 
Neurose geprägt hat. 

Frankls Kritik an Freuds triebreduktio- 
nistischer Auffassung von Geist, Ethos und 
Religiosität bleibt auch heute prinzipiell 
berechtigt, ebenso sein Postulat einer an- 
thropologischen Psychotherapie. Aber seine 
Freud-Kritik ist allzu polemisch, verkürzt 
die Auffassungen Freuds bis zum Popanz 
und kann daher nur mehr historisches In- 
teresse beanspruchen. Die Logotherapie- 
Beweisführung aus Patientenaussagen ist 
manchmal erschreckend naiv und wirkt ge- 
legentlich sogar peinlich. Die wissen- 
schaftstheoretische Diskussion um den Po- 
sitivismus läßt sich mit den Argumenten 
von 1948 nicht mehr führen. Daß auch die 
Beziehung zwischen Psychotherapie einer- 
seits und Seelsorge, Religion, Philosophie 
und Theologie anderseits in den vergange- 
nen Jahrzehnten weiter geklärt wurde, da- 
von zeugen auch die Kapitel, die dem 
Buch in der vorliegenden dritten Auflage 
als Nachtrag beigegeben wurden. Diese 
Kapitel wurden nicht eigens geschrieben, 
sondern aus anderen Veröffentlichungen 
für diese Auflage zurechtgestutzt. Frankl 
mildert darin manche frühere Behaup- 
tung ab und scheint auch gegenüber der in- 
stitutionalisierten Religion eine gewisse 
Distanz zu suchen. Die von ihm angeregten 
empirischen Untersuchungen zur Sinnsuche 
des Menschen scheinen mir sehr wichtig. 
Aber vor der Versuchung, aus der Logo- 
therapie die Therapie und Heilslehre für 
unsere augenblicklichen seelischen Nöte 
schlechthin zu machen (Frankl selbst dürfte 
an diesem Trend nicht unbeteiligt sein), 
kann nicht entschieden genug gewarnt wer- 
den. N. Mulde SJ 




