
Fritzleo Lentzen-Deis 164 

Maßgebend sind da nicht die menschlichen Bedürfnisse, sondern Gottes 
Liebe. Sie ist uns unverfügbar, sie liegt oft quer zu dem, was der Mensch aus 
sich will und erstrebt; aber gerade so kann sie sein tiefstes Vermögen eröff- 
nen: sich zu verdanken. Gnade steht nicht nahtlos auf in unseren Möglich- 
keiten, ebensowenig steht sie ihnen fremd gegenüber. Sie reicht über jede 
Erwartung und Vorstellung hinaus und holt uns doch ab im Kern dessen, 
was wir sind. Sie erschließt alle Tiefen und Breiten und Höhen unseres 
Lebens, gerade weil sie ihm göttlich überlegen ist. Unter ihrem Angebot 
steht alles Irdische, Humane, Alltägliche, aber nicht, um die Linien unver- 
ändert auszuziehen in ein innerweltliches Paradies, sondern um einer heil- 
losen Welt das Heil befreiend entgegenzubringen. Dazu eben reichen ihre 
und unsere Möglichkeiten nicht aus. Dazu braucht es sogar mehr als das 
exemplarische Modell des Menschen Jesus. Es braucht die Un-Möglichkeit 
des Gekreuzigten, seine Ohnmacht in der Verlassenheit für uns •pro 
nobis"; nur so wird uns von Gott her er-möglicht, wonach wir verlangen. 
Das ist die christliche Chance der Ohnmacht und Gottes Möglichkeit. Sie 
ist etwas ganz Neues, nicht ableitbar, nicht auszumachen, selbst wenn wir 
unsere Möglichkeiten bis zum äußersten - Gelingen oder Versagen - vor- 
antreiben. Nur weil Jesus Christus nicht eine unter vielen unserer Mög- 
lichkeiten ist, brauchen wir ihn. Als der unableitbar Einmalige, der unsere 
Nicht-Möglichkeiten bis in den Tod auf sich nimmt, ist er Gottes Er-mög- 
lichung unseres Menschseins. Wo wir, von ihm ergriffen, aufhören, aus uns 
und auf uns hin zu leben, nimmt das Wunder seinen Anfang. 

Beten kraft des Gebetes Jesu 
Fritzleo Lentzen-Deis SJ, Frankfurt/Main 

Immer mehr Menschen heute wollen wieder den Versuch wagen zu beten. 
Es mag sein, daß die Fragen um die Existenz Gottes, um seinen •Tod", nur 
zurückgedrängt und verschoben sind, aber an die Stelle des Diskutierens 
und theoretischen Fragens nach Gott ist vielerorts eine praktische und di- 
rekte Bemühung getreten. Die Zahl derer wächst, die jenes Sich-hinwenden 
zum persönlichen Gott üben wollen, welches die Bibel •Beten" nennt. Nur 
so, spüren sie, kann Gott erfahren werden, der jenseits dieser Welt und un- 



Beten kraft des Gebetes Jesu 165 

serer Geschichte steht und doch in unser Leben hineinwirkt und dort gegen- 
wärtig ist. Wer als Christ glaubt, daß Gottes Selbstoffenbarung ihre Er- 
füllung in Jesus von Nazaret erreicht, wird dann auch nach dem Gebet 
Jesu fragen. Das Neue Testament überliefert, daß Jesus gebetet hat. Ja, 
die Evangelien berichten auf eine Weise von diesem Gebet, die deutlich 
machen will, daß hier der Höhepunkt aller Gottverbundenheit auf Erden 
erreicht worden ist. 

Im folgenden soll es darum gehen, diese neutestamentlichen Texte im 
Zusammenhang mit den Aussagen der ganzen Bibel über das Gebet ein 
wenig zu verstehen zu suchen. Zunächst verhelfen sie uns zu einer Besin- 
nung über das Gebet überhaupt (I). Weiter erkennen wir, daß die ent- 
scheidende Offenbarung Gottes in Jesus Christus gerade auch diese Texte 
über das Gebet formt (II). Schließlich finden wir in all dem Anleitung 
und Stärkung für das eigene Beten (III). 

I. Beten - Antwort auf Gottes Wort 

Die scheinbar so einfachen und uns unmittelbar geläufigen Worte, mit 
denen die Evangelien mitteilen, daß Jesus sich zurückzog, um zu beten, sind 
weitgehend geprägt von der vorausgehenden, sehr alten jüdischen Erfah- 
rung mit dem •Beten". Jesus von Nazaret war Jude. Seine ersten Anhän- 
ger erkannten und deuteten ihn aus dem religiösen Gut ihrer jüdischen 
Religion heraus. Die Nachrichten über Jesu Beten mögen dem Unein- 
geweihten spärlich erscheinen. Tatsächlich aber, wenn man ihren Hinter- 
grund kennt und die Anklänge an die Hl. Schrift und an die jüdische Tra- 
dition aufschlüsselt, sagen sie sehr viel. 

Das griechische Wort Jtooaevxeaftai ist gleichsam eine Chiffre, eine Ab- 
kürzung für viele andere ältere Beschreibungen des Betens. Es faßt zusam- 
men, was an anderen Stellen vor allem durch zwei goße Wortgruppen aus- 
gedrückt wird: Zur ersten Wortgruppe kann man alle Worte rechnen, die 
Gottes Anruf beschreiben, welcher sich an den Menschen richtet. In der jüdi- 
schen Tradition geschieht dies meist mit Hilfe von Wendungen, welche das 
Sehen der menschlichen Augen und das Hören der menschlichen Ohren 
bezeichnen. So z. B. •schauen" alttestamentliche Beter Gott, sie •sehen" 
ihn. Gott •erscheint" ihnen, sie •hören" ihn, er •spricht" zu ihnen, seine 
Stimme erschallt. Eine zweite Wortgruppe des alten Gebetsvokabulars 
sucht die Antwort des Menschen zu umschreiben. Die Beter antworten Gott, 
indem sie mit Gott •reden", •sprechen", ihm etwas •sagen", zu ihm •rufen, 
schreien, stöhnen, seufzen, weinen" oder vor ihm ihr Lob-, Dank- oder 
Bittgebet sprechen, ihn •rühmen", •preisen", ihm •singen", •jauchzen". 
Das kleine Wort •beten" meint also die ganze Breite der Zuwendung des 



Fritzleo Lentzen-Deis 166 

Menschen hin zu Gott im Wort, aber auch und gerade im Gemüt, im Geiste. 
Diese persönliche Zuwendung berührt die ganze Welt des Menschen und 
des sich offenbarenden Gottes. 

Die Evangelien selbst weisen im Zusammenhang und in den Gebetstex- 
ten Jesu oft ausdrücklich ein Merkmal des Betens auf, welches eigens 
hervorgehoben werden muß, da wir leicht geneigt sind, es zu übersehen. 
Für die jüdische Tradition, also auch für Jesus selbst, steht das Beten in 
engstem Zusammenhang mit dem von Gott bestimmten Alltag des einzel- 
nen Menschen, seiner Familie und der ganzen Volksgemeinschaft. Seit der 
Zeit der • Weisheitsliteratur" des Alten Testaments benutzen die From- 
men in Israel sehr oft •kultisches", also aus der Gebetstradition stammen- 
des Vokabular, um das gesamte Leben auszudrücken. Das mit dem Munde 
und im Geiste gesprochene Beten gilt nur als ein geistiger Ausdruck des 
ganzen Lebens mit Gott. Wer Gottes Gebot im Leben befolgt, •betet" und 
•bringt seinen Gottesdienst dar" in der Tat. Er darf denn auch nach der 
Schrift Gottes Güte erfahren und wird so gleichsam von selbst und ganz 
natürlich auch mit dem Geiste und mit dem Munde geformte Gebetsworte 
sprechen. 

Als Beispiel nennen wir nur einen Text des Alten Testaments, welchen 
der Hebräerbrief auf Christus anwendet. Der Sänger von Ps 40 ruft zu 
Gott: •Schlacht- und Speiseopfer gefallen dir nicht, doch Ohren hast du 
mir bereitet... So spreche ich denn: Siehe, ich komme! In der Schriftrolle 
steht die Weisung für mich. Deinen Willen zu tun, o Gott, ist meine Lust, 
und dein Gebot trage ich im Herzen. Froh künde ich (dein) Heil in großer 
Versammlung ..." (Ps40, 7-10). Der Hebräerbrief wendet diesen Text auf 
die ganze Erlösungstat Jesu, auf Menschwerdung und Opfertod an. Deshalb 
setzt er in 10, 5 statt •Ohren ..." ein: •einen Leib hast du mir bereitet". 
Der ganzheitliche Charakter der Hinwendung zu Gott kann nicht stärker 
betont werden. Zudem muß jedoch der Zusammenhang im Psalm beachtet 
werden, damit das entscheidende Merkmal des Gebetes im Verständnis 
dieser Religiosität deutlich wird: Der Psalmsänger trägt inmitten der gro- 
ßen Gemeinde sein Dankgebet vor. Dieses Lied ist Gott wohlgefälliger als 
Schlachtopfer. Gott nimmt den Sänger selbst mit seinen •Ohren", mit 
seinem Horchen auf Gottes Wort, mit seinem Gehorsam, gleichsam an die 
Stelle des Opfers. Doch dieses Dankgebet besingt eine vorausgegangene 
Tat Gottes. Der Sänger hat Gottes rettende Gegenwart erfahren, so heißt 
es ausdrücklich in Vers 3. Aus innerem Drang fühlt sich der Sänger be- 
stimmt, deshalb sein Danklied anzustimmen. Aber nicht einmal dieses 
Gebet gelingt ihm aus eigener Kraft; Gott selbst war es, der ihm •dieses 
Lied in den Mund legte" (Ps 40, 4). Das Gebet ist wesentlich Antwort. Den 
Dialog zwischen Gott und Mensch eröffnet Gott. •Ohren" braucht der 



Beten kraft des Gebetes Jesu 167 

Mensdi, um ihn zu hören, einen Mund, um ihn zu preisen. Und Gott selbst 
muß die Ohren öffnen und dann gar das Lied in den Mund legen, damit 
der Mensch zum Beten gelangt. 

Auf je andere Art und Weise wird dieser Sachverhalt ausgedrückt, wenn 
das Alte Testament den •Umgang" der Israeliten mit ihrem Gott beschreibt. 
So baut Abram einen Altar Jahwe, •der ihm erschienen war" (Gen 12, 7) 
und •er rief dort den Namen Jahwes an" (V 8). Das mit gebräuchlichen For- 
meln erzählte kultische Beten des Stammvaters wird auf ein vorausgegan- 
genes •Erscheinen" Gottes und auf die in solchen •Erscheinungen" ergan- 
gene Verheißung bezogen. Alle Hinwendung des Patriarchen zu Gott, alles 
Reden der Propheten, alle Gottesverehrung in der Stiftshütte und im Tem- 
pel, alles Gebet eines Israeliten ist Antwort auf ein zuerst von Jahwe ge- 
sprochenes Verheißungs- und Berufungswort, dem Gottes Tat und Hilfe 
folgte. Dies gilt, auch wenn nicht eigens ausgeführt wird, was die im Wort- 
laut überlieferten Gebete alle enthalten. Lob, Dank und Bitte Israels vor 
Gott beziehen sich immer wieder auf Gottes erfahrene Zuwendung in der 
Heilsgeschichte. 

•Beten" heißt demnach in der Bibel jene Zuwendung des Menschen zu 
Gott im Gemüt, im Geist, im Wort, welche die Alltagserfahrung vertieft. 
Weil sie auf die Erfahrung beglückender Offenbarung Gottes in der Ver- 
gangenheit zurückschauen darf, kann sie die Gegenwart in das Licht der 
Güte Gottes erheben und vorausblicken in die Zukunft, in der sich Gottes 
Heilsankündigung erfüllen wird. Die Lehrer und Sänger und Schriftstel- 
ler, die solche Gebetserfahrung mitteilen, bekennen zugleich ihr Wissen 
darum, daß das Beten nicht aus des Menschen eigener Kraft entspringt: Noch 
das in der Gemeinde gesprochene Lobgebet gilt als von Gott geschenkt, 
als getragen vom Geiste Gottes, welcher allein den Menschen zu solcher 
Antwort auf Gottes Anruf befähigt. Auch die Texte der Evangelien, welche 
Jesu Gebet als den Höhepunkt und die Erfüllung aller Aussagen der Bibel 
über das Beten darstellen wollen, lassen dieses Erfahrungswissen um das 
Gebet erkennen. 

Ehe wir uns diesen evangelischen Texten zuwenden, seien noch einige 
Schwierigkeiten des Betens zusammengefaßt, welche die Bibel nennt. Auch 
das Beispiel und die Gebetsunterweisung Jesu gehen darauf ein. Wir 
können diese Schwierigkeiten etwa in drei Gruppen zusammenfassen: 

Ganz unmöglich ist das Beten dem Menschen, der sich der Torheit und 
Verblendung des praktischen Unglaubens überläßt. Wer über Gott spottet, 
wer nicht an ihn glaubt als einen Partner, als ein wirkliches Gegenüber, 
mag manche großen Worte in seinem Herzen wälzen. Vor allem aber sagt 
er bei sich: •Es ist kein Gott!" (Ps 14, 1). So aber verfällt er auf alle Arten 
von Götzendienerei, vielfache Heuchelei und Ungerechtigkeit. Auch die 



Fritzleo Lentzen-Deis 168 

für das konkrete damalige Leben sehr bedeutsame Anrufung Gottes in Eid 
und Schwur wird dann nichtig. •Da sie auf die Leblosigkeit ihrer Götzen 
vertrauen, rechnen sie nicht damit, für falsche Eide bestraft zu werden" 
(Weish 14, 29). 

Auf vielerlei Weise will die Bibel klarmachen, wie das Gebet durch 
äußere Verfallenheit an die Welt und durch innere Verstrickung des Her- 
zens in der Sünde leidet. Die großen Beter ziehen sich zurück, sie lösen sich 
aus der Welt, damit Herz und Geist sich zu Gott hinwenden können. Got- 
tes Gegenwart wird eher an bestimmten Orten der Offenbarung erfahren: 
auf hohen Bergen, in der Wüste, im Tempel. Gewöhnlich schafft sich das 
Gebet eine entsprechende äußere Haltung und Gebärde, vom ehrfürchtigen 
Sich-niederwerfen bis zum Erheben der Arme. Vor allem die Gemein- 
schaft der Beter kann das Beten fördern. So entsteht nach dem Verlust des 
Landes und des Tempels in der Verbannung die •Synagoge". Für das hier 
geübte gemeinsame Beten setzt man die Mindestzahl von zehn Männern 
fest. - Innere Hindernisse für das Beten entstehen vor allem aus der Ver- 
fallenheit des Menschen an die Sünde. Wer sich gegen die Umkehr sträubt 
und in Verblendung und Verstockung sündigt, findet keinen Zugang zu 
Gott. Zahlreich sind die Mahnungen, solche Verstrickung zu lösen. Der 
Ps 50, das •Miserere", ist eines der schönsten Beispiele der Umkehr und 
dafür, wie das Gebet selbst zum ersten Schritt auf diesem Wege zu werden 
vermag. 

Auch ein Übermaß des Leides und die Nacht scheinbarer Gottesferne 
können nach der Hl. Schrift das Gebet bedrohen. Die gläubigen Menschen 
der jüdischen Tradition sehen in Krankheit, Unglück und schwerer Plage 
nicht das Spiel eines blindwütigen Schicksals, sondern das Lasten der Hand 
Gottes. Übermächtig empfinden sie in auswegloser Situation die Frage nach 
der Erhörung, nach dem Sinn des Bittgebetes. So läßt das Buch Ijob den 
schwergeprüften Gerechten ausrufen: •Wenn ich nun zu Gott riefe, Ant- 
wort mir zu geben? - Nein, ich glaube nicht, daß er meine Stimme hört; er 
zermalmt mich ja mit Sturmeswetter und mehrt ohne Grund meine Wun- 
den ..." (Ijob 9, 16ff). Im Herzen des •leidenden Gerechten" können sich 
äußere Not und inneres Leid zur Nacht der Gottesferne verbünden. Aber 
gerade diese •Märtyrer" ringen sich in inständigerem Gebet dazu durch, 
in der Bedrängnis auszuhalten und zu Zeugen Gottes zu werden: •Mein 
Gott, mein Gott, waum hast du mich verlassen? Stöhnend klage ich, aber 
Gottes Hilfe bleibt mir fern. Ich rufe bei Tag, aber du antwortest nicht, - 
bei Nacht, doch ich finde keine Ruhe ..." (Ps 22, 2f). 



Beten kraft des Gebetes Jesu 169 

II. Das Gebet Jesu - Höhepunkt des Gesprächs zwischen Gott und Mensch 

Die gesamte Jesus-Überlieferung, darin also auch die Aussagen über Jesu 
Gebetsleben, sind von der Absicht geleitet, Jesus als den einmaligen und 
endgültigen Offenbarungsbringer zu verkünden. Dementsprechend wird 
Jesu Gebetsleben als Erfüllung all dessen dargestellt, was das Judentum 
über die Größe und Macht des Gebetes wußte, als der vollendete Ausdruck 
der Gottverbundenheit, die von diesem Menschen Jesus auf alle Menschen, 
die sich im Glauben ihm anschließen, übergeht. 

Dem widerspricht nicht, daß die Mitteilungen über Jesu Gebet in den 
Evangelien keinen sehr großen Raum einnehmen. Die Lehre Jesu, seine 
Wanderungen und Wunderheilungen, seine Auseinandersetzungen, sein 
in Jerusalem sich vollendendes Geschick stehen im Vordergrund des Be- 
richtes. Doch fügt sich das Beten Jesu darin ganz natürlich ein. Das Juden- 
tum ist eine praktische Religion. Das •Gesetz" soll den Menschen im Alltag 
auf Schritt und Tritt in Einklang mit Gottes Willen bringen. Mag in 
Grenzfällen die Gesetzesbeobachtung entartet sein zu äußerlicher, •lega- 
listischer", •ritualisierter" und •schematischer" Aufeinanderhäufung guter 
•Werke", ohne daß der rechte innere Geist sie beseelte, - Jesu Weherufe 
gegen die •Schriftgelehrten und Pharisäer", genau wie die Mahnungen 
der großen Propheten, geben Zeugnis von solcher Verirrung, - aufs Ganze 
gesehen bedeutet das Geschenk des mosaischen Gesetzes die größte Aus- 
zeichnung und Offenbarung, die Gott seinem Volke geben konnte. Jahwe 
gestaltete sich sein Volk und bildete es nach seinem eigenen Urbild. Die 
Art und Wesenheit und Weisheit Gottes soll das Gesetz in den Menschen 
aufstrahlen lassen, die sich ihm unterwerfen, um Gottes Königsherrschaft 
auf der Erde zum Siege zu verhelfen. So wird auch Jesus als gesetzestreuer 
Jude geschildert. Ja, sein mit der Taufe am Jordan beginnendes Wirken 
ist das eines lehrenden, seine eigene Gesetzesbeobachtung und Religiosität 
anderen mitteilenden •Rabbi", der eine bestimmte Prägung der jüdischen 
Frömmigkeit seiner Zeit übt und mit mächtigem Wort und wirksamer Tat 
auszubreiten beginnt. 

Bei allem erweist Jesus sich wie selbstverständlich auch als Beter. Aller- 
dings machen sich auch bei den Nachrichten über Jesu Beten die verschiede- 
nen Akzentsetzungen und Reflexionsweisen der Evangelien deutlich be- 
merkbar. Markus in seiner konkreten, bildhaften und Gottes Wirken in 
alten biblischen Wendungen •erscheinenlassender" Erzählweise zeigt 
gleichsam nebenbei, daß Jesus den damaligen jüdischen Gebetsgepflogen- 
heiten und Sitten folgte. Die Wortüberlieferung, wie sie besonders im 
Mattäus- und im Lukasevangelium übermittelt wird, kennt längere Passa- 
gen einer eigentlichen Gebetsunterweisung Jesu. Das Mattäusevangelium 



Fritzleo Lentzen-Deis 170 

gestaltet entsprechend seiner besonderen Eigenart auch die Gebetsüber- 
lieferung •weisheitlich" und •rabbinisch" aus. Lukas bringt am meisten 
Interesse auf für das, was unserem Verständnis von •Beten" im engeren 
Sinn entspricht, und berichtet am häufigsten vom Gebet Jesu. 

Aus diesen Nachrichten geht hervor, daß Jesus offensichtlich von Ju- 
gend an die zu seiner Zeit im Judentum gebräuchlichen Gebetsübungen 
beobachtet. Schon in seiner Heimatstadt Nazaret besuchte er regelmäßig 
die Synagoge. Er pilgerte mit den Dorfgenossen und später mit seinen 
Anhängern zu den großen Wallfahrtsfesten nach Jerusalem und nahm 
dort an der Tempelliturgie teil. •Gesetzes"-Vorlesung und -auslegung war 
aber damals (wie heute) vom Gebet begleitet. Offensichtlich hat Jesus auch 
die täglichen •Gebetszeiten" der Juden beobachtet. Nach zeitgenössischen 
Zeugnissen betete der jüdische Mann am Abend vor dem Schlafe, am 
Morgen beim Hellwerden und am frühen Nachmittag. Die Evangelien 
berichten öfter von Jesu Gebet am frühen Morgen und in der Nacht (vgl. 
nur Mk 1, 35-37). Jesus betete vor und nach dem Essen, sowohl bei der 
gemeinsamen, wohl täglichen Mahlfeier mit den Jüngern, wie mit dem 
Volke. Aus manchem in den Bericht über sein Leben wie seine Unterwei- 
sung eingestreuten Wort ist deutlich, daß Jesus das •immerwährende Ge- 
bet" übte, d. h. er hielt die Gebetszeiten ein und sprach wie die Frommen 
seiner Zeit bei seinen alltäglichen Handlungen immer wieder einen Se- 
gensspruch. Durch solche •Stoßgebete" gewann das ganze, vom Gesetz - 
und hier von der besonderen Gesetzesauslegung Jesu - geprägte Alltags- 
leben eine Atmosphäre des Gebets, es wurde von einer grundsätzlichen 
•Gebetshaltung" getragen (vgl. Lk 8, 1 und die folgenden Gleichnisse; Lk 
21, 36; 22, 40 ff; 24, 53; etwa auch Lk 2, 37). 

Dieser Hintergrund der jüdischen Gebetsgepflogenheiten in Alltag und 
Synagoge läßt zusammen mit den ausdrücklich als von Jesus gesprochen 
überlieferten Gebeten und Anreden an Gott einige Schlüsse auf den In- 
halt der Gebete zu. Jesus hat, wenn er betete, nicht bloß frei formuliert, er 
benutzte auch die geprägten Gebetsformeln. So kennt er und bekennt er das 
•Höre Israel" (vgl. Mk 12, 29), das am Morgen und Abend gesprochen 
werden sollte. Das •Vater unser", das er seine Jünger lehrt, erinnert an das 
große jüdische Fürbittengebet, welches in seinen wichtigen Teilen bis weit 
in die vorchristliche Zeit zurückreicht. Unterweisung, Gesetzesauslegung 
und Gleichnisse zeigen weiter, daß Jesus die in der Synagoge und im Hause 
gebeteten Psalmen Israels gut kannte. Das Buch der Psalmen ist also ge- 
wissermaßen das Gebetbuch Jesu gewesen. Die in Qumran gefundene Rolle 
mit Lobliedern läßt erkennen, daß apokalyptische und •weisheitliche" Ge- 
dankengänge sich in von den Psalmen inspirierten Gebeten niederschlugen. 
So erhält die Schlußfolgerung größte Wahrscheinlichkeit, daß Jesus die 



Beten kraft des Gebetes Jesu 171 

Psalmen in •christlichem" und nicht bloß jüdisch-messianischem Sinn zu 
verstehen und zu beten begann. 

Vor allem aber hat Jesus ein sehr persönlich geprägtes Gebetsleben ge- 
führt. Dies bezeugen die Evangelien deutlich und ausführlich. Wie selbst- 
verständlich zu einem guten Lehrer in Israel eine eigene Note auch im 
Gebet sowie die entsprechende Gebetsunterweisung gehörte, zeigt die Bitte 
der Jünger: •Herr, lehre uns beten, wie auch Johannes seine Jünger beten 
gelehrt hat!" (Lk 11,1). Lukas stellt diese Bitte in den Zusammenhang des 
starken Eindrucks, den Jesu persönliches Gebet, abseits von den Jüngern, 
auf einen der Jünger gemacht hatte: •Und es geschah, als er an einem 
Orte im Gebet verweilte, nachdem er geendet hatte, da sprach ihn einer 
seiner Jünger an: ,Herr, lehre uns beten ...!'" (ebd.) 

Die Jünger waren im Umgang mit Jesus zur Überzeugung gekommen, 
daß von ihm die authentische Religion Israels gelehrt würde, mehr, daß 
in ihm die Offenbarung in Gesetzeslehrern und Propheten überstiegen und 
zu einem Höhepunkt geführt wurde. Dieser Überzeugung suchten sie Aus- 
druck zu verleihen, indem sie dem Beispiel Jesu selbst folgten. Nach seinem 
Vorbild versuchten sie, die •Erfüllung" alttestamentlicher Deutung der 
Welt und des Lebens und der beginnenden Endzeit in der von ihnen er- 
lebten Gegenwart wahrzunehmen. Die Evangelien in ihrer jetzigen Form 
sprechen das Bekenntnis zu Jesus als dem Christus nicht nur in einzelnen 
•Hoheitstiteln" aus, sondern in der gesamten Darstellung des Wirkens und 
der Persönlichkeit Jesu. Die Urkirche versucht, mit den alten jüdischen 
•biblischen" Mitteln die über die bloß irdischen Gegebenheiten hinaus- 
reichende •religiöse", •jenseitige", in Gottes •himmlischen" Raum grei- 
fende Bedeutung dieses Menschen Jesus auszudrücken. Vor einer ähnlichen 
Aufgabe stand schon die Hl. Schrift des Alten Testaments bei ihren 
Berichten über das Leben der Patriarchen und Propheten. Bereits dabei 
hatte sich die Erfahrung frommer Israeliten mit Gott im Gebet als Brücke 
erwiesen zwischen der profanen Alltagssprache und dem Versuch, •jen- 
seitige" und theologische Wahrheit in Worte zu fassen. 

In die Erzählung der Geschichte Israels, der Prophetenbücher und der 
späteren Haggada sind Erfahrungen des Gebetes, welche in •Schauungen" 
und •Visionen" beschrieben werden, eingegangen. In der •apokalypti- 
schen" Literatur wird mit den Mitteln und Erzählweisen der •Gebets- 
sprache" der theologische Sinn der Gegenwart unter dem Eindruck des 
bereits spürbaren •Endes" geschildert. Zahlreiche Stellen der Evangelien 
sind in solch alter Erzählweise abgefaßt, welche uns nicht ohne weiteres 
verständlich ist und zu falscher •Historisierung" verleiten kann. So werden 
wir nicht einfachhin alle •übernatürlichen" Vorgänge um Jesus, wie etwa 
das Geschehen nach seiner Taufe, als •Vision" Jesu klassifizieren dürfen, 



Fritzleo Lentzen-Deis 172 

obwohl die hier verwendete Sprache aus der •Gebets-Sphäre" im weiteren 
Sinn genommen ist. Sicher gehört Jesus in die Gruppe jener Menschen, 
welche die jüdische Religion als •Propheten" und •Seher" und Offenbarer 
bezeichnet. Offensichtlich hat aber Jesus keine •Apokalypse" geschrieben, 
keine Buchrolle mit Aufzeichnungen über seine Schauungen oder •Him- 
melsreisen" verfaßt, sei es als Ausdruck religiöser Erfahrung oder auch 
als literarische Einkleidung theologischer Aussagen über die Gegenwart. 
Vielmehr entsteht um ihn herum wie bei den Rabbinen seiner Zeit nur 
mündliche Überlieferung. 

Aus der Art, wie Jesus dargestellt wird, geht nun hervor, daß sein Leben, 
seine Gesetzeslehre, so wie alle seine Äußerungen nicht nur aus den altbe- 
kannten Tatsachen des Heilswirkens Gottes an Israel allein verständlich 
werden. Wie ein Prophet steht er in einem besonderen Kontakt mit Gott, so 
daß er •unmittelbar" aus eigener religiöser Erfahrung den Willen Gottes 
erklärt. Vielfältig sind die Erfahrungen, welche die ersten Anhänger auf 
Jesu Selbstbewußtsein und die Deutung seiner Sendung schließen läßt. Das 
letzte Geheimnis seiner Person aber, das die Jünger in ihren eigenen Glau- 
ben hineinnehmen, beschreiben sie mit Worten, welche aus Jesu Gebets- 
sprache stammen. 

Es sind nicht viele Gebete, die Jesus selbst in den Mund gelegt werden. 
Aber in all diesen Gebeten taucht die Gottesanrede •Abba, mein Vater!" 
auf. Die Besonderheit des Gottesverhältnisses Jesu, wie sie die Evange- 
lien, aber auch schon Hinweise aus den Paulusbriefen erkennen lassen, war 
eine von ihm offensichtlich durchgängig erfahrene Sohn-Vater-Beziehung 
zu Gott. Durch diese Beziehung wird die ganze Gotteslehre, die er in Wort 
und Tat bietet, umgeformt. Freilich fand sich schon im älteren Judentum, 
schon bei Jesaja, ein •Unser Vater!": •Blicke vom Himmel herab und 
schaue her ... Du bist doch unser Vater! Abraham kennt uns ja nicht, und 
Israel will nichts von uns wissen. Du, Jahwe, bist unser Vater ..." (Jes 
63, 15. 16). Aber weder aus dem von Jesus gelehrten •Vater unser" noch 
irgend einer anderen Stelle in den Evangelien geht hervor, daß Jesus sich 
und seine Jünger oder gar Israel gemeinsam und auf gleiche Weise auf 
Gott als •unserem Vater" bezöge. Die Unterweisung über seine Gottes- 
beziehung stellt diese immer als besonders, außerordentlich, ausschließlich 
hin. 

Daß die Jünger aufgrund ihrer Erlebnisse mit Jesus das Geheimnis sei- 
ner Person und Sendung in dieser Gottesbeziehung begründet sehen, be- 
weisen die Abba-Gebete der Evangelien und der Paulusbriefe, auch z. B. 
das Jesusgebet, das gewöhnlich als sein •Jubelruf" bezeichnet wird: •Ich 
preise dich, Vater, Herr des Himmels und der Erde, daß du dies vor Weisen 
und Klugen verborgen, den Unmündigen aber geoffenbart hast! Ja, Vater, 



Beten kraft des Gebetes Jesu 173 

so war es wohlgefällig vor dir. - Alles ist mir von meinem Vater überge- 
ben worden. Und niemand kennt den Sohn als nur der Vater und niemand 
kennt den Vater als nur der Sohn und wem der Sohn es offenbaren will!" 
(Mt 11,25-27; Lk 10,21-22). Mit •weisheitlich-apokalyptischen" Begriffen 
wird in diesem Gebet das Ankommen der Offenbarung in Jesus und durch 
Jesus beschrieben. Die Weisen, Stolzen, Klugen erreichen sie nicht. Nur die 
Kleinen und Demütigen, die mit allen Kräften Gott suchen, werden von 
ihr ergriffen. Darin erkennt und preist Jesus die besondere Art, wie Gott 
seinen Willen jetzt in ihm durchführen will. In diesem Gebet beschreibt 
Jesus sich selbst als den endgültigen, unüberholbaren Offenbarungsbringer. 
Wie der jüdische Vater seinen Sohn in der Thora, im Gesetz, unterrichtet, 
wie er ihm verantwortlich die ganze Offenbarung mitgeben muß, so verhält 
sich Gott als Vater gegenüber Jesus als seinem Sohn. Nur derjenige unter 
den Menschen kann Anteil an dieser Offenbarung erhalten, dem der Sohn 
in seiner ausschließlichen Vollmacht davon mitteilt. 

Auf vielfache Weise haben die Evangelien unter der Leitung des 
Hl. Geistes Jesu Bild zu zeichnen versucht. So ist es selbstverständlich, 
daß auch diese Gebetsverbindung mit Gott, in der Jesus die neue und end- 
gültige Heilszuwendung Gottes in seinem eigenen Bewußtsein erfährt, als 
vom Geiste Gottes, der in ihm wohnt, getragen beschrieben wird (Lk 10, 21: 
•In eben jener Stunde jubelte er im Heiligen Geiste ..."). Dieser Jesus ist 
nicht nur •voll des Geistes", er wird der endgültige Geisttäufer (Mt 3, 11; 
Lk 3, 16). 

III. Das Gebet Jesu - Grund und Richtschnur des Gebetes der Christen 

Der Höhepunkt des Heilshandeln Gottes, wie er im Gebet Jesu deutlich 
erfahren wird, ist die Grundlage für alle weitere Umformung der Gebets- 
unterweisung in den Evangelien. Wenn es wahr ist, daß dieser Jesus der 
endgültige und authentische Offenbarungsbringer ist, dann verändert die 
Tatsache seines Gebetes einiges für unser Gebet. 

Zunächst erneuert und vertieft Jesus eine ältere prophetische Mahnung. 
Er betont das innere, glaubwürdige Beten. Sein eigenes Gebetsbeispiel 
wirkte offensichtlich deshalb so mächtig auf die ersten Anhänger, weil es 
bei ihm als ein ganz menschlicher, echter Lebensvollzug erschien. Älteste 
Wortüberlieferung in den Evangelien bezeugt, daß Jesus sich scharf gegen 
jedes scheinheilige Gebet gewandt hat: •Hütet euch vor den Schriftgelehr- 
ten und Pharisäern..., - die zum Schein lange Gebete verrichten!" (Lk 
20, 46 f; Mt 23, 5. 14; Mk 12, 38. 40). In der Bergpredigt findet sich diese 
Gebetsunterweisung auch in positiver Form: •Du aber, wenn du betest, 
geh in deine Kammer und schließe die Türe zu und dann bete zu deinem 



Fritzleo Lentzen-Deis 174 

Vater im Verborgenen ... Wenn ihr betet, so plappert nicht wie die Hei- 
den, die da meinen, sie würden erhört, wenn sie viele Worte machen ..." 
(Mt 6, 5-8). Durch die folgenden Züge des Betens und der Gebetsmahnung 
Jesu wird solch inneres Beten, das nicht um der Menschen willen oder rein 
äußerlich geschieht, neu ermöglicht und vertieft. 

Jesus lehrt beten in der durch ihn herbeigeführten endgültigen, eschato- 
logischen Situation. Von daher sind alle Vater-unser-Bitten geformt. Got- 
tes Name soll nun endgültig geheiligt werden. Durch die nun geschehenden 
Machttaten (vgl. Ez 20,41) bricht die Gottesherrschaft herein und soll 
schon jetzt aufgerichtet werden. Die eschatologische Stunde bringt aller- 
dings aus ihrem Wesen heraus auch die Prüfung der •Versuchung" mit 
sich. Gott läßt bewußt diese Prüfung zu, damit der Fromme sich darin be- 
währe. Gerade im •immerwährenden" Gebet, in dem die Gläubigen •nicht 
nachlassen sollen" (Lk 18, 1), finden sie die Kraft, die Versuchung zu be- 
stehen, bis der Menschensohn •in Kürze Recht schafft" (Lk 18, 8). 

Schließlich lehrt uns Jesus neu das Lob-, das Dank- und Bittgebet. Nach 
seinem Vorbild ist Gebet vor allem Vereinigung mit dem Willen Gottes, 
mit der Durchführung seines Heilswerkes. In diesem Geiste lehrt er uns 
auch die ausdrücklich zugesicherte •Erhörung" des Bittgebetes verstehen. 
Wie manche alten Aufklärer unter den griechischen und römischen Philo- 
sophen, wie die schwergeprüften Frommen und Weisen des Alten Testa- 
ments empfindet auch der moderne Mensch die scheinbare Unwirksam- 
keit des Bittgebetes in auswegloser, heilloser Situation als Schwierigkeit 
gegen das Gebet, wenn nicht gegen die Existenz des persönlichen Gottes 
überhaupt. Wenn Gott doch nicht erhört, warum dann überhaupt beten? 
Hier sind primitive Vorstellungen von Gott und zauberhafte, magische Ver- 
suche des Menschen, die Welt zu beeinflussen, abzuwehren. Die im Geiste 
Jesu gebotene Darstellung eines Bittgebetes Jesu um die Errettung aus 
größter Not in solch •auswegloser" Situation, welches gar nach vorder- 
gründiger Beobachtung nicht erhört worden zu sein scheint, kann uns be- 
lehren und helfen. Mit alter dramatischer Erzählkunst führen uns das Mk- 
und das Mt-Evangelium heran an die Bitte Jesu am ölberg vor seinem 
Leiden: •Laß diesen Kelch an mir vorübergehen!" (Mk 14, 32-42; Mt 26, 
36-46; Lk 22,40-46). In der Nacht vor seiner Gefangennahme, erzählt 
die Passionsgeschichte, nimmt Jesus in einem langen nächtlichen Gebet die 
ganze Not seines Leidens vorweg. Er fleht Gott an, ihn vor dem drohenden 
Unheil zu bewahren. Die Jünger läßt er zurück, nur drei Vertraute will er 
mitnehmen. Aber auch sie lassen ihn bei der eigentlichen Gebetswache al- 
lein. Darin klärt Jesus seine innere Haltung, die während der folgenden 
Passionsbeschreibung nicht mehr ausführlich dargelegt werden kann. Es 
ist wichtig, die Form des Bittgebetes Jesu an dieser Stelle zu beachten: Je- 



Beten kraft des Gebetes Jesu 175 

sus redet Gott als seinen Vater an, zugleich als den allmächtigen Gott, der 
alle Geschicke lenkt und dem alles möglich ist: •Abba, mein Vater, alles ist 
dir möglich!" Dann folgt die Bitte: •Laß diesen Kelch an mir vorüber- 
gehen!" Sie ist jedoch eingewoben in die Grundhaltung des Gottesverhält- 
nisses Jesu: •Doch nicht was ich will, geschehe, sondern was du willst!" 
(Mk 14, 36). Auf den ersten Blick mag man erschrecken über eine solche 
Verbundenheit mit dem Willen Gottes selbst in dem Augenblick, da die 
eigene Existenz durch einen schrecklichen Tod bedroht ist. Aber die hier 
ausgedrückte Haltung erscheint im Zusammenhang des Lebens Jesu nicht 
als ungewöhnlich. Sie entspricht dem, was Jesus schon immer in Wort und 
Tat lebte. Man wird nicht vergessen, daß solche Gottverbundenheit, die 
sich im Leben bewährt, von der jüdischen und der christlichen Religion 
letztlich als ein Geschenk Gottes verstanden wird, bei dem der Mensch zwar 
mitwirken muß, das ihm aber zuerst von Gott angeboten und gegeben wird. 
Dies verdeutlicht Lukas in seiner Erzählung vom Gebet Jesu am ölberg 
durch einen besonderen Zug: Er läßt Jesus zuerst von einem Engel gestärkt 
werden. In der Kraft dieser Stärkung ist denn Jesus in der Lage, seine To- 
desangst im Gebet vorauszuleiden und zu überwinden. Die Mahnung aus 
der Erzählung: •Wachet und betet, daß ihr nicht in Versuchung fallet!" 
(Lk 22, 46, vgl. V. 40) richtet sich an die Jünger und an uns alle und fordert 
dazu auf, im Gebet mit Jesus, in der Verbindung mit seinem Leiden und 
mit seinem ölberggebet in der Stunde schwerer Prüfung durchzuhalten. Die 
•Jünger" werden in den Evangelien immer wieder durchsichtig hin auf die 
Glieder der christlichen Gemeinde. Ihr Versagen, ihre •Unkenntnis" (Mar- 
kus), ihre Schwerfälligkeit und ihr •Kleinglaube" (Mattäus) werden nach 
Ostern, durch das Leidensgeschick Jesu, überwunden. Die Theologie der 
Leidensnachfolge wird in Jesusworten (Mk 8, 34 ff; Mt 16, 24 ff; Lk 9, 
23 ff) und außerhalb der Evangelien entwickelt (vgl. Kol 2, 24). In solcher 
Leidenssituation sollen wir die Bitte um Errettung verbinden mit der 
Bitte um die völlige Angleichung an den Willen des Erlösergottes. Auch 
für das Bittgebet in solcher, scheinbar auswegloser Stunde gilt, daß Gott 
uns liebt wie ein Vater. Er wird unser Gebet nicht unerhört lassen. 

Die Formulierung des ölberggebetes Jesu löst die Schwierigkeit der zu- 
gesicherten •gewissen Erhörung" des Gebetes im Namen Jesu. •Wenn ihr 
nur Glauben habt wie ein Senfkorn, so könnt ihr zu dem Berge dort sagen: 
Rücke weg von hier!" (Mt 17, 20; Lk 17, 6). Wie die lästige Witwe vom un- 
gerechten Richter schließlich doch ihr Recht erhält (Lk 18, 1-8), - wie dem 
Nachbarn, der nachts den Vater stört, schließlich doch Brot gegeben wird 
(Lk 11, 5-8), - wie ihr euren Kindern Brot gebt und keine giftige Schlange 
statt eines Fisches (Mt 7, 7-11; Lk 11, 9-13), - um so mehr, sagt Jesus, ge- 
währt euch auch euer Vater eure Bitten. Allerdings müssen wir den Schluß 



Fritzleo Lentzen-Deis 176 

dieser Unterweisung Jesu über die Erhörung des Bittgebetes genau beach- 
ten. Dort steht nicht das Versprechen einer sozusagen •automatischen" 
Erfüllung der Bitte. Die Mattäusfassung dieser Jesusworte könnte noch 
am ehesten in diese Richtung gehen. Doch auch sie ist allgemeiner gehal- 
ten: •um wieviel mehr wird euer Vater im Himmel denen Gutes geben, die 
ihn bitten!" (Mt 7, 11). Die übrige Gebetsunterweisung nach Mattäus, z. B. 
das Vater unser mit seiner Betonung der Vereinigung mit dem Willen 
Gottes, ist nicht zu vergessen. Lukas läßt diese Reihe von Jesusworten an- 
ders enden: •wieviel mehr wird euer Vater im Himmel den Heiligen Geist 
denen geben, die ihn bitten!" (Lk 11, 13). Dieses Evangelium führt die Be- 
dingungen, Möglichkeiten und Kräfte, die das Leben des Gläubigen aus- 
machen, weiter aus als die anderen Evangelien. Wie Lukas selber Jesus 
ganz unter der Führung des Hl. Geistes darstellt (vgl. nur die An- 
trittspredigt zu Nazaret in Lk 4, 18 mit dem Zitat aus Jes 61, 1 f •Der Geist 
des Herrn ruht auf mir ..."), so sind für ihn auch die Menschen •voll des 
Heiligen Geistes", wenn sie Gottes Willen erfüllen. Dieser Geist lenkt auch 
die Christen, er lehrt sie und wirkt das Heil Gottes durch sie und mit ihnen. 
Den Willen Gottes, den vollen Sinn seines Lebens erreicht der Gläubige 
nur in Verbindung mit dem Geiste. Die Erhörung eines Bittgebetes hängt 
von der Beziehung der Bitte zu diesem Sinn und Heil des Lebens ab. Der 
Hl. Geist ist jene innere Kraft Gottes, die den Menschen ergreift und sich 
einspielen läßt auf jene beste Lösung und Wendung seines Geschicks, bei 
der alles zum Guten gereicht. Das Bittgebet muß also im Zusammenhang 
des Glaubens an den guten Gott, der uns erlösen will, gesehen werden. 
Dieser Gott setzt die Freiheit des Menschen nicht außer Kraft. Er läßt auch 
Übel und Sünde und Tod und die Möglichkeit der Bewährung durch das 
Leid in der Welt bestehen. Wenn es •magische" Erhörung gäbe, würde 
dies Manipulation der Welt und der Freiheit durch Gott bedeuten. Der 
Glaube an Gott setzt aber die Freiheit des Menschen voraus. Der Tag Got- 
tes, die Stunde der Wahrheit, wird allerdings kommen: bei der endgültigen 
Ankunft und Vollendung der Gottesherrschaft. 

Noch eine andere Dimension der Umgestaltung unseres Gebetes durch 
den Anschluß an das Gebet Jesu, durch das Gebet mit ihm und in seinem 
Namen, muß genannt werden. Kurz gesagt und vorweg formuliert: Das 
Gebet Jesu wird in den Evangelien, besonders auch im Evangelium des 
Lukas und des Johannes verkündet als für uns wirksames Heilsmittel. Die- 
ser Aspekt findet sich nicht an allen Stellen, doch gehört er an wichtigen 
Stationen der Rückbesinnung auf den irdischen Jesus, welcher seine Kirche 
gründet und das Heil in unsere Gemeinschaft mit ihm hineinstiftet, zur Aus- 
sage des Textes. Um dies leichter zu verstehen, muß an eine Gepflogenheit 
der damaligen jüdischen Literatur erinnert werden. Die vom Alten Testa- 



Beten kraft des Gebetes Jesu 177 

ment her inspirierte und die •apokalyptische" Literatur berichten vom Ge- 
bet großer Gestalten Israels nicht so sehr, um bloß ein schönes, nachahmens- 
wertes Vorbild, etwa das Beispiel eines frommen Lebens vorzuführen. In 
der Geschichtsdarstellung wie in der Deutung der Gegenwart und Zukunft 
werden •Gebete" der Patriarchen, der Propheten, des Moses, der großen 
Priester und Volksführer einbezogen. Diese Gebete rahmen die Geschichts- 
darstellung ein und machen den Bezug des Erzählten zu Gott und zu Got- 
tes früherem Heilshandeln deutlich. Sie erklären und beschreiben, wie Got- 
tes Gnade und Kraft und Verheißung für die Nachkommen wirksam und 
gegenwärtig gesetzt wird. Im Buche der •Jubiläen" (eine jüdische •apoka- 
lyptische" Schrift etwa aus dem 2. Jh. v. Chr.) läßt die jüdische Überliefe- 
rung den Moses auf dem Sinai mächtige Gebete sprechen. Er erhält nicht 
nur die Gesetzestafeln, vor allem wird ihm die Zukunft Israels geoffenbart. 
Das Buch der Jubiläen versteht aber so seine eigene Gegenwart als durch 
das Gebet des Moses getragen. Alle Feste, alle Jubiläen, alle Gebete jetzt 
beim Lesen dieses Buches werden mit dem Gebet des Moses auf dem Sinai 
damals verbunden gedacht. Die jetzige Geschichte selber ist in ihrem inne- 
ren Sinn davon bestimmt. Ähnliches drückt die •Himmelfahrt des Moses" 
aus, eine Apokalypse aus dem 1. Jh. n. Chr. In der synagogalen Predigt und 
in der nach der hebräischen Lesung der Schrift in der Synagoge vorgetrage- 
nen aramäischen Übersetzung (..Targum"), die im Palästina zur Zeit Jesu 
viele Erklärungen und Paraphrasen enthielt, wird immer wieder der ge- 
genwärtig gefeierte Synagogengottesdienst, besonders an den hohen Fe- 
sten, durch in den Bibeltext eingefügte •Gebete" der Patriarchen und des 
Moses begleitet und in seinem Sinn erhellt. 

Es läßt sich zeigen, daß das Lukas-Evangelium das •Gebet Jesu" einige 
Male bis in die Gegenwart der Kirche fortwirkend versteht. Mt 16, 17 ff. 
bringt die Verheißung an Petrus in Form einer setzenden Voraussage, die 
ihre Kraft aus der Autorität Jesu erhält, welcher spricht. Lukas bringt ein 
Wort mit ähnlichem Sinn, aber in ganz anderer Form, nämlich mit Beru- 
fung auf das Gebet Jesu im Abendmahlssaal: •Simon, Simon, siehe der Sa- 
tan hat sich ausgebeten, euch zu sieben wie den Weizen. Ich aber habe für 
dich gebetet, daß dein Glaube nicht nachlasse. Du nun, wenn du dich einst 
zurückgefunden hast, stärke deine Brüder!" (Lk 22,31-32). Für das ölberg- 
gebet haben wir oben schon auf eine ähnliche Bedeutung hingewiesen. Eine 
besondere theologische, in die Gegenwart der Kirche fortwirkende Quali- 
fikation hat auch das Abendmahlstischgebet Jesu. In diesen Segensworten 
beim Abschiedsmahl nimmt Jesus den theologischen Sinn seines Todes- 
leidens voraus. Dieses Gebet soll die Kirche •zu seinem Gedächtnis" wie- 
derholen. So wird es zu den •Einsetzungsworten" der eucharistischen Ga- 
ben, in denen sich Jesus mit seinem Opfertod gegenwärtig setzt, um als 



Josef Rief 178 

der auferstandene und erhöhte Herr seine Kirche immer neu zu gründen 
und aufzubauen. Das Johannesevangelium hat die Wirksamkeit des •Ge- 
betes Jesu" dadurch deutlich gemacht, daß es - ganz im Sinne der oben 
genannten jüdischen Schriften, welche alttestamentliche Gepflogenheiten 
weiter entfalten - in Joh 17 (vgl. schon Joh 16, 23-28) ein •Abschiedsge- 
bet" Jesu bringt, das auf die ganze Zukunft der Jünger und der Kirche vor- 
ausgreift. Solches Gebet ist gleichsam ein wirksamer •Segen", eine •Ab- 
schiedsrede", ein •Testament" im Sinne alttestamentlich-jüdischer Theo- 
logie. Wenn der irdische Jesus •betet", tut er dies bereits als Mittler, der 
uns Gnade und Erhörung beim Vater erwirkt. 

Zusammenfassend läßt sich sagen: Wer das Glück hat, als Christ beten 
zu dürfen, findet in Jesus von Nazaret einen Lehrmeister für das Gebet, 
wie es sonst keinen gibt. Zugleich darf sich der Beter jedoch an ihn selber 
wenden als den nun erhöhten Herrn, der ihn längst eingeschlossen hat 
in sein wirksames Gebet, das sicheren Zugang zu Gott dem Vater eröffnet. 

Umkehr • Notmaßnahme oder prospektives Tun; 
Prof. Dr. Josef Rief, Regensburg 

Das Wort von der Umkehr1 hat in einem Heiligen Jahr zweifelsohne von 
vorneherein seinen festen und angestammten Platz; es bedarf keiner Recht- 
fertigung. Denn heute wie damals kann der Glaube an das Evangelium nur 
in der Weise der Umkehr und des Sinnenwandels realisiert und zur Dar- 
stellung gebracht werden. Umkehren und dem Evangelium glauben (vgl. 
Mk 1, 15) - das ist eine untrennbare Einheit. Für den, der glaubt, ist Um- 
kehr immer aktuell. 

Dem Wort von der Umkehr mit dem starken Akzent der inneren Wand- 
lung kommt in der Gegenwart jedoch noch ein ganz spezieller Inhalt zu: 

1 Dazu P. Hoffmann, Art. Umkehr, in: Handbuch theol. Grundbegriffe, herausgegeben 
von H. Fries (München 1963) II 719-724. 




