Josef Rief 178

der auferstandene und erhéhte Herr seine Kirche immer neu zu griinden
und aufzubauen. Das Johannesevangelium hat die Wirksamkeit des ,Ge-
betes Jesu“ dadurch deutlich gemacht, dafl es — ganz im Sinne der oben
genannten jiidischen Schriften, welche alttestamentliche Gepflogenheiten
weiter entfalten — in Joh 17 (vgl. schon Joh 16, 23-28) ein ,Abschiedsge-
bet“ Jesubringt, das auf die ganze Zukunft der Jinger und der Kirche vor-
ausgreift. Solches Gebet ist gleichsam ein wirksamer ,Segen®, eine ,Ab-
schiedsrede®, ein ,Testament“ im Sinne alttestamentlich-jidischer Theo-
logie. Wenn der irdische Jesus ,betet®, tut er dies bereits als Mittler, der
uns Gnade und Erh6rung beim Vater erwirkt.

Zusammenfassend 138t sich sagen: Wer das Gliick hat, als Christ beten
zu diirfen, findet in Jesus von Nazaret einen Lehrmeister firr das Gebet,
wie es sonst keinen gibt. Zugleich darf sich der Beter jedoch an ihn selber
wenden als den nun erhdhten Herrn, der ihn ldngst eingeschlossen hat
in sein wirksames Gebet, das sicheren Zugang zu Gott dem Vater erdffnet.

Umbkehr — NotmaBnahme oder prospektives Tun:
Prof. Dr. Josef Rief, Regensburg

Das Wort von der Umkehr! hat in einem Heiligen Jahr zweifelsohne von
vorneherein seinen festen und angestammten Platz; es bedarf keiner Recht-
fertigung. Denn heute wie damals kann der Glaube an das Evangelium nur
in der Weise der Umkehr und des Sinnenwandels realisiert und zur Dar-
stellung gebracht werden. Umkehren und dem Evangelium glauben (vgl.
Mk 1, 15) — das ist eine untrennbare Einheit. Fir den, der glaubt, ist Um-
kehr immer aktuell.

Dem Wort von der Umkehr mit dem starken Akzent der inneren Wand-
lung kommt in der Gegenwart jedoch noch ein ganz spezieller Inhalt zu:

1 Dazu P. Hoffmann, Art. Umkehr, in: Handbuch theol. Grundbegriffe, herausgegeben
von H. Fries (Minchen 1963) II 719-724.



Umkehr — Notmafinahme oder prospektives Tun? 179

Es richtet sich ja an Christenmenschen und Kirchenglieder, die wenigstens
seit einem Jahrzehnt im Namen der Erneuerung und Reform, des aggior-
namento und des Wandels zum Besseren, der Anpassung und Befreiung
gezielt nach auflen gewirkt und vielerlei Aktivititen in Gang gebracht ha-
ben, von denen man iiberzeugt war, daf} sie dem Glauben an das Evange-
lium mehr als die innere Umkehr zu effektiver* Anwesenheit in der Welt
verhelfen wiirden. Das Wort von der Umkehr richtet sich somit an Men-
schen, die, vom Berechenbaren und nach auflen Durchschlagenden gefan-
gengenommen, es nicht eder nur ungern wahrhaben wollen, dafl genau das,
was man landlaufig als das Hilfreiche anzusehen sich gewGhnt hat, allent-
halben als vordergriindig sich entpuppt und nach der inneren Erneuerung
des Menschen ruft. Das Wort des Evangeliums von der Umkehr hat also
in der Gegenwart nicht nur das sittliche Unvermdgen des Menschen gegen
sich, sondern dariiber hinaus sein intellektuell abgesichertes Besserwissen.
Es trifft auf den Menschen, der das, was ihm zum Heil dient, gar nicht mehr
ohne weiteres in seiner Eigengesetzlichkeit sehen kann, weil ihm nur noch
die Eigengesetzlichkeit des Machens und Herstellens plausibel ist.

Die Situation dieses Menschen hat manche Ahnlichkeiten mit der Situa-
tion, in die der Prophet Jesaja hineinzusprechen hatte, als er wihrend des
sogenannten syrisch-ephraimitischen Krieges (784/733 v. Chr.) Kénig
Achaz aufsuchte, der angesichts der Bedrohung Jerusalems mit Problemen
der Biindnispolitik, mit der Reparatur von Wasserleitungen und dem Bau
von Befestigungen beschiftigt war und an alle moglichen Mafinabmen der
Selbsthilfe, nur nicht an die Hilfe Jahwes dachte. In diese Situation der Ge-
schiftigkeit hinein sprach der Prophet das Gotteswort: ,Wenn ihr euch
nicht an mich haltet, werdet ihr keinen Halt haben® (Jes 7, 9). Der Prophet
forderte eine Umkehr, die nicht auf eine Alternative der Handlungsweisen
hinauslief, sondern auf die viel grundsatzlichere Alternative: Glaube —
Unglaube. Der Prophet forderte die Umkehr zum Glauben, die darin be-
steht, dafl sich der Mensch auf den Anderen einldfit und bei Ihm Orien-
tierung und Halt sucht.

Umkehr erhalt in diesem Verstindnis einen neuen Inhalt, und zwar in der
Person des Anderen. Sie ist nicht mehr Notmafinahme, sondern — weil auf
den Anderen eingehend - prospektives Tun.

I. Umkehr und Glaube

Vor diesem Hintergrund bereits erscheint die Umkehr als ganzheitliches
religioses Verhalten des Menschen, das nicht nur Abwendung von der
Siinde, sondern Neuorientierung fiir die Zukunft, nicht nur einmalige Ant-
wort auf den Ruf Gottes, sondern anhaltende Glaubensbekehrung bedeu-
tet.

2 Sobald die Effektivitit zum entscheidenden Kriterium des Denkens und Handelns erho-
ben wird, wird die Frage nach der Wahrheit ineffizient.



Josef Rief 180

1. Umkehr in der biblischen Verkiindigung

Der Christ ist nach der neutestamentlichen Verkiindigung derjenige, der
eine entscheidende Wendung vollzogen hat®. Oder genauer: Er darf und
soll sich als denjenigen begreifen und annehmen, der durch die nicht ein-
geplante und einplanbare Hilfe eines Anderen auf den Weg gebracht
wurde. Er weif} auch, daf er mit dem Wort Umkehr nicht nur ein Ereig-
nis in der Vergangenheit, sondern eine ganz bestimmte Seite seiner Exi-
stenz selbst anvisiert und ins Blickfeld riickt: jene Seite, mit der er jenem
Anderen, der ihm zur Rettung wurde, fiir immer verpflichtet bleibt.

So erscheint denn das Thema ,Umkehr” an zentraler Stelle der Predigt
Jesu. , Jesus kam nach Galilda“, heifdt es Mk 1, 14-15, ,und verkiindete die
Heilsbotschaft Gottes, indem er sprach: Die Zeit ist erfallt, und das Reich
Gottes ist nahegekommen. Kehret um und glaubt an die Heilsbotschaft“.
Zentral aber ist das Thema Umkehr in der neutestamentlichen Verkiindi-
gung einzig deswegen, weil die nahe herbeigekommene Gottesherrschaft
fir den Menschen zentral geworden ist!. Im Bereich der anthropologischen
Dringlichkeiten haben sich die Perspektiven gedndert. Johannes der Taufer
hat aus dem Gefédngnis heraus das mit der Nihe der Gottesherrschaft dem
Menschen gestellte Problem ganz prézis formuliert und in die Frage ge-
kleidet, die seine Jiinger an Jesus zu stellen hatten: Bist du der Kommende,
oder sollen wir auf einen anderen warten?“ (Mt 11, 8). Umkehr im Sinne
biblischer Verkiindigung wird thematisch, weil mit dem Erscheinen des
Messias die Notsituation derer, die in Finsternis und Todesschatten sitzen
(vgl. Lk 1, 79), iberwunden ist. Umkehr ist die Bewegung, in der der von
Gott gemeinte und erreichte Mensch sich meinen und erreichen 148}, in der
er umdenkt und sich aufmacht und ins Vaterhaus zuriickkehrt (vgl. Lk
15, 18).

Umkehr hat - vor dem Hintergrund des auf den Menschen zugehenden
Gottes gesehen — absolut nichts mit der Kurzschlufireaktion zu tun, zu der
sich eben derjenige hinreiflen 1aflt, der in auswegloser Situation irgend
etwas tun muf und auch die Mafinahme in Erwédgung zu zichen hat, bei der
er alles riskiert. Umkehr im christlichen Verstdndnis ist nicht die NotmaR-
nahme des Kopflosen im Sinn des ,Helfe, was helfen mag®, sondern die
Bewegung, in der der verlorene Sohn niichtern wird und realistisch abwigt
zwischen dem, was ist und dem, was einmal war; sie ist der Aufbruch des
Menschen, in dem dieser dem vermeintlichen eigenen Besserwissen und der

3Darum griinden sich die Imperative der biblischen Parinese auf die Indikative des
gottlichen Heilshandelns.
4 Dazu R. Schnacenburg, Gottes Herrschaft und Reich. Freiburg-Basel-Wien 31963.



Umkehr — Notmafinahme oder prospektives Tun? 181

Sensationslust existentialistischer Grundeinstellung, der Bindungslosigkeit
und dem Autonomiedenken individualistischer Geisteshaltung und schlief3-
lich den Formen der Selbstbestdtigung durch Konsum und Genuf ein Ende
setzt, um fortan auf einen verlifilicheren Grund zu bauen. Umkehr ist - so
gesehen — nicht einfach nur Negation, Preisgabe, Verzicht, Verleugnung,
Abtotung, Bufle im Sinn konkreter Leistungen, sondern Zuwendung,
Heimkehr, Befreiung vom Tod und Riickkehr zum Leben. Umkehr ist eine
Bewegung, die im Urgrund der Welt ihren Ursprung hat und dort auch
erregt registriert wird. ,Ich sage euch, so heifit es im Gleichnis vom verlo-
renen Schaf, ,s0 wird im Himmel mehr Freude sein iiber einen einzigen
Siinder, der umkehrt, als iiber neunundneunzig Gerechte, die der Umkehr
nicht bediirfen“ (Lk 15, 7).

2. Umkehr — christologisch gesehen

Man kann es noch positiver ausdriicken: Umkehr ist so wenig Negation wie
der Glaube, mit dem sie sehr viel gemeinsam hat. Man kann geradezu
sagen, sie sei der andere Aspekt des Glaubens. Natiirlich gibt es auch in
jenem Tun des Menschen, das als motedev® bezeichnet wird, das Moment
des Negativen. Wer sich im Vollzug des motedew auf einen anderen ein-
14t und ihm vertraut und glaubt — das alles ist im Begriff miotetewv enthal-
ten —, wer also auf den anderen sich verlafit, kommt nicht daran vorbei,
eben sich selbst zu verlassen, aber indem er sich verlafit, gewinnt er festen
Grund. Niemand wird diesen Vorgang, in dem der Mensch wieder Halt
gewinnt, als etwas ansehen, was die Gestalt der Negation hat. Umkehr
meint also — zumal in der Zusammenschau mit der neutestamentlichen
nlotic — nichts anderes als das Festmachen des Menschen auf dem Grund
der Wahrheit, auf dem Grund jener Wahrheit, die als die Wahrheit iiber
Gott und iiber den Menschen in Jesus Christus in unserer Welt erfaflbar
geworden ist.

Diese Wahrheit wére niemals vom Menschen selbst her ausmachbar
gewesen; sie ist gegeben, als Gabe und Gnade®. Sie ist aber gleichwohl
dieser Welt zugénglich, ndmlich in Jesus Christus; er ist der Weg, auf dem
der Mensch aus der Verlorenheit herausgefithrt wird. Damit aber, dafl die
Umkehr - vor allem nach Ostern — wesentlich mit der Person und dem
Werk Christi zu tun hat, verschwindet sie als Thema keineswegs aus der
neutestamentlichen Verkiindigung, wie man gelegentlich schon gemeint

5Vgl. M. Seddler, Art. Glaube, in: Handbuch theol. Grundbegriffe I 528-548.
¢ Vgl. W. Kasper, Wesen und Formen der Bufie. Gedanken zur kirchlichen Bufipraxis,
in: Glaube und Geschichte. Mainz 1970, 318-317.



Josef Rief 182

hat. Im Gegenteil! Im Blick auf die Person und das Werk Jesu Christi
14t sich nun zusehends deutlicher sagen, worin die Umkehr wirksam
werden und neue Wirklichkeit hervorbringen muf’.

3. Glauben als Umkehr

Vor dem Hintergrund der Auseinandersetzung Jesu mit seinen jiidischen
Volksgenossen wird der Glaube an Jesus zur entscheidenden Umkehr,
indem er den vermeintlichen Glauben der Juden als Unglauben kritisiert
und entlarvt. Weil im Glaubensverstidndnis selber die Umkehr sich voll-
ziechen mufl, darum kann Johannes auf den Begriff der Umkehr vollig
verzichten, ohne daf} die Dringlichkeit der Umkehr auch nur im geringsten
abgeschwicht wiirde. Sie wird nicht nur nicht abgeschwécht, sondern viel-
mehr bis ins Extrem gesteigert, und zwar durch den, der inmitten der Welt,
fir die es grundsitzlich viele Wege gibt und die nur die geschichtliche
Legitimation kennt, erklart: ,Ich bin der Weg, die Wahrheit und das
Leben® (Joh 14, 6). Dieses Wort ist in den Ohren einer Welt, die nur mit
der Dimension des Geschichtlichen rechnet, ein Skandal, der bleibend auch
dem Glauben anhaftet. Auf dieses scandalum des Glaubens sind die jidi-
schen Volksgenossen Jesu aufmerksam geworden. Indem sie Jesus den
Glauben verweigern zu miissen meinen, wird deutlich, wie sehr sie in
threm vermeintlichen Glauben an Gott tatsichlich nur auf sich selber
gebaut haben und in Wirklichkeit auf dem Standpunkt des Unglaubens
stehen. Vielsagend verweist darum Jesus schon die beiden ersten Jinger,
die ihm nachfolgen wollen, auf die Existenzweise des Unterwegsseins als
Weg zum Leben. Auf jhre Frage: Meister, wo wohnst du?, bekamen sie die
Antwort: ,Kommt, und ihr werdet sehen!“ (Joh 1, 38 ff). Was sie letztlich
zu sehen bekamen, waren Zeichen — bis hin zum Gekreuzigten. Sie sahen
nicht mehr als denjenigen, den der Prophet Zacharias (12, 10) bereits als
Zeichen des Heils fiir Jerusalem und fiir alle Vélker angesagt hatte, als
er auf Gottes Geheifl verkiindete: ,Sie werden auf den schauen, den sie
durchbohrt haben®. Es ist kein Zufall, dafl Johannes an einer keineswegs
nebensichlichen Stelle seines Evangeliums — am Ende der Passionsge-
schichte — das Zachariaswort aufgreift und damit im Grund nur die Ant-

7Dazu R. Schnackenburg, Art. Metanoia, in: LThK 2VII 858: ,Die M(etanoia)forderung
der Urkirche trigt der heilsgeschichtlichen Lage nach Ostern Rechnung ... Bei Paulus tritt
die M(ctanoia)forderung formell zuriick (doch vgl. 2 Kor 7,9f), wird aber in dem
radikalen Umbruch erkennbar, den Paulus von der Christwerdung erwartet (vgl. 1 Kor 6,
9ff; Kol 1,211f; 2,18; Eph 2,3-7). Bei Johannes (Ev. u. Briefe) fehlt der Terminus
vollstindig; doch iibernimmt der Glaube sachlich seine Funktion (vgl. Jo 8, 36; 5, 24;
8,12.81.51 u. 5.



Umkehr — Notmafinahme oder prospektives Tun? 183

wort wiederholt, die bereits die beiden ersten Jiinger auf ihre dringende
Frage nach dem Ort des Bleibens und des Bestehenkonnens erhalten hatten.
Uber Kreuz und Auferstehung hinaus galt fiir die Jiinger und gilt fiir alle
Glaubenden das einfache und doch nie endgiiltig auszulotende Wort:
,Kommt, und ihr werdet sehen!“ Damit aber gaben sich die Juden nicht
zufrieden. Sie wollten ihr Kommen daran kniipfen, dafl sie sehen. Sie insi-
stierten auf dem Zeichen, das den Glauben méglich macht und fragten
ihn: , Was fiir ein Zeichen tust du denn, dafl wir sehen und glauben?* (Joh
6, 70). Sie wollten den Glauben, der seine Rechtfertigung handfest vor-
weisen kann. Jesus aber preist die selig, die nicht sehen und doch glauben
(vgl. Joh 20, 29), und verlangt die Umkehr zum motetew als Weg in die
Zukunft. Glauben heifit fortan miotic sic Xowtév®. Dieser Glaube ist
dauernde Umkehr, denn er wird real allein im Gehorsam gegeniiber der
fort und fort giiltigen Forderung: ,KXommt, und ibr werdet sehen!“ Anders
ist Umkehr und Bufle fortan nicht mdglich. Umkehr bedeutet eben nicht,
dafl der Mensch einen bestimmten Standpunkt verldfit und einen anderen
zu erreichen sucht — zu solcher Umkehr hitten sich auch die Juden bereit-
gefunden —, Umkehr heifit: Kommen und Mitgehen; Umkehr heifit: Nach-
folge Jesu. In ihm nur gibt es die Verschnung?®. Jedes andere Verstandnis
der Umkehr ist diktiert von der Vorstellung der Selbstversthnung und
dem Wunsch, die Umkehr sich zu schenken.

4, Fehlformen der Umkehr

Indem nun aber das neutestamentliche Verstdndnis der Umkebr das Ver-
stindnis des Glaubens selbst beriihrt, insofern es die Nachfolge Jesu als
wesenhafte Gestalt des Glaubens bestimmt, also den Menschen in seiner
Totalitit beansprucht, sind alle Formen der Umkehr und Bufle, die den
Menschen nur partiell in Bewegung bringen, als Mifiverstdndnisse und
Verirrungen abgewiesen. Abgewiesen sind alle Formen der Umkehr und
Bufle, die primir darauf abzielen, eine bestimmte dufere Ordnung zu
erstellen und durchzusetzen in der Absicht, die Erfiillung dieser Ordnung
als Erfiillung des Willens Gottes anzusehen, um im Blick darauf den
Menschen gerecht zu sprechen. Man kann dieses Mifiverstindnis als poli-
tisch-sakularistisch bezeichnen. Es hat die Volksgenossen Jesu in die dmotia
hineingetrieben; es ist iiberall dort anwesend, wo man zuerst mit einer —
wie man sagt — unglaubwiirdig gewordenen Kirche aufraumen und dann

8 Vgl. W. Kasper 315.

* Vgl. E. Kisemann, Erwdgungen zum Stidhwort ,Verséhnungslehre im Neuen Testa-
ment®, in: Zeit und Geschichte. Dankesgabe an R. Bultmann zum 80. Geburtstag, heraus-
gegeben von E. Dinkler. Tibingen 1964, 47-59.



Josef Rief 184

mit imponierenderen Formen der Verkiindigung die Welt fiir das Evan-
gelium gewinnen will. Auch dieses Pathos der dufleren Reformen lebt, wo
es sich als eigentliche Glaubenstat versteht, aus dem Unglauben, der fragt:
Welches Zeichen tust du, damit wir sehen und glauben. — Abgewiesen sind
alle Formen der Umkehr und Bufle, die sich in dinglichen Leistungen
ergehen und mit dufleren Buflpraktiken allein den erziirnten Gott ver-
s6hnen und umstimmen wollen. Wo Umkehr und Bufle in dufleren Bufi-
akten — etwa Kasteiungen — steckenbleiben, sind Magie und Materialismus
im Spiel. Bule und Umkehr sind nichts anderes als vordergriindige Not-
mafinahmen, mit denen drohendes Unheil auf die billigste Weise gebannt
werden soll. — Abgewiesen ist endlich auch das idealistische Miffverstind-
nis, in dem sich Bufle und Umkehr nur in Akten der inneren Einkehr, der
intellektuellen Selbstreinigung und der rationalen Daseinsbewsltigung
vollziehen. In diesem Miflverstandnis lebt zweifellos die sublimste Form
der Unbufifertigkeit und der mangelnden Umkehrbereitschaft. Denn die
Menschen dieser Geisteshaltung geben sich der Uberzeugung hin, daff
sie — etwa in der Kategorie des Humanen — iiber das Rettende selbst ver-
fligen konnen.

Das christliche Verstandnis von Bufie und Umkehr aber lebt wesentlich
aus dem nur im Glauben zu gewinnenden Eingestindnis, dafl der Mensch
aus einer Verlorenheit umkehren muf, in der ihm die Rettung und Umkehr
als Moglichkeit tiberhaupt erst nahegebracht werden miissen. Die Umkehr
beginnt mit der Botschaft, dafl es die Umkehr gibt. Sie beginnt mit dem nicht
eingeplanten und nicht einplanbaren Erscheinen dessen, der, weil er Licht
in das Dunkel tragt, die Situation des Menschen als Notsituation erst
offenbar macht. Sie hat immer begonnen mit der Tat der Erldsung.

II. Umkehr und Bufle

Die These, dafl Umkehr im christlichen Verstindnis wesentlich der theo-
logischen Bemithung bedarf, ist nunmehr durch einen Hinweis auf die
Siinde zu ergédnzen.

1. Das Wort von der Siinde

Ganz gewil miissen die Verkiindiger des Wortes Gottes, die in ihren
»Gemeinden den Geist der Bufle wieder mehr wecken wollen®, darauf
achten, daf sie ,zuerst und mit der nétigen Breite und Tiefe von der Nihe
Gottes in Christus sprechen®. Walter Kasper bemerkt mit vollem Recht:



Umkehr — Notmafinahme oder prospektives Tun? 185

,Zur Bufle fiihrt man niemand, indem man ihm das Leben ,madig‘ macht,
indem man in einer Art grobschlachtiger und indiskreter tiefenpsychologi-
scher Enthiillung seine gewif} oft jaimmerlichen Motive enthiillt und die un-
ter der Decke einer biirgerlichen Wohlanstiandigkeit manchmal nur mithsam
verborgenen sittlichen Unzuldnglichkeiten hervorkehrt. Das ist Gesell-
schaftskritik, die auch ihren Platz hat, die aber nicht die erste Aufgabe des
Predigers ist. Durch sie erreicht man vor allem nicht das, was christliche
Bufle sein sol1“1°, So sehr Satze dieser Art zu bejahen und zu unterstreichen
sind, so sehr muf} davor gewarnt werden, aus ihnen die Folgerung zu zie-
hen, man kénne von der Umkehr reden, ohne auch ein deutliches und un-
mif}verstindliches Wort iiber die Siinde zu sagen.

2. Sunde und Geschichte

Die Umkehr miifite geschichtslos und intellektualistisch verfliichtigt wer-
den, wenn sie nicht mehr verstanden wiirde als Umkehr aus der Verloren-
heit der Siinde, als Umkehr, deren Spuren genauso in die Geschichte hin-
einverlaufen miissen, wie auch die Siinde ihre Spuren in die Geschichte
hineingrdbt. Aus der unbestreitbaren Tatsache, dal der Mensch der
Gegenwart von dem Wort der Stinde nur mithsam erreicht und schon fast
gar nicht mehr beeindruckt werden kann'!, ergibt sich keineswegs die Not-
wendigkeit, eine Moral ohne Siinde'? zu konzipieren; die auffallende Un-
ansprechbarkeit des modernen Menschen fir das Bose und die Siinde
konnte viel eher als Zeichen dafiir gewertet werden, dafl Bufle und Umkehr
dringlicher geworden sind denn je. Im Grunde wird dieser Gedanke in den
gegenwartigen Untersuchungen zum Thema Siinde durchaus bejaht; denn
wenn man, wie etwa Piet Schoonenberg es tut, das Verhdngnisvolle der
Siinde mit der Formel ,Siinde der Welt“*® einzufangen versucht, dann
wird damit ja zugegeben, dafl es die Siinde auch als jene geschichtlich wirk-
same Macht gibt, der der Mensch nahezu ausweglos verfallen sein kann;
wenn dann freilich aufgrund der Ubermacht dieser ,Siinde der Welt“ die
Siinde des einzelnen fast nur noch als Verhdngnis gewertet wird, von dem
das Siindenverstindnis etwa unserer Beichtspiegel {iberhaupt keine Notiz
nehme, dann bewegt man sich auf ein Sindenverstindnis zu, das dann

10°'W. Kasper 313.

1 Dazu etwa P. K. Kurz, Das Bose und die Schuld in der zeitgenissischen Literatur, in:
Siinde-Schuld-Erlosung. Kongrefi der Moraltheologen und Sozialethiker 1971 in Salz-
burg. Salzburg-Miinchen 1973, 47-65.

12Vgl. dazu W. Korff, Norm und Sittlichkeit. Untersuchungen zur Logik der normativen
Vernunft. Minchen 1973, 151-178.

18P, Schoonenberg, Theologie der Siinde. Ein theologischer Versuch. Einsiedeln 1966,
115-141.



Josef Rief 186

tatsachlich das Thema Umkehr durch das Thema Gesellschaftskritik ersetzt.
Ubrig bleibt dann nur jene allgemeine Siindhaftigkeit, zu der der Mensch
sich bekennen kann, ohne den Gedanken der Umkehr auch nur in Erwi-
gung gezogen zu haben, weil es die Siinde als Ungehorsam gegen Gott und
als vom Menschen zu verantwortende Negation des Guten, also als Béses,
gar nicht mehr gibt.

3. Die Paralysierung der Umkehrforderung

Schon der Prophet Jesaja hatte es mit Leuten zu tun, ,die Boses gut und
Gutes bése nennen, die Finsternis zu Licht machen und Licht zur Finsternis,
die Bitteres siifl und Siifles bitter machen (Is 5, 20). Es gehért eben zum
Wesen der Siinde, dafl sie sich klein macht, daf sie ihre Bosheit bestreitet
und ihre Verkehrtheit nicht mehr als solche erkennt. Und diese der Siinde
immanente Paralysierung der Umkehrforderung ist es, die es unerlidflich
macht, im Zusammenhang mit der Umkehr auch von dem zu reden, was
sich als das Ureigene der Siinde in den vielen Siinden immer wieder neu
produziert. Und dieses Ureigene der Siinde ist zugleich das Ureigene des
einzelnen Menschen; es 148t sich nicht verbuchen unter einem ganz und gar
soziologisch eingefarbten Begriff ,Siinde der Welt“; es 1488t sich nicht ab-
wilzen auf eine anonyme Grofle auflerhalb des Menschen. Wer von der
Siinde reden will, muff vom Menschen reden; und er redet nur dann ver-
bindlich von der Siinde, wenn er den Menschen trifft.

4. Der Prozeficharakter der prophetischen Verkiindigung

Um mit ihrer Predigt, die — ob als Heils- oder Unheilsverkiindigung — we-
sentlich zur Umkehr aufforderte®, den Menschen zu erreichen, haben dar-
um die alttestamentlichen Propheten das Stilmittel der Prozefirede!s ent-
wickelt. Es handelt sich um jene Form der Verkiindigung, die den Zuhérer
von vorneherein in die Rolle des Richters iiber sich selbst dringt. Der
Zuhérer der Predigt soll selber dariiber befinden, ob das vom Propheten
verkiindete Gerichtswort Jahwes angesichts der Siinden des Volkes nicht
doch zu Recht besteht. Mittels des Prozeicharakters der prophetischen Ver-
kiindigung soll insbesondere erreicht werden, dafl der Mensch, der vor
Gott schuldig geworden ist, sich selbst das Urteil spricht, sich in seinem
Innersten von der Siinde distanziert und daraus die nétigen Folgerungen
zieht fiir sein Verhalten im geschichtlichen Raum der Welt.

14 Vgl. E. Wiirthwein, Art. petavoéw . .. B II, in: ThW IV 980-985.
5 Vgl. H. van Oyen, Ethik des Alten Testaments Giitersloh 1967, 135-138.



Umkehr — Notmafinahme oder prospektives Tun? 187

Das wohl bekannteste Beispiel fiir den Prozeficharakter der propheti-
schen Verkiindigung ist der Auftritt Nathans vor David, als dieser sich mit
der Frau des Urias vergangen und Urias heimtiickisch in den Tod geschickt
hatte. Dieser Auftritt Nathans wird berichtet in 2 Sam 12, 1-13. Als
Nathan vor David stand, da sah er sich nicht nur einem Menschen gegen-
iiber, der einen Ehebruch begangen und einen Mord auf dem Gewissen
hatte, sondern einem Menschen, der aus dem Material des Ehebruchs und
Mordes seine eigene Welt zurechtgezimmert hatte und in der Logik des
Bésen sich weiterbewegte. Kennzeichnend dafiir ist Davids Weisung, mit
der er in eben den Tagen, da Urias im Kampf bereits gefallen war, dem
Feldherrn des Urias iiber den Tod seines tapferen Soldaten hinweghelfen
wollte: ,Laf dir diese Sache nicht zu nahe gehen!“ (2 Sam 11, 25), lief} er
ihm sagen. Der Prophet stand somit vor der Aufgabe, David fiir die Unge-
heuerlichkeit seines Tuns erst die Augen zu 6ffnen. Das war um so schwerer,
als David zur Einsicht gefithrt werden mufite, daf er, auch wenn er als
Kénig fir den Ehebruch und Mord nicht belangt wurde und der Tod des
Urias eine vollig normale Erklirung finden konnte, eben doch ,Jahwe
miflachtet” (2 Sam 12, 9) hatte. Nathan mufite den Menschen David also in
seinem Innersten erreichen, dort wo der Mensch die Bastionen seiner Selbst-
sicherheit errichtet, aber auch schliefilich — wie David — zu dem Bekenntnis
sich bereit findet: ,Ich habe gegen Jahwe gestindigt® (2 Sam 12, 18).

5. Ein anthropologisches Problem

Der Prozeflcharakter der prophetischen Verkiindigung verweist auf ein
kaum aufldsbares anthropologisches Problem. Es ist das Problem, wie man
einen Menschen zur Anderung seiner Lebenseinstellung und seines Le-
bensweges bewegen kann, wenn dieser Mensch zunichst iberhaupt keinen
zwingenden Grund zur Umkehr zu erkennen vermag. Es ist ohne grofiere
Schwierigkeiten moglich, jemand, der vor den Triimmern seiner Existenz
steht, zum Einlenken zu bringen. Umkehr als Notmafinahme — das ist nicht
die Frage, und diese Umkehr ist auch nicht das anthropologische Problem.
Dieses wird erst dort sichtbar, wo die biblische Verkiindigung von Verhar-
tung und Verstockung?® spricht. Das geschieht etwa im Gleichnis von den
bosen Winzern (Mt 21, 33-46; Mk 20, 9-19). In diesem Gleichnis erfdhrt
die Macht der Siinde ihre dulerste Zuspitzung. Hier wird deutlich gemadht,
wie der Mensch im ordnungsgemifien Gang seiner Geschichte so sehr auf
das falsche Gleis geraten kann, dafl er fiir das Wort des Heils total blind

18 Dazu L. Scheffczyk, Wirklichkeit und Geheimnis der Siinde. Siinde — Erbsiinde. Augs-
burg 1970, 116-126.



Josef Rief 188

wird, obwohl er das Wort des Heils dauernd im Munde fiihrt und als Basis
seiner Existenz betrachtet. Die Geschichte, die der Mensch in unseren Tagen
als sein Terrain entdeckt hat, kann in den Bahnen geschichtlicher Ordnun-
gen, also in den Bahnen des Plausiblen so verlaufen, daff die Verkehrtheit
in die Rolle der Wahrheit eingesetzt und die Wahrheit in die Rolle des
Storenfrieds abgedrangt wird. In dieser duflersten Zuspitzung kann die
Umkehrforderung iiberhaupt nicht mehr plausibel gemacht werden, weil
der Umkehrprophet keine Autoritit erlangen kann. Die Autoritit ist be-
reits anderweitig vergeben.

6. Das Wort von Gott und der Clown

Harvey Cox riickt diese Méglichkeit ins Blickfeld mit Séren Kierkegaards
Erzahlung vom Clown, der im nahen Dorf fiir den brennenden Zirkus
Hilfe holen soll, aber mit allem, was er sagt und tut, die vom Feuer eben-
falls bedrohten Bewohner des benachbarten Dorfes bestenfalls noch zum
Lachen reizen kann'”. Harvey Cox will mit dieser Allegorie gewif} zunichst
nur auf das soziologische Problem der Rede von Gott hinweisen. Er bemerkt
mit Recht, daf} die Rolle derjenigen, die von Gott reden wollen, ,sie sofort
in einen Verstehenszusammenhang stellt, in dem das, was sie sagen, in aller
Ruhe ignoriert werden kann“®. Aber handelt es sich hierbei — vom Hori-
zont der Offenbarung her betrachtet — tatsdchlich nur um ein soziologisches
Problem? Natiirlich kann man sich mit Harvey Cox folgendermafien wei-
terzuhelfen versuchen: ,Die einzige Méglichkeit®, so schreibt er, ,durch
die der Klerus jemals die Verstehensweise des von ihm gebrauchten Wortes
verdandern kénnte, wire, die Rolle des Antiquars und des Medizinmanns
(beziehungsweise des Clowns) aufzugeben, in die ihn die Gesellschaft ge-
drangt hat. Nur ist das schwierig, weil er eben dafiir bezahlt wird“*®. Die
Frage, die damit an die beauftragten Verkiinder des Wortes Gottes heran-
getragen wird, hat natiirlich viele Seiten; eine Seite dieser Frage aber
wird dem Klerus ganz gewifl ein Anstof} sein miissen zur Umkehr. Denn
es gibt einen Lebensstil des Klerus, der das Wort der Predigt um den
Anspruch bringt, der dem Wort Gottes eigen ist. Der Apostel Paulus
jedenfalls hat darum gewufit®. Gleichwohl ist das Problem, mit dem sich
Harvey Cox auseinandersetzt, mit der Umkehr des Klerus allein nicht aus

12 H, Cox, Stadt ohne Gott? Stuttgart-Berlin 51969, 265.

18 Ebd. 265-266.

19 Ebd. 265.

2 Dazu Y. Congar, Die Kasuistik des heiligen Paulus, in: Verkiindigung und Glaube.
Festgabe fiir Fr. X. Arnold, herausgegeben von Th. Filthaut und J. A. Jungmann. Frei-
burg 1958, 16-41.



Umkehr — Notmafinahme oder prospektives Tun? 189

der Welt zu schaffen. Nach der synoptischen Verkiindigung stand Jesus
selbst bereits vor der Frage, unter welchen Voraussetzungen man unter
Menschen von Gott reden konne. Auch Jesus mufite sich das soziologische
Argument gefallen lassen: ,Ist er nicht des Zimmermanns Sohn?“ (Mt 13,
55) — und damit ist er um den Erfolg seiner Predigt gebracht worden.

Hier aber beginnt die Unheimlichkeit, auf die die Siinde verweist. Von
Unheimlichkeit darf deswegen gesprochen werden, weil die Siinde die
Abgriinde zudeckt, aus denen sie kommt; weil sie dem Menschen — sozio-
logisch gesehen — die Argumente dafiir liefert, dafl er das zur Umkehr
rufende Wort von Gott ,in aller Ruhe® ignorieren kann, und zwar nicht
nur in extremen Zeiten eschatologischer Verwirrung, sondern grundsatz-
lich. Denn — so mufl man fragen: Ist der Fall denkbar, dafl die Umkehr-
forderung sozusagen in Reinkultur, ohne alle geschichtlich bedingte Zutat,
vor den Menschen hingestellt werden kann? Erscheint die Umkehrforde-
rung dort, wo sie artikuliert wird, nicht notwendig in geschichtlichem
Gewand und liefert dieses geschichtliche Gewand dem Menschen nicht
jedesmal auch die Argumente dafiir, dieses Wort geschichtlich einzuordnen
— gestern als Clownerie, heute als Ideologie, morgen als Utopie? Die Siinde
hat gegeniiber dem Wort der Umkehr, wie es untrennbar mit dem Wort
der Offenbarung verkniipft ist, ein kaum aus der Welt zu schaffendes Plus:
Die Siinde, und zwar jede Siinde, kann geschichtlich gerechtfertigt wer-
den?. Dieser Machenschaft der Siinde entgeht nur, wer mit dem Herzen
glaubt, wie es R6m 10, 10 heifit. Und das ist — anthropologisch gesehen —
das Problem der Umkehr.

I11. Konkrete Schritte der Umkehr

1. Zusitzliche Schwierigkeiten

Wenn nun im Anschluff an die theologischen und anthropologischen Impli-
kationen des biblischen Verstindnisses der Umkehr nach konkreten Schrit-
ten der Umkehr gefragt wird, so miissen zwei Momente richtungweisend
sein: die aus der neutestamentlichen Verkiindigung erhobene Einsicht, daf}
Umkehr eine Bewegung ist, die vom Menschen um seines Heiles willen
unbedingt vollzogen werden muf}; und die aus der Geschichtlichkeit des
Menschen zu gewinnende Einsicht, dafl ihm Notwendigkeit und Richtung

2 Der Grund ist darin zu erblicken, daf der Mensch sein Wollen nicht vollstindig zum
Gegenstand der Erkenntnis machen kann. ,Immer begleitet ein verkehrtes Wollen einen
gewissen Irrtum der praktischen Erkenntnis“ (Thomas von Aquin, De malo II 9).



Josef Rief 190

der Umkehr gar nicht ohne weiteres plausibel gemacht werden konnen.
Umkehr im biblischen Verstindnis beschrankt sich ja nicht darauf, daf}
etwas am Menschen oder in der Umgebung des Menschen gedndert wird;
gemeint ist vielmehr, dafl der Mensch selbst sich wandelt. Umkehr bean-
sprucht den Menschen in seiner Ganzheit. Schon das ist nicht selbstver-
stindlich. Einer solchen Wandlung aber stellen sich zusétzliche Hinder-
nisse entgegen, wenn die Umkehr einem Menschen abverlangt wird, der
— wie Papst Paul VI. am 9. Mai 1973 bei der Ankiindigung des Heiligen
Jahres 1975 wortlich betonte — ,,denkt und bei seinem Denken die Sicher-
heit in der Wahrheit verloren hat ..., der arbeitet und bei der Arbeit sich
so sehr nach aulen wendet, daf er nicht mehr in hinreichendem Maf das
Wort vernimmt, das ihm gilt und ihn aufschlieft ..., der sich freut und
vergniigt und die Dinge, die sein Leben angenehm gestalten, in solchem
Mafle geniefit, daf er sich bald langweilt und enttiuscht fiihlt“?2. Dieser
Mensch, der nach allen Richtungen hin seine Macht ausgedehnt und dabei
sich selber verloren hat, ist durchaus davon zu iberzeugen, dafl das Steuer
herumgerissen werden mufi, aber die Wandlung zum Besseren muf} seinen
Vorstellungen entsprechen®. Noch in der Umkehr geht es ihm um die
kalkulierte Selbstbehauptung. Soll demnach die mit dem Heiligen Jahr
1975 intendierte Umkehr gelingen, so wird es wesentlich darauf ankom-
men, den guten Willen zur Umkehr in jene Weite des christlichen Selbst-
verstandnisses zu fithren, in der auch die sublimen Formen der mensch-
lichen Selbstbehauptung aufgegeben werden konnen.

2. Umkehr zur Kirche

Diese Weite christlichen Selbstverstindnisses kann allein in der Gemein-
schaft der Glaubenden Wirklichkeit werden. Anders ausgedriickt: Es gibt
Umbkehr im Sinne christlicher Verkindigung nur in der Kirche und mit
der Kirche. Vielleicht mufl man es noch deutlicher sagen: Die Umkehr in
Gang bringen und vorantreiben und effizient machen heifit, der Gemein-
schaft der Glaubenden dazu verhelfen, dafl diese Gemeinschaft Kirche ist
und als Kirche sich darstellt.

Darin liegt zunéchst eine Beschrankung der Aufgabe. Aber auch Chri-
stenmenschen konnen nicht zugleich alles wollen. Auch die Kirche kann in
dieser Welt, in der auch heute noch disparate Krifte wirken und die

22 Papst Paul V1., Allocutio: Christifidelibus in Basilica Vaticana coram admissis Beatissi-
mus Pater nuntiat Se universale Iubilacum in annum MCMLXXYV indicturum, in AAS 65
(1978) 823.

23 Beispiele dafiir sind die Reformbestrebungen, wie sie etwa in der ,politischen Theo-
logie“ oder in der ,Theologie der Revolution® zur Theorie erhoben worden sind.



Umkehr — Notmafinahme oder prospektives Tun? 191

Torheit am Werk ist, nicht alles abdecken, was fiir diese Welt von Belang
ist. So sehr es auch plausibel erscheinen mag, die Kirche als , gesellschafts-
kritische Institution“* zu begreifen und in Richtung auf eine solche Funk-
tion hin umzugestalten, das ist nicht primar ihre Sendung, und von dieser
Aufgabenstellung hat sie auch nicht ihre Gestalt. Thre Sendung zielt primér
darauf hin, der Welt Kunde zu bringen von dem nur mithsam in Worte
zu fassenden Ratschlufl Gottes, der vom Horizont der Welt aus gesehen
ratselhaft erscheint, die Krafte des Menschen tibersteigt und immer zum
Exodus auffordert. Thre Gestalt ist daher ganz und gar unpolitisch; sie
ist wesentlich bestimmt durch den Gestus des Wartens und des Hoffens;
denn es gilt, den Herrn nicht aus dem Auge zu verlieren; es gilt, der Beru-
fung treu zu bleiben. Sendung und Gestalt der Kirche sind wesentlich
gepragt durch ihr Herausgerufensein®. Daf} die Kirche als Gemeinschaft
der Herausgerufenen erscheint, kann nicht anders erreicht werden als durch
Umkehr, durch Hinkehr zu dem, der ruft. Das Ziel der Umkehr ist die
Darstellung der Glaubensgemeinschaft als Kirche, Kirche verstanden als
jene Gemeinschaft, die inmitten dieser Welt entsteht, wenn Menschen
daran gehen, den nur mithsam zu fassenden Ratschlufl Gottes im geschicht-
lichen Raum mit den Mitteln des Geschichtlichen zu artikulieren.

Diese Zentrierung der christlichen Existenz auf Christus in der Kirche
sieht zundchst aus wie Riickzug aus der Welt, wie ein Versuch, die Welt links
liegen zu lassen. Aber die Dinge so sehen heif}t, sie verkirzt sehen; heifit,
im Grunde daran zweifeln, dafl die Kirche als solche bereits, als Gottes
Volk, der Welt etwas zu bieten hat; heifit letztlich eben doch kalkulierte
Nachfolge, heifit die Liebe aus ganzem Herzen verweigern, heifit Flucht
in das Géngige. Aus dem Gingigen aber kann nie und nimmer Kirche
werden. Auch die Welt nimmt eine Kirche, die sich in géngigen Maflen
darstellt, nicht ernst. Das schlechthin nicht Géngige aber ist die Zentrie-
rung der christlichen Existenz auf Christus hin. Wer das will, darf die
Hande nicht in den Schof} legen?®. Wieviel denjenigen abverlangt wird,
beziechungsweise abverlangt wiirde, die den Ratschlul Gottes im Raum
der Geschichte kundmachen wollen, wird in dem Dilemma deutlich, in das
die in die Gestalt des Politischen verliebten Christen bei ihrer Rede von
Gott geraten sind. Wir stehen als Christen und als Glieder der Kirche

24 Dazu etwa J. B. Metz, Zur Theologie der Welt. Mainz-Miinchen 1968, 107.

25 Das Kennzeichen dieses Herausgerufenseins ist nicht das Sendungs-,Bewufitsein® der
einzelnen Christen, sondern die Riickbindung der Kirche an das Glaubensgeheimnis, ans
dem sie lebt (vgl. J. Ratzinger, Weltoffene Kirche? Uberlegungen zur Struktur des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils, in: Das neue Volk Gottes. Entwiirfe zur Ekklesiologie. Diis-
seldorf 1969, 282-301.

28 Solche Zusammenhinge sind zum Ausdruck gebracht in 1 Kor 9, 23-27.



Josef Rief 192

heute so wenig wie damals nur vor intellektuellen Schwierigkeiten des
Glaubens; die Schwierigkeiten sind existentieller Natur; sie sind mit dem
Glaubensproblem als solchem gegeben. Wir wollen — Harvey Cox weist
mit seiner Allegorie mit vollem Recht in diese Richtung — den Glauben
als weltliche Maoglichkeit; wir wollen konsequenterweise auch eine Kirche,
die sich weltlich-sdkular rechtfertigt. Wir wollen uns darum von der
Kirche - die Konsequenz wird durchgehalten — auch nicht mehr bevormun-
den lassen. Darum zdgern wir, in diese Kirche mehr als ein auch sonst
tibliches Solidaritatsbewuftsein zu investieren. Auch das ist konsequent.
Daf} diese innere Distanz der Christen zur Isolation der Kirchenglieder
untereinander fithrt und die Amter in die Nihe des Apparates bringt,
ist fast unausweichlich.

Eine Kirche, deren Glieder zueinander und zum Ganzen in innerer
Distanz sich befinden, ist in einer ebenso ausweglosen Lage wie eine
Familie, deren Glieder sich gegenseitig verdachtigen, an das Ganze nur
Forderungen stellen und alle Mafinahmen, die von irgendeiner Seite
kommen, mit Kritik bedenken, die es aber nicht mehr fertigbringen, sich
mit dem Ganzen zu identifizieren. Wie eine solche Familie am Ende nichts
mehr bieten und darstellen kann, so wird auch eine Kirche, in die die
Christen nicht mehr ihren Christusglauben hineintragen, unansehnlich
und unfruchtbar. Sie hort auf, Autoritit zu sein, weil niemand da ist, der
ihr zur Autoritdt verhilft. Eine solche Kirche hat nichts mehr zu sagen, am
allerwenigsten der Welt, weil sie ohnehin nur noch das sagt, was alle
anderen auch sagen. Das aber wire nicht im Sinn ihrer Sendung. Sie hat
mehr zu sagen. Sie hat das Wort zu sagen, das glaubhaft nur gesagt wer-
den kann von der Kirche, die der Welt durch ihre Sendung zum Anstof}
wird®* und ihre Gestalt auf diese Sendung abstimmt. Solches Selbstver-
standnis verlangt eine Umkehr, deren Maf} vom Menschen nicht beschrinkt
werden darf. Thr Maf ist die Liebe. Zu dieser Liebe kann nur die Gemein-
schaft aufschliefen. Wahre Umkehr ist darum wesenhaft an die Kirche
gebunden; sie kann nicht individualistisch erledigt werden; sie ist nicht
eine Sache des individuellen Gewissens.

8. Umkehr und Bufipraxis

Aus der Weite christlichen Selbstverstindnisses ergeben sich auch Ge-
sichtspunkte fir die Gestaltung der Umkehr im engeren Sinn. Begreif-

27 Die Einheit der beiden genannten Aspekte, nimlich die Sichtbarkeit, durch die sie fiir
die Welt Zeichen ist, und die Verwiesenheit an das Wort Gottes, durch das sie den
Menschen unverfiigbar bleibt und immer nur als Gesendete anwesend sein kann, ermog-
licht es der Kirche, ihren gottlichen Auftrag auszufithren.



Umkehr — Notmafinahme oder prospektives Tun? 193

licherweise ist in den vergangenen Jahren die Kritik an der in der Kirche
gelibten Bulpraxis immer lauter geworden. Begreiflicherweise mufl man
sagen; denn man kann nicht bestreiten, daf sich in den vergangenen Jahr-
hunderten so etwas wie ein Buflstandard herausgebildet hat. Bule wurde
immer mehr identisch gesetzt mit der Beichte. Diese Entwicklung mufl
nicht schon von vorneherein als Fehlentwicklung gebrandmarkt werden.
Wer dennoch dieser Meinung ware, miifite sich fragen, ob fur ihn die
Sakramente noch wesenhafte Lebensduflerungen der Kirche sind. Gleich-
wohl wiirde es eine entscheidende Verarmung bedeuten, wenn Bufle nur
in standardisierten Formen vollzogen wiirde und sich dadurch vom Leben
entfernte. Es kann also nicht darum gehen, die sakramentale Bufle zu
disqualifizieren. Was nottut, ist die Verbindung der sakramentalen Bufle,
d. h. der Beichte, mit dem Ganzen christlicher Existenz. Diese Verbindung
muf} auf verschiedenen Ebenen geleistet werden:

(1) Zunichst mufl es wieder zur Selbstverstindlichkeit unter Christen-
menschen werden, dafl nur Gott allein Siinden vergeben kann. Siinde ist
fir Christen nicht etwas, woriiber man im Zusammenhang mit der Bufle
stundenlang reden miifite. Die der Siinde allein angemessene Behandlung
ist das Bekenntnis vor Gott und die Vergebung durch Gott, die das Be-
kenntnis der Schuld in den Lobpreis Gottes iibergehen 14f8t: Gemeint ist
das confiteri in der Doppelgestalt der Confessiones des heiligen Augusti-
nus. Jeder andere Umgang mit der Siinde muf} die Gestalt entweder der
Selbstrechtfertigung des Menschen oder der Verzweiflung annehmen?®.

(2) Eine fir die christliche Existenz so fundamentale Angelegenheit wie
Stindenvergebung muf} einen hochst moglichen Grad von Verbindlichkeit
haben. Dieser Grad von Verbindlichkeit ist nicht gegeben, wenn die
Siindenvergebung dem einzelnen iiberlassen oder auf der Ebene der
Gesellschaft dariiber gemarktet wird. Siinde ist etwas, was ausgespro-
chen werden mufl; sie mufl den Namen erhalten, den sie verdient.
Nur so wird der Mensch der Siinde ansichtig und kann sich von ihr
distanzieren. Nur so wird die Siinde so gewichtig, dal der Mensch
sich gendtigt sieht, sich vor Gott zu stellen. Nur so kann die Siinde als die
Negation erscheinen, die sie ist. Wer sich diese Miithe schenkt und davor
zuriickschreckt, der Siinde ihren Namen zu geben, kann sie auch nicht ernst-
nehmen. Solche Auseinandersetzung aber kann nicht nur theoretisch und
abseits vom pulsierenden Leben der Kirche geleistet werden. Denn die
Siinde hat ihre eigene Legitimitét: Sie kann darauf verweisen, dafl sie das
Ureigene des Menschen sei. Auch die Siinde erhebt den Anspruch, die Be-

2 In beiden Fillen bewegt sich der Mensch in dem Wahrheitsverstindnis, das sich auf
die Formel bringen 148t: Verum quia factum.



Josef Rief 194

lange des Humanen zu vertreten. Dieser usurpierte Anspruch kann nur
entlarvt werden von der Gemeinschaft, die nicht auf irgendeine Humanitit
gegriindet ist, sondern auf die humanitas des Menschgewordenen. Siinden-
vergebung beriihrt darum unmittelbar auch die Belange der Kirche. In der
Kirche kann die Siinde den Namen erhalten, der ihr zukommt. Das ist
moglich, weil es in dieser Kirche wesenhaft um Vergebung der Siinde geht.
Siindenvergebung erfolgt darum in dufleren Zeichen, hinter denen die Kir-
che steht; ihre Vollgestalt ist gegeben im Bufisakrament. Dieser Vollgestalt
sind alle anderen Formen der Siindenvergebung zugeordnet.

(8) Den verschiedenen Formen der Sindenvergebung in der Kirche muf}
auf Seiten des Christen eine differenzierte Gesinnungshaltung entsprechen.
Damit von der Siindenvergebung in der Kirche, vor allem von der sakra-
mentalen Beichte, auch der leiseste Anschein, es handle sich um magisches
Geschehen, ferngehalten wird, ist es notwendig, daf Bufle und Bufigesin-
nung die Gestalt der Tugend® haben. Bufle, als Tugend verstanden, ,be-
zeichnet die durch die Gnade Christi geschenkte, sittlich und religiés ge-
méifle Haltung des Menschen gegeniiber der eigenen Siinde und der Siinde
tiberhaupt“*. Buf8e ist so gesehen nicht etwas, was immer dann Platz greift,
wenn Sinde geschehen ist, sondern sie ist die Seite des rechtfertigenden
Glaubens, mit der dieser sich als habituelles Nein zur Siinde darstellt:.
Bufe als Tugend meint also das Gesamt der Verhaltensweisen, mit denen
der Christ der Siinde gegeniibersteht: die Reue, den Mut zur Furcht Got-
tes und zur Wahrheit seiner eigenen Existenz gegeniiber, den Willen zur
Genugtuung, den Ausgriff auf die Zukunft im Vorsatz und den Umgang
mit den kirchlichen Formen der Siindenvergebung.

Man kann gegen diesen Begriff der Bufle als Tugend Verschiedenes ein-
wenden: Man kann einwenden, dafl er das, was in der Umkehr bezweckt
werden soll, schon voraussetzt, weil derjenige, der diese Tugend besitzt,
die Siinde ja bereits hinter sich gelassen habe; in diesem Fall aber sei es
iiberflisssig, iiber konkrete Schritte zur Umkehr zu sprechen. Die Antwort
auf diesen Einwand ist ganz einfach der Hinweis auf das biblische motetew,
das zam Kommen und Mitgehen auffordert. Mitgehen kann nur, wer tig-
lich neu sich selbst verldfit. Oder man kann darauf hinweisen, daf dieser
Begriff der Bufle die Geschichte des Menschen aufier acht lasse. Diese Ge-
schichte sei eine stindige Auscinandersetzung mit der Siinde; sie verlaufe

20 Zum Begriff und zur Bedeutung der Tugend vgl. J. Pieper, Art. Tugend, in: Handbuch
theol. Grundbegriffe IT 714-718.

30 K. Rahner, Art. Bufe, in: Sacramentum Mundi 1 652.

3 In diesem Sinn sagt B. Hiring, Das Gesetz Christi. Moraltheologie (Miinchen-Freiburg
81967) I 426: ,Bekehrung ist auf jeder Stufe ihres Fortgangs ein Ja zur Wahrheit Gottes,
was sie auch iiber uns sagen und von uns verlangen wird.*



Umkehr — Notmafinahme oder prospektives Tun? 195

iiber verschiedene Stufen der Sittlichkeit und notige dazu, sich unter Um-
stinden mit Schritten der Umkehr zufrieden zu geben, die von einem Tu-
gendhabitus nur recht wenig erkennen lassen®®. Man darf dieses Bedenken
ganz gewif nicht ignorieren. Und doch muf in Ubereinstimmung mit der
Lehre der Kirche betont werden, dafl auch der kliglichste Schritt der Um-
kehr, soll er Umkehr sein, die Merkmale an sich haben muf, die der Tugend
der Bufle zugeschrieben werden miissen.

Dieses mit der Geschichtlichkeit des Menschen gegebene Problem ist nur
dadurch zu 16sen, dafl die Umkehrbereitschaft der Christen den Willen in
sich schliefit, das zu tun, was die Kirche verlangt. Bei der Grofizahl der
Christen wird es fur die Echtheit ihrer Umkehrbereitschaft nur dieses Kri-
terium geben konnen. Wirksam freilich kann dieses Kriterium nur werden,
wenn die Kirche tatsichlich als die Gemeinschaft in Erscheinung tritt, die
auch in ihrer Geschichtlichkeit Orientierung bietet. Nur im Blick auf eine
Kirche, die zwar nicht siindelos ist, aber auf ihrem Weg durch die Geschichte
doch kompromiflos zwischen Gut und Bés unterscheidet und scheidet, ist das
Prinzip formulierbar und anwendbar, mit dessen Hilfe die Kirche durch alle
Jahrhunderte hindurch sich der Echtheit der Umkehrbereitschaft ihrer Glie-
der versichert hat; das Prinzip, von Augustinus auf eine klassische Formel
gebracht, lautet so: Pax Ecclesiae dimittit peccata®. Dieses Prinzip bedeu-
tet, dafl die Kirche die Vollmacht des Bindens ausiibt und erklart, was sie
von einem lebendigen Glied erwartet und wer von der lebendigen Glied-
schaft ausgeschlossen ist®.

4. Einzelne sittliche Weisungen

a) In Ausiibung ihrer Vollmacht des Bindens hitte die Kirche in der
Gegenwart zunachst wohl darauf aufmerksam zu machen, dafl die Unfa-
higkeit zu glauben, die dem Menschen anhaftet, mit seinem vom Prestige-
denken zersetzten Selbstverstindnis zusammenhéngt. Der moderne Mensch
tut alles, um seiner Grenzen nicht ansichtig zu werden und alle vermeint-
lich unnotigen Grenzen abzubauen, durch die er sich in Frage stellen lassen
miiflte. Bereits fiir das Zusammenleben im sozialen Raum muf es verhdng-
nisvoll sich auswirken, wenn man dem Menschen immer nur sagt, er
miisse fihig sein, sich gegeniiber den anderen durchzusetzen. Fiir den
Vollzug des Glaubens aber ist das menschliche Selbstverstindnis, das in

32 Neuerdings sucht man dieses Problem dadurch zu entschirfen, dal man zwischen
Siinde und Schuld trennt. Vgl. M. Oraison, Der Buchstabe titet. Entscheidungshilfen fiir
Christen. Freiburg-Basel-Wien 1972, 149-160.

33 Aurelius Augustinus, De bapt. contra Donatistas III 18, 23 (PL 43, 150).

# Vgl. K. Rahner, Art. Bufle, in: Sacramentum Mundi I 676-677.



Josef Rief 196

diesem Grundsatz sich ausspricht, véllig ungeeignet®. Denn die Mentalitit
der Selbstbehauptung bringt es bestenfalls zur Partnerschaft. Glaube aber
kann in dieser Figur nicht gedacht werden; denn Glaube an Gott bedeutet
den Verzicht auf das eigene Prestige, das immer vordergriindige Sicher-
heiten sucht. ,Daraus erwichst . .. die Folgerung, das Sichtbare und schein-
bar Sichere aufzugeben um der Hoffnung und des Vertrauens auf Gottes
Verheiflung willen“®. Diese Folgerung erhilt ihre ganze Dringlichkeit
durch das, was Jesus iiber das Argernis gesagt hat. , Wenn dein Auge dich
argert, so reifl es aus ...“ (Mk 9,47). Man kann nicht sagen, daf} der
Mensch der Gegenwart von dem Gedanken, es konnte ihm etwas zur
Siinde werden, sich sehr beeindrucken 148t. Seine Prestigementalitiit hin-
dert ihn daran.

b) Ferner wiirde es einer Umkehr im Sinn der biblischen Verkiindigung
sehr forderlich sein, wenn es wenigstens unter getauften Christen wieder
unbestritten wire, dafl die religisen Werte — wie iibrigens auch die
ethischen — in sich selbst bereits und nicht erst dann, wenn sie gesellschaft-
lich relevant werden, Beachtung verdienen und den Menschen verpflichten.
Darum ist es ein Unding, wenn man etwa meint, man miisse in die Liturgie
zusdtzlich und eigens einen gesellschaftlichen Duktus hineinbringen, um
ihr so zur Vollgestalt und Effizienz zu verhelfen. Zumal der Mensch, der
im Sinne des Dr. Faustus die Tat dem Wort iiberordnet, vermifit in der
Liturgie die Néhe zum titigen Leben, aber dieser Hinweis ist giinzlich
unzureichend; denn die Liturgie bietet dem Menschen geradezu von ihrem
Wesen her ,keine einfachhin in die Tat umsetzbaren Antriebe und aus
erster Hand verwertbaren Gedanken. Ihr eignet eine gewisse Zuriick-
gezogenheit, ein gewisser Abstand vom wirklichen, weltlichen Leben ... Es
besteht ein Gegensatz zwischen der Schreibstube, der Fabrik, den Werk-
statten der heutigen wissenschaftlichen Arbeit, zwischen den Kampfplitzen
des staatlichen und gesellschaftlichen Lebens und den heiligen Stitten des
feierlichen Gottesdienstes . . .“3”. Aber nur in ihrer Andersartigkeit vermag
die Liturgie zu sein, was sie ist: das in die Zeit herein vernchmbare
Wort und Gebet Christi; nur so kann sie leisten, was sie soll, und ~die
grundlegende christliche Gesinnung ... schaffen®, daf der Mensch ,sich
in die rechte, wesenhafte Ordnung zu Gott stelle, er in Anbetung, Gottes-
verehrung, Glauben und Liebe, Bufi- und Opfergesinnung innerlich ,recht’

% Dazu K. Lorenz, Die acht Todsiinden der zivilisierten Menschheit. Miinchen 1973, 34:
»Als Wert wird von der erdriickenden Mehrzahl der heute lebenden Menschen nur mehr
das empfunden, was in der mitleidlosen Konkurrenz erfolgreich und geeignet ist, den
Mitmenschen zu iberfligeln. Jedes Mittel, das diesem Zwecke dienlich ist, erscheint
triigerischerweise als ein Wert in sich.“

38 'W. Kasper 314.

% R. Guardini, Vom Geist der Liturgie. Freiburg 1957, 129.



Umkehr — Notmafinahme oder prospektives Tun? 197

werde“38, Wo anders als im Gottesdienst der Kirche soll der Mensch, der
sich iiber jede Ordnung erhoben hat, die Wahrheit, die vor und iiber ithm
waltet, anerkennen und von der Wahrheit sich ergreifen lassen? Am
Anfang war nicht die Tat; am Anfang war das Wort; es fordert den
Menschen auf, zu horen und zu gehorchen. Die actio kann immer nur das
Zweite sein, und sie hat am Wort ihre Orientierung und ihr Mafi.

¢) Diese Wahrheit aber ist insbesondere dem Menschen vonnéten, der
den Weg der totalen Emanzipation beschritten hat und diesen Weg der
Selbstmanipulation entschlossen zu Ende gehen will. Inzwischen braucht
sich derjenige, der in der Emanzipation als solcher das Heil nicht zu
erblicken vermag und vor der Selbstmanipulation warnt, nicht mehr als
schlechthin riickstindig zu bezeichnen. Inzwischen fragt man sogar schon im
Deutschen Fernsehen, ob etwa der Staat nur die Aufgabe habe, das Indi-
viduum vor dem Staat zu schiitzen. Im tibrigen hat der Weg der Emanzi-
pation in der Forderung nach begrenzter Freigabe der Abtreibung einen
aufschlufireichen Wendepunkt erreicht. Man kann inzwischen erken-
nen, dafl dem Menschen, der seine innere Rechtheit nicht vor Gott sucht,
jedes Mittel recht ist, wenn es ihn und seine Welt nicht antastet. Man kann
inzwischen erkennen, daf es fiir den Menschen theoretisch kein Halt mehr
gibt, wenn er einmal angefangen hat, ethische Probleme mit technischen
Mitteln zu lsen. Denn die begrenzte Freigabe der Abtreibung ist ja nicht
ein Anfang, sondern die Konsequenz aus einer Theorie, mit deren Hilfe
sich die Gesellschaft vorher bereits alle antikonzeptionellen Mittel als
Mittel zur sogenannten Familienplanung verfiigbar gemacht hat. Die
gleiche Theorie liefert die Legitimation fiir die heterologe kiinstliche
Befruchtung und fiir die Totung auf Wunsch; sie fihrt dazu, dafl die
Herzchirurgen und ihre Patienten nach Unglicksfallen mit Todesfolge
Ausschau halten, oder dafl man mit Hilfe von Drogen zu religiésen Erleb-
nissen zu kommen sucht. Alle diese Wege hat der Mensch sich erschlossen
mit Hilfe der Macht, @iber die er verfiigt, und es gibt darum keine Instanz
mehr, durch die sich ebendieser Mensch von seinem Weg abbringen liefle.
Die Wandlung zum Besseren mufl seinen Vorstellungen entsprechen, und
wir Christen sind uns nicht einmal darin einig, dafl gerade dieser Stand-
punkt iberwunden werden muff. So sehr hat der Mensch sich daran
gewdhnt, Gott endlich im Riicken zu haben®. Die Kirche wird auf die Dauer
gesehen nicht daran vorbeikommen, vor diesen Schritten der Emanzipation
und Selbstmanipulation nicht nur allgemein zu warnen, sondern deutlich
zu sagen, dafl dieses und jenes fiir ihre Glieder nicht in Frage komme.

38 Ebd. 130.
39 Dazu H. Urs von Balthasar, Wer ist ein Christ? Einsiedeln 31966.



Herbert Schade 198
Die Chance der Umkehr

Zum Schluf} stellt sich die Frage: Hat der Gedanke der Umkehr denn
Uberhaupt eine Chance? Die Antwort darauf ist nicht leicht zu geben.
Wenn man sie anhand des Neuen Testaments geben will, hitte man
allem voran sicherlich dieses zu sagen: Es wird unter anderem sehr darauf
ankommen, daf} es Christenmenschen gibt, die mit der Glaubensumkehr
beherzt den Anfang machen. Denn nicht nur ein einziges Mal hat Paulus
den Christen, fiir die er sich verantwortlich wufite, den lapidaren Hinweis
gegeben: ,Ahmt mich nach!“4,

So bedingungslos gilt die Umkehrforderung des Evangeliums, daf sie
jeden, der glaubt, vor die Aufgabe stellen kann, den anderen voranzu-
gehen.

Karl Caspar:
Die Realisierung der biblischen Botschaft

Herbert Schade S, Miinchen

Zu dem agyptischen Kénig Thamus von Theben — so berichtet Platon in
seinem Dialog Phaidros — sei einmal Thoth gekommen — der , Vater der
Buchstaben® und der Gott der Zeit —, er habe den Herrscher iiber die Kunst
des Schreibens belehrt. O kunstreicher Thoth, habe darauf der Pharao ge-
antwortet, ... diese Erfindung wird den Lernenden eher Vergessenheit als
Erinnerung einflofen. Im Vertrauen auf die Schrift werden sie namlich nur
von auflen, das heiflt, mit Hilfe der fremden Zeichen ihr Gedidhtnis bela-
sten, nicht aber von innen her durch die Wirklichkeit selbst geprigt wer-
den. Nicht also fiir die Erinnerung, sondern fiir das Merken hast du ein
Mittel erfunden, und von der Weisheit bringst du deinen Lehrlingen nur
den Schein bei, nicht die Sache selbst. Denn wenn sie — ohne Unterweisung
— viel gelesen haben, werden sie sich vielwissend diinken, obwohl sie zum

“*So 1 Kor 4, 16 und 11, 1; dazu W. Schrage, Die konkreten Einzelgebote in der paulini-
schen Pariinese. Ein Beitrag zur neutestamentlichen Ethik. Giitersloh 1961, 106-107 und
132.





