
Josef Rief 178 

der auferstandene und erhöhte Herr seine Kirche immer neu zu gründen 
und aufzubauen. Das Johannesevangelium hat die Wirksamkeit des •Ge- 
betes Jesu" dadurch deutlich gemacht, daß es - ganz im Sinne der oben 
genannten jüdischen Schriften, welche alttestamentliche Gepflogenheiten 
weiter entfalten - in Joh 17 (vgl. schon Joh 16, 23-28) ein •Abschiedsge- 
bet" Jesu bringt, das auf die ganze Zukunft der Jünger und der Kirche vor- 
ausgreift. Solches Gebet ist gleichsam ein wirksamer •Segen", eine •Ab- 
schiedsrede", ein •Testament" im Sinne alttestamentlich-jüdischer Theo- 
logie. Wenn der irdische Jesus •betet", tut er dies bereits als Mittler, der 
uns Gnade und Erhörung beim Vater erwirkt. 

Zusammenfassend läßt sich sagen: Wer das Glück hat, als Christ beten 
zu dürfen, findet in Jesus von Nazaret einen Lehrmeister für das Gebet, 
wie es sonst keinen gibt. Zugleich darf sich der Beter jedoch an ihn selber 
wenden als den nun erhöhten Herrn, der ihn längst eingeschlossen hat 
in sein wirksames Gebet, das sicheren Zugang zu Gott dem Vater eröffnet. 

Umkehr • Notmaßnahme oder prospektives Tun; 
Prof. Dr. Josef Rief, Regensburg 

Das Wort von der Umkehr1 hat in einem Heiligen Jahr zweifelsohne von 
vorneherein seinen festen und angestammten Platz; es bedarf keiner Recht- 
fertigung. Denn heute wie damals kann der Glaube an das Evangelium nur 
in der Weise der Umkehr und des Sinnenwandels realisiert und zur Dar- 
stellung gebracht werden. Umkehren und dem Evangelium glauben (vgl. 
Mk 1, 15) - das ist eine untrennbare Einheit. Für den, der glaubt, ist Um- 
kehr immer aktuell. 

Dem Wort von der Umkehr mit dem starken Akzent der inneren Wand- 
lung kommt in der Gegenwart jedoch noch ein ganz spezieller Inhalt zu: 

1 Dazu P. Hoffmann, Art. Umkehr, in: Handbuch theol. Grundbegriffe, herausgegeben 
von H. Fries (München 1963) II 719-724. 



Umkehr - Notmaßnahme oder prospektives Tun? 179 

Es richtet sich ja an Christenmenschen und Kirchenglieder, die wenigstens 
seit einem Jahrzehnt im Namen der Erneuerung und Reform, des aggior- 
namento und des Wandels zum Besseren, der Anpassung und Befreiung 
gezielt nach außen gewirkt und vielerlei Aktivitäten in Gang gebracht ha- 
ben, von denen man überzeugt war, daß sie dem Glauben an das Evange- 
lium mehr als die innere Umkehr zu effektiver2 Anwesenheit in der Welt 
verhelfen würden. Das Wort von der Umkehr richtet sich somit an Men- 
schen, die, vom Berechenbaren und nach außen Durchschlagenden gefan- 
gengenommen, es nicht oder nur ungern wahrhaben wollen, daß genau das, 
was man landläufig als das Hilfreiche anzusehen sich gewöhnt hat, allent- 
halben als vordergründig sich entpuppt und nach der inneren Erneuerung 
des Menschen ruft. Das Wort des Evangeliums von der Umkehr hat also 
in der Gegenwart nicht nur das sittliche Unvermögen des Menschen gegen 
sich, sondern darüber hinaus sein intellektuell abgesichertes Besserwissen. 
Es trifft auf den Menschen, der das, was ihm zum Heil dient, gar nicht mehr 
ohne weiteres in seiner Eigengesetzlichkeit sehen kann, weil ihm nur noch 
die Eigengesetzlichkeit des Machens und Hersteilens plausibel ist. 

Die Situation dieses Menschen hat manche Ähnlichkeiten mit der Situa- 
tion, in die der Prophet Jesaja hineinzusprechen hatte, als er während des 
sogenannten syrisch-ephraimitischen Krieges (734/733 v. Chr.) König 
Achaz aufsuchte, der angesichts der Bedrohung Jerusalems mit Problemen 
der Bündnispolitik, mit der Reparatur von Wasserleitungen und dem Bau 
von Befestigungen beschäftigt war und an alle möglichen Maßnahmen der 
Selbsthilfe, nur nicht an die Hilfe Jahwes dachte. In diese Situation der Ge- 
schäftigkeit hinein sprach der Prophet das Gotteswort: •Wenn ihr euch 
nicht an mich haltet, werdet ihr keinen Halt haben" (Jes 7,9). Der Prophet 
forderte eine Umkehr, die nicht auf eine Alternative der Handlungsweisen 
hinauslief, sondern auf die viel grundsätzlichere Alternative: Glaube - 
Unglaube. Der Prophet forderte die Umkehr zum Glauben, die darin be- 
steht, daß sich der Mensch auf den Anderen einläßt und bei Ihm Orien- 
tierung und Halt sucht. 

Umkehr erhält in diesem Verständnis einen neuen Inhalt, und zwar in der 
Person des Anderen. Sie ist nicht mehr Notmaßnahme, sondern - weil auf 
den Anderen eingehend - prospektives Tun. 

I. Umkehr und Glaube 

Vor diesem Hintergrund bereits erscheint die Umkehr als ganzheitliches 
religiöses Verhalten des Menschen, das nicht nur Abwendung von der 
Sünde, sondern Neuorientierung für die Zukunft, nicht nur einmalige Ant- 
wort auf den Ruf Gottes, sondern anhaltende Glaubensbekehrung bedeu- 
tet. 

2 Sobald die Effektivität zum entscheidenden Kriterium des Denkens und Handelns erho- 
ben wird, wird die Frage nach der Wahrheit ineffizient. 



Josef Rief 180 

1. Umkehr in der biblischen Verkündigung 

Der Christ ist nach der neutestamentlichen Verkündigung derjenige, der 
eine entscheidende Wendung vollzogen hat3. Oder genauer: Er darf und 
soll sich als denjenigen begreifen und annehmen, der durch die nicht ein- 
geplante und einplanbare Hilfe eines Anderen auf den Weg gebracht 
wurde. Er weiß auch, daß er mit dem Wort Umkehr nicht nur ein Ereig- 
nis in der Vergangenheit, sondern eine ganz bestimmte Seite seiner Exi- 
stenz selbst anvisiert und ins Blickfeld rückt: jene Seite, mit der er jenem 
Anderen, der ihm zur Rettung wurde, für immer verpflichtet bleibt. 

So erscheint denn das Thema •Umkehr" an zentraler Stelle der Predigt 
Jesu. •Jesus kam nach Galiläa", heißt es Mk 1, 14-15, •und verkündete die 
Heilsbotschaft Gottes, indem er sprach: Die Zeit ist erfüllt, und das Reich 
Gottes ist nahegekommen. Kehret um und glaubt an die Heilsbotschaft". 
Zentral aber ist das Thema Umkehr in der neutestamentlichen Verkündi- 
gung einzig deswegen, weil die nahe herbeigekommene Gottesherrschaft 
für den Menschen zentral geworden ist4. Im Bereich der anthropologischen 
Dringlichkeiten haben sich die Perspektiven geändert. Johannes der Täufer 
hat aus dem Gefängnis heraus das mit der Nähe der Gottesherrschaft dem 
Menschen gestellte Problem ganz präzis formuliert und in die Frage ge- 
kleidet, die seine Jünger an Jesus zu stellen hatten: Bist du der Kommende, 
oder sollen wir auf einen anderen warten?" (Mt 11, 3). Umkehr im Sinne 
biblischer Verkündigung wird thematisch, weil mit dem Erscheinen des 
Messias die Notsituation derer, die in Finsternis und Todesschatten sitzen 
(vgl. Lk 1, 79), überwunden ist. Umkehr ist die Bewegung, in der der von 
Gott gemeinte und erreichte Mensch sich meinen und erreichen läßt, in der 
er umdenkt und sich aufmacht und ins Vaterhaus zurückkehrt (vgl. Lk 
15, 18). 

Umkehr hat - vor dem Hintergrund des auf den Menschen zugehenden 
Gottes gesehen - absolut nichts mit der Kurzschlußreaktion zu tun, zu der 
sich eben derjenige hinreißen läßt, der in auswegloser Situation irgend 
etwas tun muß und auch die Maßnahme in Erwägung zu ziehen hat, bei der 
er alles riskiert. Umkehr im christlichen Verständnis ist nicht die Notmaß- 
nahme des Kopflosen im Sinn des •Helfe, was helfen mag", sondern die 
Bewegung, in der der verlorene Sohn nüchtern wird und realistisch abwägt 
zwischen dem, was ist und dem, was einmal war; sie ist der Aufbruch des 
Menschen, in dem dieser dem vermeintlichen eigenen Besserwissen und der 

'Darum gründen sich die Imperative der biblischen Paränese auf die Indikative des 
göttlichen Heilshandelns. 
4 Dazu R. Schnackenburg, Gottes Herrschaft und Reich. Freiburg-Basel-Wien 31963. 



Umkehr - Notmaßnahme oder prospektives Tun? 181 

Sensationslust existentialistischer Grundeinstellung, der Bindungslosigkeit 
und dem Autonomiedenken individualistischer Geisteshaltung und schließ- 
lich den Formen der Selbstbestätigung durch Konsum und Genuß ein Ende 
setzt, um fortan auf einen verläßlicheren Grund zu bauen. Umkehr ist - so 
gesehen - nicht einfach nur Negation, Preisgabe, Verzicht, Verleugnung, 
Abtötung, Buße im Sinn konkreter Leistungen, sondern Zuwendung, 
Heimkehr, Befreiung vom Tod und Rückkehr zum Leben. Umkehr ist eine 
Bewegung, die im Urgrund der Welt ihren Ursprung hat und dort auch 
erregt registriert wird. •Ich sage euch", so heißt es im Gleichnis vom verlo- 
renen Schaf, •so wird im Himmel mehr Freude sein über einen einzigen 
Sünder, der umkehrt, als über neunundneunzig Gerechte, die der Umkehr 
nicht bedürfen" (Lk 15, 7). 

2. Umkehr - christologisch gesehen 

Man kann es noch positiver ausdrücken: Umkehr ist so wenig Negation wie 
der Glaube, mit dem sie sehr viel gemeinsam hat. Man kann geradezu 
sagen, sie sei der andere Aspekt des Glaubens. Natürlich gibt es auch in 
jenem Tun des Menschen, das als matEveiv5 bezeichnet wird, das Moment 
des Negativen. Wer sich im Vollzug des matEiteiv auf einen anderen ein- 
läßt und ihm vertraut und glaubt - das alles ist im Begriff Jtiotevsiv enthal- 
ten -, wer also auf den anderen sich verläßt, kommt nicht daran vorbei, 
eben sich selbst zu verlassen, aber indem er sich verläßt, gewinnt er festen 
Grund. Niemand wird diesen Vorgang, in dem der Mensch wieder Halt 
gewinnt, als etwas ansehen, was die Gestalt der Negation hat. Umkehr 
meint also - zumal in der Zusammenschau mit der neutestamentlichen 
iticms - nichts anderes als das Festmachen des Menschen auf dem Grund 
der Wahrheit, auf dem Grund jener Wahrheit, die als die Wahrheit über 
Gott und über den Menschen in Jesus Christus in unserer Welt erfaßbar 
geworden ist. 

Diese Wahrheit wäre niemals vom Menschen selbst her ausmachbar 
gewesen; sie ist gegeben, als Gabe und Gnade6. Sie ist aber gleichwohl 
dieser Welt zugänglich, nämlich in Jesus Christus; er ist der Weg, auf dem 
der Mensch aus der Verlorenheit herausgeführt wird. Damit aber, daß die 
Umkehr - vor allem nach Ostern - wesentlich mit der Person und dem 
Werk Christi zu tun hat, verschwindet sie als Thema keineswegs aus der 
neutestamentlichen Verkündigung, wie man gelegentlich schon gemeint 

5 Vgl. M. Seckler, Art. Glaube, in: Handbuch theol. Grundbegriffe I 528-548. 
"Vgl. W. Kasper, Wesen und Formen der Buße. Gedanken zur kirchlichen Bußpraxis, 
in: Glaube und Geschichte. Mainz 1970, 313-317. 



Josef Rief 182 

hat. Im Gegenteil! Im Blick auf die Person und das Werk Jesu Christi 
läßt sich nun zusehends deutlicher sagen, worin die Umkehr wirksam 
werden und neue Wirklichkeit hervorbringen muß7. 

3. Glauben als Umkehr 

Vor dem Hintergrund der Auseinandersetzung Jesu mit seinen jüdischen 
Volksgenossen wird der Glaube an Jesus zur entscheidenden Umkehr, 
indem er den vermeintlichen Glauben der Juden als Unglauben kritisiert 
und entlarvt. Weil im Glaubensverständnis selber die Umkehr sich voll- 
ziehen muß, darum kann Johannes auf den Begriff der Umkehr völlig 
verzichten, ohne daß die Dringlichkeit der Umkehr auch nur im geringsten 
abgeschwächt würde. Sie wird nicht nur nicht abgeschwächt, sondern viel- 
mehr bis ins Extrem gesteigert, und zwar durch den, der inmitten der Welt, 
für die es grundsätzlich viele Wege gibt und die nur die geschichtliche 
Legitimation kennt, erklärt: •Ich bin der Weg, die Wahrheit und das 
Leben" (Joh 14, 6). Dieses Wort ist in den Ohren einer Welt, die nur mit 
der Dimension des Geschichtlichen rechnet, ein Skandal, der bleibend auch 
dem Glauben anhaftet. Auf dieses scandalum des Glaubens sind die jüdi- 
schen Volksgenossen Jesu aufmerksam geworden. Indem sie Jesus den 
Glauben verweigern zu müssen meinen, wird deutlich, wie sehr sie in 
ihrem vermeintlichen Glauben an Gott tatsächlich nur auf sich selber 
gebaut haben und in Wirklichkeit auf dem Standpunkt des Unglaubens 
stehen. Vielsagend verweist darum Jesus schon die beiden ersten Jünger, 
die ihm nachfolgen wollen, auf die Existenzweise des Unterwegsseins als 
Weg zum Leben. Auf ihre Frage: Meister, wo wohnst du?, bekamen sie die 
Antwort: •Kommt, und ihr werdet sehen!" (Joh 1, 38ff). Was sie letztlich 
zu sehen bekamen, waren Zeichen - bis hin zum Gekreuzigten. Sie sahen 
nicht mehr als denjenigen, den der Prophet Zacharias (12, 10) bereits als 
Zeichen des Heils für Jerusalem und für alle Völker angesagt hatte, als 
er auf Gottes Geheiß verkündete: •Sie werden auf den schauen, den sie 
durchbohrt haben". Es ist kein Zufall, daß Johannes an einer keineswegs 
nebensächlichen Stelle seines Evangeliums - am Ende der Passionsge- 
schichte - das Zachariaswort aufgreift und damit im Grund nur die Ant- 

7 Dazu R. Schnackenburg, Art. Metanoia, in: LThK 2VII 358: •Die M(etanoia)forderung 
der Urkirche trägt der heilsgeschichtlichen Lage nach Ostern Rechnung... Bei Paulus tritt 
die M(etanoia)forderung formell zurück (doch vgl. 2 Kor 7,9f), wird aber in dem 
radikalen Umbruch erkennbar, den Paulus von der Christwerdung erwartet (vgl. 1 Kor 6, 
9 ff; Kol 1,21 ff; 2,13; Eph 2,3-7). Bei Johannes (Ev. u. Briefe) fehlt der Terminus 
vollständig; doch übernimmt der Glaube sachlich seine Funktion (vgl. Jo 3,36; 5,24; 
8,12.31.51 u. ö.)." 



Umkehr - Notmaßnahme oder prospektives Tun? 183 

wort wiederholt, die bereits die beiden ersten Jünger auf ihre drängende 
Frage nach dem Ort des Bleibens und des Bestehenkönnens erhalten hatten. 
Über Kreuz und Auferstehung hinaus galt für die Jünger und gilt für alle 
Glaubenden das einfache und doch nie endgültig auszulotende Wort: 
•Kommt, und ihr werdet sehen!" Damit aber gaben sich die Juden nicht 
zufrieden. Sie wollten ihr Kommen daran knüpfen, daß sie sehen. Sie insi- 
stierten auf dem Zeichen, das den Glauben möglich macht und fragten 
ihn: •Was für ein Zeichen tust du denn, daß wir sehen und glauben?" (Joh 
6, 70). Sie wollten den Glauben, der seine Rechtfertigung handfest vor- 
weisen kann. Jesus aber preist die selig, die nicht sehen und doch glauben 
(vgl. Joh 20, 29), und verlangt die Umkehr zum maxevtiv als Weg in die 
Zukunft. Glauben heißt fortan niaxiq tlq Xoiatöv8. Dieser Glaube ist 
dauernde Umkehr, denn er wird real allein im Gehorsam gegenüber der 
fort und fort gültigen Forderung: •Kommt, und ihr werdet sehen!" Anders 
ist Umkehr und Buße fortan nicht möglich. Umkehr bedeutet eben nicht, 
daß der Mensch einen bestimmten Standpunkt verläßt und einen anderen 
zu erreichen sucht - zu solcher Umkehr hätten sich auch die Juden bereit- 
gefunden -, Umkehr heißt: Kommen und Mitgehen; Umkehr heißt: Nach- 
folge Jesu. In ihm nur gibt es die Versöhnung9. Jedes andere Verständnis 
der Umkehr ist diktiert von der Vorstellung der Selbstversöhnung und 
dem Wunsch, die Umkehr sich zu schenken. 

4. Fehlformen der Umkehr 

Indem nun aber das neutestamentliche Verständnis der Umkehr das Ver- 
ständnis des Glaubens selbst berührt, insofern es die Nachfolge Jesu als 
wesenhafte Gestalt des Glaubens bestimmt, also den Menschen in seiner 
Totalität beansprucht, sind alle Formen der Umkehr und Buße, die den 
Menschen nur partiell in Bewegung bringen, als Mißverständnisse und 
Verirrungen abgewiesen. Abgewiesen sind alle Formen der Umkehr und 
Buße, die primär darauf abzielen, eine bestimmte äußere Ordnung zu 
erstellen und durchzusetzen in der Absicht, die Erfüllung dieser Ordnung 
als Erfüllung des Willens Gottes anzusehen, um im Blick darauf den 
Menschen gerecht zu sprechen. Man kann dieses Mißverständnis als poli- 
tisch-säkularistisch bezeichnen. Es hat die Volksgenossen Jesu in die ämaxia 
hineingetrieben; es ist überall dort anwesend, wo man zuerst mit einer - 
wie man sagt - unglaubwürdig gewordenen Kirche aufräumen und dann 

8 Vgl. W. Kasper 315. 
•Vgl. E. Käsemann, Erwägungen zum Stichwort •Versöhnungslehre im Neuen Testa- 
ment", in: Zeit und Geschichte. Dankesgabe an R. Bultmann zum 80. Geburtstag, heraus- 
gegeben von E. Dinkier. Tübingen 1964, 47-59. 



Josef Rief 184 

mit imponierenderen Formen der Verkündigung die Welt für das Evan- 
gelium gewinnen will. Auch dieses Pathos der äußeren Reformen lebt, wo 
es sich als eigentliche Glaubenstat versteht, aus dem Unglauben, der fragt: 
Welches Zeichen tust du, damit wir sehen und glauben. - Abgewiesen sind 
alle Formen der Umkehr und Buße, die sich in dinglichen Leistungen 
ergehen und mit äußeren Bußpraktiken allein den erzürnten Gott ver- 
söhnen und umstimmen wollen. Wo Umkehr und Buße in äußeren Buß- 
akten - etwa Kasteiungen - steckenbleiben, sind Magie und Materialismus 
im Spiel. Buße und Umkehr sind nichts anderes als vordergründige Not- 
maßnahmen, mit denen drohendes Unheil auf die billigste Weise gebannt 
werden soll. - Abgewiesen ist endlich auch das idealistische Mißverständ- 
nis, in dem sich Buße und Umkehr nur in Akten der inneren Einkehr, der 
intellektuellen Selbstreinigung und der rationalen Daseinsbewältigung 
vollziehen. In diesem Mißverständnis lebt zweifellos die sublimste Form 
der Unbußfertigkeit und der mangelnden Umkehrbereitschaft. Denn die 
Menschen dieser Geisteshaltung geben sich der Überzeugung hin, daß 
sie - etwa in der Kategorie des Humanen - über das Rettende selbst ver- 
fügen können. 

Das christliche Verständnis von Buße und Umkehr aber lebt wesentlich 
aus dem nur im Glauben zu gewinnenden Eingeständnis, daß der Mensch 
aus einer Verlorenheit umkehren muß, in der ihm die Rettung und Umkehr 
als Möglichkeit überhaupt erst nahegebracht werden müssen. Die Umkehr 
beginnt mit der Botschaft, daß es die Umkehr gibt. Sie beginnt mit dem nicht 
eingeplanten und nicht einplanbaren Erscheinen dessen, der, weil er Licht 
in das Dunkel trägt, die Situation des Menschen als Notsituation erst 
offenbar macht. Sie hat immer begonnen mit der Tat der Erlösung. 

II. Umkehr und Buße 

Die These, daß Umkehr im christlichen Verständnis wesentlich der theo- 
logischen Bemühung bedarf, ist nunmehr durch einen Hinweis auf die 
Sünde zu ergänzen. 

1. Das Wort von der Sünde 

Ganz gewiß müssen die Verkündiger des Wortes Gottes, die in ihren 
•Gemeinden den Geist der Buße wieder mehr wecken wollen", darauf 
achten, daß sie •zuerst und mit der nötigen Breite und Tiefe von der Nähe 
Gottes in Christus sprechen". Walter Kasper bemerkt mit vollem Recht: 



Umkehr - Notmaßnahme oder prospektives Tun? 185 

•Zur Buße führt man niemand, indem man ihm das Leben ,madig' macht, 
indem man in einer Art grobschlächtiger und indiskreter tiefenpsychologi- 
scher Enthüllung seine gewiß oft jämmerlichen Motive enthüllt und die un- 
ter der Decke einer bürgerlichen Wohlanständigkeit manchmal nur mühsam 
verborgenen sittlichen Unzulänglichkeiten hervorkehrt. Das ist Gesell- 
schaftskritik, die auch ihren Platz hat, die aber nicht die erste Aufgabe des 
Predigers ist. Durch sie erreicht man vor allem nicht das, was christliche 
Buße sein soll"10. So sehr Sätze dieser Art zu bejahen und zu unterstreichen 
sind, so sehr muß davor gewarnt werden, aus ihnen die Folgerung zu zie- 
hen, man könne von der Umkehr reden, ohne auch ein deutliches und un- 
mißverständliches Wort über die Sünde zu sagen. 

2. Sünde und Geschichte 

Die Umkehr müßte geschichtslos und intellektualistisch verflüchtigt wer- 
den, wenn sie nicht mehr verstanden würde als Umkehr aus der Verloren- 
heit der Sünde, als Umkehr, deren Spuren genauso in die Geschichte hin- 
einverlaufen müssen, wie auch die Sünde ihre Spuren in die Geschichte 
hineingräbt. Aus der unbestreitbaren Tatsache, daß der Mensch der 
Gegenwart von dem Wort der Sünde nur mühsam erreicht und schon fast 
gar nicht mehr beeindruckt werden kann11, ergibt sich keineswegs die Not- 
wendigkeit, eine Moral ohne Sünde12 zu konzipieren; die auffallende Un- 
ansprechbarkeit des modernen Menschen für das Böse und die Sünde 
könnte viel eher als Zeichen dafür gewertet werden, daß Buße und Umkehr 
dringlicher geworden sind denn je. Im Grunde wird dieser Gedanke in den 
gegenwärtigen Untersuchungen zum Thema Sünde durchaus bejaht; denn 
wenn man, wie etwa Piet Schoonenberg es tut, das Verhängnisvolle der 
Sünde mit der Formel •Sünde der Welt"13 einzufangen versucht, dann 
wird damit ja zugegeben, daß es die Sünde auch als jene geschichtlich wirk- 
same Macht gibt, der der Mensch nahezu ausweglos verfallen sein kann; 
wenn dann freilich aufgrund der Übermacht dieser •Sünde der Welt" die 
Sünde des einzelnen fast nur noch als Verhängnis gewertet wird, von dem 
das Sündenverständnis etwa unserer Beichtspiegel überhaupt keine Notiz 
nehme, dann bewegt man sich auf ein Sündenverständnis zu, das dann 

10 W. Kasper 313. 
11 Dazu etwa P. K. Kurz, Das Böse und die Schuld in der zeitgenössischen Literatur, in: 
Sünde-Schuld-Erlösung. Kongreß der Moraltheologen und Sozialethiker 1971 in Salz- 
burg. Salzburg-München 1973, 47-65. 
12 Vgl. dazu W. Korff, Norm und Sittlichkeit. Untersuchungen zur Logik der normativen 
Vernunft. München 1973, 151-178. 
13 P. Schoonenberg, Theologie der Sünde. Ein theologischer Versuch. Einsiedeln 1966, 
115-141. 



Josef Rief 186 

tatsächlich das Thema Umkehr durch das Thema Gesellschaftskritik ersetzt. 
Übrig bleibt dann nur jene allgemeine Sündhaftigkeit, zu der der Mensch 
sich bekennen kann, ohne den Gedanken der Umkehr auch nur in Erwä- 
gung gezogen zu haben, weil es die Sünde als Ungehorsam gegen Gott und 
als vom Menschen zu verantwortende Negation des Guten, also als Böses, 
gar nicht mehr gibt. 

3. Die Paralysierung der Umkehrforderung 

Schon der Prophet Jesaja hatte es mit Leuten zu tun, •die Böses gut und 
Gutes böse nennen, die Finsternis zu Licht machen und Licht zur Finsternis, 
die Bitteres süß und Süßes bitter machen" (Is 5, 20). Es gehört eben zum 
Wesen der Sünde, daß sie sich klein macht, daß sie ihre Bosheit bestreitet 
und ihre Verkehrtheit nicht mehr als solche erkennt. Und diese der Sünde 
immanente Paralysierung der Umkehrforderung ist es, die es unerläßlich 
macht, im Zusammenhang mit der Umkehr auch von dem zu reden, was 
sich als das Ureigene der Sünde in den vielen Sünden immer wieder neu 
produziert. Und dieses Ureigene der Sünde ist zugleich das Ureigene des 
einzelnen Menschen; es läßt sich nicht verbuchen unter einem ganz und gar 
soziologisch eingefärbten Begriff •Sünde der Welt"; es läßt sich nicht ab- 
wälzen auf eine anonyme Größe außerhalb des Menschen. Wer von der 
Sünde reden will, muß vom Menschen reden; und er redet nur dann ver- 
bindlich von der Sünde, wenn er den Menschen trifft. 

4. Der Prozeßcharakter der prophetischen Verkündigung 

Um mit ihrer Predigt, die - ob als Heils- oder Unheilsverkündigung - we- 
sentlich zur Umkehr aufforderte14, den Menschen zu erreichen, haben dar- 
um die alttestamentlichen Propheten das Stilmittel der Prozeßrede15 ent- 
wickelt. Es handelt sich um jene Form der Verkündigung, die den Zuhörer 
von vorneherein in die Rolle des Richters über sich selbst drängt. Der 
Zuhörer der Predigt soll selber darüber befinden, ob das vom Propheten 
verkündete Gerichtswort Jahwes angesichts der Sünden des Volkes nicht 
doch zu Recht besteht. Mittels des Prozeßcharakters der prophetischen Ver- 
kündigung soll insbesondere erreicht werden, daß der Mensch, der vor 
Gott schuldig geworden ist, sich selbst das Urteil spricht, sich in seinem 
Innersten von der Sünde distanziert und daraus die nötigen Folgerungen 
zieht für sein Verhalten im geschichtlichen Raum der Welt. 

14 Vgl. E. Würthwein, Art. HETOIVOSCO ... B II, in: ThW IV 980-985. 
15 Vgl. H. van Oyen, Ethik des Alten Testaments Gütersloh 1967, 135-138. 



Umkehr - Notmaßnahme oder prospektives Tun? 187 

Das wohl bekannteste Beispiel für den Prozeßcharakter der propheti- 
schen Verkündigung ist der Auftritt Nathans vor David, als dieser sich mit 
der Frau des Urias vergangen und Urias heimtückisch in den Tod geschickt 
hatte. Dieser Auftritt Nathans wird berichtet in 2 Sam 12, 1-13. Als 
Nathan vor David stand, da sah er sich nicht nur einem Menschen gegen- 
über, der einen Ehebruch begangen und einen Mord auf dem Gewissen 
hatte, sondern einem Menschen, der aus dem Material des Ehebruchs und 
Mordes seine eigene Welt zurechtgezimmert hatte und in der Logik des 
Bösen sich weiterbewegte. Kennzeichnend dafür ist Davids Weisung, mit 
der er in eben den Tagen, da Urias im Kampf bereits gefallen war, dem 
Feldherrn des Urias über den Tod seines tapferen Soldaten hinweghelfen 
wollte: •Laß dir diese Sache nicht zu nahe gehen!" (2 Sam 11, 25), ließ er 
ihm sagen. Der Prophet stand somit vor der Aufgabe, David für die Unge- 
heuerlichkeit seines Tuns erst die Augen zu öffnen. Das war um so schwerer, 
als David zur Einsicht geführt werden mußte, daß er, auch wenn er als 
König für den Ehebruch und Mord nicht belangt wurde und der Tod des 
Urias eine völlig normale Erklärung finden konnte, eben doch •Jahwe 
mißachtet" (2 Sam 12, 9) hatte. Nathan mußte den Menschen David also in 
seinem Innersten erreichen, dort wo der Mensch die Bastionen seiner Selbst- 
sicherheit errichtet, aber auch schließlich - wie David - zu dem Bekenntnis 
sich bereit findet: •Ich habe gegen Jahwe gesündigt" (2 Sam 12, 13). 

5. Ein anthropologisches Problem 

Der Prozeßcharakter der prophetischen Verkündigung verweist auf ein 
kaum auflösbares anthropologisches Problem. Es ist das Problem, wie man 
einen Menschen zur Änderung seiner Lebenseinstellung und seines Le- 
bensweges bewegen kann, wenn dieser Mensch zunächst überhaupt keinen 
zwingenden Grund zur Umkehr zu erkennen vermag. Es ist ohne größere 
Schwierigkeiten möglich, jemand, der vor den Trümmern seiner Existenz 
steht, zum Einlenken zu bringen. Umkehr als Notmaßnahme - das ist nicht 
die Frage, und diese Umkehr ist auch nicht das anthropologische Problem. 
Dieses wird erst dort sichtbar, wo die biblische Verkündigung von Verhär- 
tung und Verstockung16 spricht. Das geschieht etwa im Gleichnis von den 
bösen Winzern (Mt 21, 33-46; Mk 20, 9-19). In diesem Gleichnis erfährt 
die Macht der Sünde ihre äußerste Zuspitzung. Hier wird deutlich gemacht, 
wie der Mensch im ordnungsgemäßen Gang seiner Geschichte so sehr auf 
das falsche Gleis geraten kann, daß er für das Wort des Heils total blind 

14 Dazu L. Scheffczyk, Wirklichkeit und Geheimnis der Sünde. Sünde - Erbsünde. Augs- 
burg 1970, 116-126. 



Josef Rief 188 

wird, obwohl er das Wort des Heils dauernd im Munde führt und als Basis 
seiner Existenz betrachtet. Die Geschichte, die der Mensch in unseren Tagen 
als sein Terrain entdeckt hat, kann in den Bahnen geschichtlicher Ordnun- 
gen, also in den Bahnen des Plausiblen so verlaufen, daß die Verkehrtheit 
in die Rolle der Wahrheit eingesetzt und die Wahrheit in die Rolle des 
Störenfrieds abgedrängt wird. In dieser äußersten Zuspitzung kann die 
Umkehrforderung überhaupt nicht mehr plausibel gemacht werden, weil 
der Umkehrprophet keine Autorität erlangen kann. Die Autorität ist be- 
reits anderweitig vergeben. 

6. Das Wort von Gott und der Clown 

Harvey Cox rückt diese Möglichkeit ins Blickfeld mit Sören Kierkegaards 
Erzählung vom Clown, der im nahen Dorf für den brennenden Zirkus 
Hilfe holen soll, aber mit allem, was er sagt und tut, die vom Feuer eben- 
falls bedrohten Bewohner des benachbarten Dorfes bestenfalls noch zum 
Lachen reizen kann17. Harvey Cox will mit dieser Allegorie gewiß zunächst 
nur auf das soziologische Problem der Rede von Gott hinweisen. Er bemerkt 
mit Recht, daß die Rolle derjenigen, die von Gott reden wollen, •sie sofort 
in einen Verstehenszusammenhang stellt, in dem das, was sie sagen, in aller 
Ruhe ignoriert werden kann"18. Aber handelt es sich hierbei - vom Hori- 
zont der Offenbarung her betrachtet - tatsächlich nur um ein soziologisches 
Problem? Natürlich kann man sich mit Harvey Cox folgendermaßen wei- 
terzuhelfen versuchen: •Die einzige Möglichkeit", so schreibt er, •durch 
die der Klerus jemals die Verstehensweise des von ihm gebrauchten Wortes 
verändern könnte, wäre, die Rolle des Antiquars und des Medizinmanns 
(beziehungsweise des Clowns) aufzugeben, in die ihn die Gesellschaft ge- 
drängt hat. Nur ist das schwierig, weil er eben dafür bezahlt wird"19. Die 
Frage, die damit an die beauftragten Verkünder des Wortes Gottes heran- 
getragen wird, hat natürlich viele Seiten; eine Seite dieser Frage aber 
wird dem Klerus ganz gewiß ein Anstoß sein müssen zur Umkehr. Denn 
es gibt einen Lebensstil des Klerus, der das Wort der Predigt um den 
Anspruch bringt, der dem Wort Gottes eigen ist. Der Apostel Paulus 
jedenfalls hat darum gewußt20. Gleichwohl ist das Problem, mit dem sich 
Harvey Cox auseinandersetzt, mit der Umkehr des Klerus allein nicht aus 

" H. Cox, Stadt ohne Gott? Stuttgart-Berlin H969, 265. 
18 Ebd. 265-266. 
19 Ebd. 265. 
20 Dazu Y. Congar, Die Kasuistik des heiligen Paulus, in: Verkündigung und Glaube. 
Festgabe für Fr. X. Arnold, herausgegeben von Th. Filthaut und J. A. Jungmann. Frei- 
burg 1958, 16-41. 



Umkehr - Notmaßnahme oder prospektives Tun? 189 

der Welt zu schaffen. Nach der synoptischen Verkündigung stand Jesus 
selbst bereits vor der Frage, unter welchen Voraussetzungen man unter 
Menschen von Gott reden könne. Auch Jesus mußte sich das soziologische 
Argument gefallen lassen: •Ist er nicht des Zimmermanns Sohn?" (Mt 13, 
55) - und damit ist er um den Erfolg seiner Predigt gebracht worden. 

Hier aber beginnt die Unheimlichkeit, auf die die Sünde verweist. Von 
Unheimlichkeit darf deswegen gesprochen werden, weil die Sünde die 
Abgründe zudeckt, aus denen sie kommt; weil sie dem Menschen - sozio- 
logisch gesehen - die Argumente dafür liefert, daß er das zur Umkehr 
rufende Wort von Gott •in aller Ruhe" ignorieren kann, und zwar nicht 
nur in extremen Zeiten eschatologischer Verwirrung, sondern grundsätz- 
lich. Denn - so muß man fragen: Ist der Fall denkbar, daß die Umkehr- 
forderung sozusagen in Reinkultur, ohne alle geschichtlich bedingte Zutat, 
vor den Menschen hingestellt werden kann? Erscheint die Umkehrforde- 
rung dort, wo sie artikuliert wird, nicht notwendig in geschichtlichem 
Gewand und liefert dieses geschichtliche Gewand dem Menschen nicht 
jedesmal auch die Argumente dafür, dieses Wort geschichtlich einzuordnen 
- gestern als Clownerie, heute als Ideologie, morgen als Utopie? Die Sünde 
hat gegenüber dem Wort der Umkehr, wie es untrennbar mit dem Wort 
der Offenbarung verknüpft ist, ein kaum aus der Welt zu schaffendes Plus: 
Die Sünde, und zwar jede Sünde, kann geschichtlich gerechtfertigt wer- 
den21. Dieser Machenschaft der Sünde entgeht nur, wer mit dem Herzen 
glaubt, wie es Rom 10, 10 heißt. Und das ist - anthropologisch gesehen - 
das Problem der Umkehr. 

III. Konkrete Schritte der Umkehr 

1. Zusätzliche Schwierigkeiten 

Wenn nun im Anschluß an die theologischen und anthropologischen Impli- 
kationen des biblischen Verständnisses der Umkehr nach konkreten Schrit- 
ten der Umkehr gefragt wird, so müssen zwei Momente richtungweisend 
sein: die aus der neutestamentlichen Verkündigung erhobene Einsicht, daß 
Umkehr eine Bewegung ist, die vom Menschen um seines Heiles willen 
unbedingt vollzogen werden muß; und die aus der Geschichtlichkeit des 
Menschen zu gewinnende Einsicht, daß ihm Notwendigkeit und Richtung 

21 Der Grund ist darin zu erblicken, daß der Mensch sein Wollen nicht vollständig zum 
Gegenstand der Erkenntnis machen kann. •Immer begleitet ein verkehrtes Wollen einen 
gewissen Irrtum der praktischen Erkenntnis" (Thomas von Aquin, De malo II 9). 



Josef Rief 190 

der Umkehr gar nicht ohne weiteres plausibel gemacht werden können. 
Umkehr im biblischen Verständnis beschränkt sich ja nicht darauf, daß 
etwas am Menschen oder in der Umgebung des Menschen geändert wird; 
gemeint ist vielmehr, daß der Mensch selbst sich wandelt. Umkehr bean- 
sprucht den Menschen in seiner Ganzheit. Schon das ist nicht selbstver- 
ständlich. Einer solchen Wandlung aber stellen sich zusätzliche Hinder- 
nisse entgegen, wenn die Umkehr einem Menschen abverlangt wird, der 
- wie Papst Paul VI. am 9. Mai 1973 bei der Ankündigung des Heiligen 
Jahres 1975 wörtlich betonte - •denkt und bei seinem Denken die Sicher- 
heit in der Wahrheit verloren hat..., der arbeitet und bei der Arbeit sich 
so sehr nach außen wendet, daß er nicht mehr in hinreichendem Maß das 
Wort vernimmt, das ihm gilt und ihn aufschließt ..., der sich freut und 
vergnügt und die Dinge, die sein Leben angenehm gestalten, in solchem 
Maße genießt, daß er sich bald langweilt und enttäuscht fühlt"22. Dieser 
Mensch, der nach allen Richtungen hin seine Macht ausgedehnt und dabei 
sich selber verloren hat, ist durchaus davon zu überzeugen, daß das Steuer 
herumgerissen werden muß, aber die Wandlung zum Besseren muß seinen 
Vorstellungen entsprechen23. Noch in der Umkehr geht es ihm um die 
kalkulierte Selbstbehauptung. Soll demnach die mit dem Heiligen Jahr 
1975 intendierte Umkehr gelingen, so wird es wesentlich darauf ankom- 
men, den guten Willen zur Umkehr in jene Weite des christlichen Selbst- 
verständnisses zu führen, in der auch die sublimen Formen der mensch- 
lichen Selbstbehauptung aufgegeben werden können. 

2. Umkehr zur Kirche 

Diese Weite christlichen Selbstverständnisses kann allein in der Gemein- 
schaft der Glaubenden Wirklichkeit werden. Anders ausgedrückt: Es gibt 
Umkehr im Sinne christlicher Verkündigung nur in der Kirche und mit 
der Kirche. Vielleicht muß man es noch deutlicher sagen: Die Umkehr in 
Gang bringen und vorantreiben und effizient machen heißt, der Gemein- 
schaft der Glaubenden dazu verhelfen, daß diese Gemeinschaft Kirche ist 
und als Kirche sich darstellt. 

Darin liegt zunächst eine Beschränkung der Aufgabe. Aber auch Chri- 
stenmenschen können nicht zugleich alles wollen. Auch die Kirche kann in 
dieser Welt, in der auch heute noch disparate Kräfte wirken und die 

22 Papst Paul VI., Allocutio: Christifidelibus in Basilica Vaticana coram admissis Beatissi- 
mus Pater nuntiat Se universale Iubilaeum in annum MCMLXXV indicturum, in AAS 65 
(1973) 323. 
23 Beispiele dafür sind die Reformbestrebungen, wie sie etwa in der •politischen Theo- 
logie" oder in der •Theologie der Revolution" zur Theorie erhoben worden sind. 



Umkehr - Notmaßnahme oder prospektives Tun? 191 

Torheit am Werk ist, nicht alles abdecken, was für diese Welt von Belang 
ist. So sehr es auch plausibel erscheinen mag, die Kirche als •gesellschafts- 
kritische Institution"24 zu begreifen und in Richtung auf eine solche Funk- 
tion hin umzugestalten, das ist nicht primär ihre Sendung, und von dieser 
Aufgabenstellung hat sie auch nicht ihre Gestalt. Ihre Sendung zielt primär 
darauf hin, der Welt Kunde zu bringen von dem nur mühsam in Worte 
zu fassenden Ratschluß Gottes, der vom Horizont der Welt aus gesehen 
rätselhaft erscheint, die Kräfte des Menschen übersteigt und immer zum 
Exodus auffordert. Ihre Gestalt ist daher ganz und gar unpolitisch; sie 
ist wesentlich bestimmt durch den Gestus des Wartens und des Hoff ens ; 
denn es gilt, den Herrn nicht aus dem Auge zu verlieren; es gilt, der Beru- 
fung treu zu bleiben. Sendung und Gestalt der Kirche sind wesentlich 
geprägt durch ihr Herausgerufensein25. Daß die Kirche als Gemeinschaft 
der Herausgerufenen erscheint, kann nicht anders erreicht werden als durch 
Umkehr, durch Hinkehr zu dem, der ruft. Das Ziel der Umkehr ist die 
Darstellung der Glaubensgemeinschaft als Kirche, Kirche verstanden als 
jene Gemeinschaft, die inmitten dieser Welt entsteht, wenn Menschen 
daran gehen, den nur mühsam zu fassenden Ratschluß Gottes im geschicht- 
lichen Raum mit den Mitteln des Geschichtlichen zu artikulieren. 

Diese Zentrierung der christlichen Existenz auf Christus in der Kirche 
sieht zunächst aus wie Rückzug aus der Welt, wie ein Versuch, die Welt links 
liegen zu lassen. Aber die Dinge so sehen heißt, sie verkürzt sehen; heißt, 
im Grunde daran zweifeln, daß die Kirche als solche bereits, als Gottes 
Volk, der Welt etwas zu bieten hat; heißt letztlich eben doch kalkulierte 
Nachfolge, heißt die Liebe aus ganzem Herzen verweigern, heißt Flucht 
in das Gängige. Aus dem Gängigen aber kann nie und nimmer Kirche 
werden. Auch die Welt nimmt eine Kirche, die sich in gängigen Maßen 
darstellt, nicht ernst. Das schlechthin nicht Gängige aber ist die Zentrie- 
rung der christlichen Existenz auf Christus hin. Wer das will, darf die 
Hände nicht in den Schoß legen26. Wieviel denjenigen abverlangt wird, 
beziehungsweise abverlangt würde, die den Ratschluß Gottes im Raum 
der Geschichte kundmachen wollen, wird in dem Dilemma deutlich, in das 
die in die Gestalt des Politischen verliebten Christen bei ihrer Rede von 
Gott geraten sind. Wir stehen als Christen und als Glieder der Kirche 

24 Dazu etwa J. B. Metz, Zur Theologie der Welt. Mainz-München 1968, 107. 
25 Das Kennzeichen dieses Herausgerufenseins ist nicht das Sendungs-•Bewußtsein" der 
einzelnen Christen, sondern die Rückbindung der Kirche an das Glaubensgeheimnis, aus 
dem sie lebt (vgl. J. Ratzinger, Weltoffene Kirche? Überlegungen zur Struktur des Zwei- 
ten Vatikanischen Konzils, in: Das neue Volk Gottes. Entwürfe zur Ekklesiologie. Düs- 
seldorf 1969, 282-301. 
26 Solche Zusammenhänge sind zum Ausdruck gebracht in 1 Kor 9, 23-27. 



Josef Rief 192 

heute so wenig wie damals nur vor intellektuellen Schwierigkeiten des 
Glaubens; die Schwierigkeiten sind existentieller Natur; sie sind mit dem 
Glaubensproblem als solchem gegeben. Wir wollen - Harvey Cox weist 
mit seiner Allegorie mit vollem Recht in diese Richtung - den Glauben 
als weltliche Möglichkeit; wir wollen konsequenterweise auch eine Kirche, 
die sich weltlich-säkular rechtfertigt. Wir wollen uns darum von der 
Kirche - die Konsequenz wird durchgehalten - auch nicht mehr bevormun- 
den lassen. Darum zögern wir, in diese Kirche mehr als ein auch sonst 
übliches Solidaritätsbewußtsein zu investieren. Auch das ist konsequent. 
Daß diese innere Distanz der Christen zur Isolation der Kirchenglieder 
untereinander führt und die Ämter in die Nähe des Apparates bringt, 
ist fast unausweichlich. 

Eine Kirche, deren Glieder zueinander und zum Ganzen in innerer 
Distanz sich befinden, ist in einer ebenso ausweglosen Lage wie eine 
Familie, deren Glieder sich gegenseitig verdächtigen, an das Ganze nur 
Forderungen stellen und alle Maßnahmen, die von irgendeiner Seite 
kommen, mit Kritik bedenken, die es aber nicht mehr fertigbringen, sich 
mit dem Ganzen zu identifizieren. Wie eine solche Familie am Ende nichts 
mehr bieten und darstellen kann, so wird auch eine Kirche, in die die 
Christen nicht mehr ihren Christusglauben hineintragen, unansehnlich 
und unfruchtbar. Sie hört auf, Autorität zu sein, weil niemand da ist, der 
ihr zur Autorität verhilft. Eine solche Kirche hat nichts mehr zu sagen, am 
allerwenigsten der Welt, weil sie ohnehin nur noch das sagt, was alle 
anderen auch sagen. Das aber wäre nicht im Sinn ihrer Sendung. Sie hat 
mehr zu sagen. Sie hat das Wort zu sagen, das glaubhaft nur gesagt wer- 
den kann von der Kirche, die der Welt durch ihre Sendung zum Anstoß 
wird27 und ihre Gestalt auf diese Sendung abstimmt. Solches Selbstver- 
ständnis verlangt eine Umkehr, deren Maß vom Menschen nicht beschränkt 
werden darf. Ihr Maß ist die Liebe. Zu dieser Liebe kann nur die Gemein- 
schaft aufschließen. Wahre Umkehr ist darum wesenhaft an die Kirche 
gebunden; sie kann nicht individualistisch erledigt werden; sie ist nicht 
eine Sache des individuellen Gewissens. 

3. Umkehr und Bußpraxis 

Aus der Weite christlichen Selbstverständnisses ergeben sich auch Ge- 
sichtspunkte für die Gestaltung der Umkehr im engeren Sinn. Begreif- 

27 Die Einheit der beiden genannten Aspekte, nämlich die Sichtbarkeit, durch die sie für 
die Welt Zeichen ist, und die Verwiesenheit an das Wort Gottes, durch das sie den 
Menschen unverfügbar bleibt und immer nur als Gesendete anwesend sein kann, ermög- 
licht es der Kirche, ihren göttlichen Auftrag auszuführen. 



Umkehr - Notmaßnahme oder prospektives Tun? 193 

licherweise ist in den vergangenen Jahren die Kritik an der in der Kirche 
geübten Bußpraxis immer lauter geworden. Begreiflicherweise muß man 
sagen; denn man kann nicht bestreiten, daß sich in den vergangenen Jahr- 
hunderten so etwas wie ein Bußstandard herausgebildet hat. Buße wurde 
immer mehr identisch gesetzt mit der Beichte. Diese Entwicklung muß 
nicht schon von vorneherein als Fehlentwicklung gebrandmarkt werden. 
Wer dennoch dieser Meinung wäre, müßte sich fragen, ob für ihn die 
Sakramente noch wesenhafte Lebensäußerungen der Kirche sind. Gleich- 
wohl würde es eine entscheidende Verarmung bedeuten, wenn Buße nur 
in standardisierten Formen vollzogen würde und sich dadurch vom Leben 
entfernte. Es kann also nicht darum gehen, die sakramentale Buße zu 
disqualifizieren. Was nottut, ist die Verbindung der sakramentalen Buße, 
d. h. der Beichte, mit dem Ganzen christlicher Existenz. Diese Verbindung 
muß auf verschiedenen Ebenen geleistet werden: 

(1) Zunächst muß es wieder zur Selbstverständlichkeit unter Christen- 
menschen werden, daß nur Gott allein Sünden vergeben kann. Sünde ist 
für Christen nicht etwas, worüber man im Zusammenhang mit der Buße 
stundenlang reden müßte. Die der Sünde allein angemessene Behandlung 
ist das Bekenntnis vor Gott und die Vergebung durch Gott, die das Be- 
kenntnis der Schuld in den Lobpreis Gottes übergehen läßt: Gemeint ist 
das confiteri in der Doppelgestalt der Confessiones des heiligen Augusti- 
nus. Jeder andere Umgang mit der Sünde muß die Gestalt entweder der 
Selbstrechtfertigung des Menschen oder der Verzweiflung annehmen28. 

(2) Eine für die christliche Existenz so fundamentale Angelegenheit wie 
Sündenvergebung muß einen höchst möglichen Grad von Verbindlichkeit 
haben. Dieser Grad von Verbindlichkeit ist nicht gegeben, wenn die 
Sündenvergebung dem einzelnen überlassen oder auf der Ebene der 
Gesellschaft darüber gemarktet wird. Sünde ist etwas, was ausgespro- 
chen werden muß; sie muß den Namen erhalten, den sie verdient. 
Nur so wird der Mensch der Sünde ansichtig und kann sich von ihr 
distanzieren. Nur so wird die Sünde so gewichtig, daß der Mensch 
sich genötigt sieht, sich vor Gott zu stellen. Nur so kann die Sünde als die 
Negation erscheinen, die sie ist. Wer sich diese Mühe schenkt und davor 
zurückschreckt, der Sünde ihren Namen zu geben, kann sie auch nicht ernst- 
nehmen. Solche Auseinandersetzung aber kann nicht nur theoretisch und 
abseits vom pulsierenden Leben der Kirche geleistet werden. Denn die 
Sünde hat ihre eigene Legitimität: Sie kann darauf verweisen, daß sie das 
Ureigene des Menschen sei. Auch die Sünde erhebt den Anspruch, die Be- 

28 In beiden Fällen bewegt sich der Mensch in dem Wahrheitsverständnis, das sich auf 
die Formel bringen läßt: Verum quia factum. 



Josef Rief 194 

lange des Humanen zu vertreten. Dieser usurpierte Anspruch kann nur 
entlarvt werden von der Gemeinschaft, die nicht auf irgendeine Humanität 
gegründet ist, sondern auf die humanitas des Menschgewordenen. Sünden- 
vergebung berührt darum unmittelbar auch die Belange der Kirche. In der 
Kirche kann die Sünde den Namen erhalten, der ihr zukommt. Das ist 
möglich, weil es in dieser Kirche wesenhaft um Vergebung der Sünde geht. 
Sündenvergebung erfolgt darum in äußeren Zeichen, hinter denen die Kir- 
che steht; ihre Vollgestalt ist gegeben im Bußsakrament. Dieser Vollgestalt 
sind alle anderen Formen der Sündenvergebung zugeordnet. 

(3) Den verschiedenen Formen der Sündenvergebung in der Kirche muß 
auf Seiten des Christen eine differenzierte Gesinnungshaltung entsprechen. 
Damit von der Sündenvergebung in der Kirche, vor allem von der sakra- 
mentalen Beichte, auch der leiseste Anschein, es handle sich um magisches 
Geschehen, ferngehalten wird, ist es notwendig, daß Buße und Bußgesin- 
nung die Gestalt der Tugend29 haben. Buße, als Tugend verstanden, •be- 
zeichnet die durch die Gnade Christi geschenkte, sittlich und religiös ge- 
mäße Haltung des Menschen gegenüber der eigenen Sünde und der Sünde 
überhaupt"30. Buße ist so gesehen nicht etwas, was immer dann Platz greift, 
wenn Sünde geschehen ist, sondern sie ist die Seite des rechtfertigenden 
Glaubens, mit der dieser sich als habituelles Nein zur Sünde darstellt31. 
Buße als Tugend meint also das Gesamt der Verhaltensweisen, mit denen 
der Christ der Sünde gegenübersteht: die Reue, den Mut zur Furcht Got- 
tes und zur Wahrheit seiner eigenen Existenz gegenüber, den Willen zur 
Genugtuung, den Ausgriff auf die Zukunft im Vorsatz und den Umgang 
mit den kirchlichen Formen der Sündenvergebung. 

Man kann gegen diesen Begriff der Buße als Tugend Verschiedenes ein- 
wenden: Man kann einwenden, daß er das, was in der Umkehr bezweckt 
werden soll, schon voraussetzt, weil derjenige, der diese Tugend besitzt, 
die Sünde ja bereits hinter sich gelassen habe; in diesem Fall aber sei es 
überflüssig, über konkrete Schritte zur Umkehr zu sprechen. Die Antwort 
auf diesen Einwand ist ganz einfach der Hinweis auf das biblische JUOTEXISIV, 

das zum Kommen und Mitgehen auffordert. Mitgehen kann nur, wer täg- 
lich neu sich selbst verläßt. Oder man kann darauf hinweisen, daß dieser 
Begriff der Buße die Geschichte des Menschen außer acht lasse. Diese Ge- 
schichte sei eine ständige Auseinandersetzung mit der Sünde; sie verlaufe 

29 Zum Begriff und zur Bedeutung der Tugend vgl. J. Pieper, Art. Tugend, in: Handbuch 
theol. Grundbegriffe II 714-718. 
80 K. Rahner, Art. Buße, in: Sacramentum Mundi I 652. 
51 In diesem Sinn sagt B. Häring, Das Gesetz Christi. Moraltheologie (München-Freiburg 
81967) I 426: •Bekehrung ist auf jeder Stufe ihres Fortgangs ein Ja zur Wahrheit Gottes, 
was sie auch über uns sagen und von uns verlangen wird." 



Umkehr - Notmaßnahme oder prospektives Tun? 195 

über verschiedene Stufen der Sittlichkeit und nötige dazu, sich unter Um- 
ständen mit Schritten der Umkehr zufrieden zu geben, die von einem Tu- 
gendhabitus nur recht wenig erkennen lassen32. Man darf dieses Bedenken 
ganz gewiß nicht ignorieren. Und doch muß in Übereinstimmung mit der 
Lehre der Kirche betont werden, daß auch der kläglichste Schritt der Um- 
kehr, soll er Umkehr sein, die Merkmale an sich haben muß, die der Tugend 
der Buße zugeschrieben werden müssen. 

Dieses mit der Geschichtlichkeit des Menschen gegebene Problem ist nur 
dadurch zu lösen, daß die Umkehrbereitschaft der Christen den Willen in 
sich schließt, das zu tun, was die Kirche verlangt. Bei der Großzahl der 
Christen wird es für die Echtheit ihrer Umkehrbereitschaft nur dieses Kri- 
terium geben können. Wirksam freilich kann dieses Kriterium nur werden, 
wenn die Kirche tatsächlich als die Gemeinschaft in Erscheinung tritt, die 
auch in ihrer Geschichtlichkeit Orientierung bietet. Nur im Blick auf eine 
Kirche, die zwar nicht sündelos ist, aber auf ihrem Weg durch die Geschichte 
doch kompromißlos zwischen Gut und Bös unterscheidet und scheidet, ist das 
Prinzip formulierbar und anwendbar, mit dessen Hilfe die Kirche durch alle 
Jahrhunderte hindurch sich der Echtheit der Umkehrbereitschaft ihrer Glie- 
der versichert hat; das Prinzip, von Augustinus auf eine klassische Formel 
gebracht, lautet so: Pax Ecclesiae dimittit peccata38. Dieses Prinzip bedeu- 
tet, daß die Kirche die Vollmacht des Bindens ausübt und erklärt, was sie 
von einem lebendigen Glied erwartet und wer von der lebendigen Glied- 
schaft ausgeschlossen ist84. 

4. Einzelne sittliche Weisungen 

a) In Ausübung ihrer Vollmacht des Bindens hätte die Kirche in der 
Gegenwart zunächst wohl darauf aufmerksam zu machen, daß die Unfä- 
higkeit zu glauben, die dem Menschen anhaftet, mit seinem vom Prestige- 
denken zersetzten Selbstverständnis zusammenhängt. Der moderne Mensch 
tut alles, um seiner Grenzen nicht ansichtig zu werden und alle vermeint- 
lich unnötigen Grenzen abzubauen, durch die er sich in Frage stellen lassen 
müßte. Bereits für das Zusammenleben im sozialen Raum muß es verhäng- 
nisvoll sich auswirken, wenn man dem Menschen immer nur sagt, er 
müsse fähig sein, sich gegenüber den anderen durchzusetzen. Für den 
Vollzug des Glaubens aber ist das menschliche Selbstverständnis, das in 

32 Neuerdings sucht man dieses Problem dadurch zu entschärfen,  daß man zwischen 
Sünde und Schuld trennt. Vgl. M. Oraison, Der Buchstabe tötet. Entscheidungshilfen für 
Christen. Freiburg-Basel-Wien 1972, 149-160. 
35 Aurelius Augustinus, De bapt. contra Donatistas III 18, 23 (PL 43,150). 
84 Vgl. K. Rahner, Art. Buße, in: Sacramentum Mundi I 676-677. 



Josef Rief 196 

diesem Grundsatz sich ausspricht, völlig ungeeignet35. Denn die Mentalität 
der Selbstbehauptung bringt es bestenfalls zur Partnerschaft. Glaube aber 
kann in dieser Figur nicht gedacht werden; denn Glaube an Gott bedeutet 
den Verzicht auf das eigene Prestige, das immer vordergründige Sicher- 
heiten sucht. •Daraus erwächst... die Folgerung, das Sichtbare und schein- 
bar Sichere aufzugeben um der Hoffnung und des Vertrauens auf Gottes 
Verheißung willen"36. Diese Folgerung erhält ihre ganze Dringlichkeit 
durch das, was Jesus über das Ärgernis gesagt hat. •Wenn dein Auge dich 
ärgert, so reiß es aus ..." (Mk 9,47). Man kann nicht sagen, daß der 
Mensch der Gegenwart von dem Gedanken, es könnte ihm etwas zur 
Sünde werden, sich sehr beeindrucken läßt. Seine Prestigementalität hin- 
dert ihn daran. 

b) Ferner würde es einer Umkehr im Sinn der biblischen Verkündigung 
sehr förderlich sein, wenn es wenigstens unter getauften Christen wieder 
unbestritten wäre, daß die religiösen Werte - wie übrigens auch die 
ethischen - in sich selbst bereits und nicht erst dann, wenn sie gesellschaft- 
lich relevant werden, Beachtung verdienen und den Menschen verpflichten. 
Darum ist es ein Unding, wenn man etwa meint, man müsse in die Liturgie 
zusätzlich und eigens einen gesellschaftlichen Duktus hineinbringen, um 
ihr so zur Vollgestalt und Effizienz zu verhelfen. Zumal der Mensch, der 
im Sinne des Dr. Faustus die Tat dem Wort überordnet, vermißt in der 
Liturgie die Nähe zum tätigen Leben, aber dieser Hinweis ist gänzlich 
unzureichend; denn die Liturgie bietet dem Menschen geradezu von ihrem 
Wesen her •keine einfachhin in die Tat umsetzbaren Antriebe und aus 
erster Hand verwertbaren Gedanken. Ihr eignet eine gewisse Zurück- 
gezogenheit, ein gewisser Abstand vom wirklichen, weltlichen Leben ... Es 
besteht ein Gegensatz zwischen der Schreibstube, der Fabrik, den Werk- 
stätten der heutigen wissenschaftlichen Arbeit, zwischen den Kampfplätzen 
des staatlichen und gesellschaftlichen Lebens und den heiligen Stätten des 
feierlichen Gottesdienstes .. ."37. Aber nur in ihrer Andersartigkeit vermag 
die Liturgie zu sein, was sie ist: das in die Zeit herein vernehmbare 
Wort und Gebet Christi; nur so kann sie leisten, was sie soll, und •die 
grundlegende christliche Gesinnung ... schaffen", daß der Mensch •sich 
in die rechte, wesenhafte Ordnung zu Gott stelle, er in Anbetung, Gottes- 
verehrung, Glauben und Liebe, Büß- und Opfergesinnung innerlich .recht' 
35 Dazu K. Lorenz, Die acht Todsünden der zivilisierten Menschheit. München 1973, 34: 
•Als Wert wird von der erdrückenden Mehrzahl der heute lebenden Menschen nur mehr 
das empfunden, was in der mitleidlosen Konkurrenz erfolgreich und geeignet ist, den 
Mitmenschen zu überflügeln. Jedes Mittel, das diesem Zwecke dienlich ist, erscheint 
trügerischerweise als ein Wert in sich." 
36 W. Kasper 314. 
37 R. Guardini, Vom Geist der Liturgie. Freiburg 1957, 129. 



Umkehr - Notmaßnahme oder prospektives Tun? 197 

werde"38. Wo anders als im Gottesdienst der Kirche soll der Mensch, der 
sich über jede Ordnung erhoben hat, die Wahrheit, die vor und über ihm 
waltet, anerkennen und von der Wahrheit sich ergreifen lassen? Am 
Anfang war nicht die Tat; am Anfang war das Wort; es fordert den 
Menschen auf, zu hören und zu gehorchen. Die actio kann immer nur das 
Zweite sein, und sie hat am Wort ihre Orientierung und ihr Maß. 

c) Diese Wahrheit aber ist insbesondere dem Menschen vonnöten, der 
den Weg der totalen Emanzipation beschatten hat und diesen Weg der 
Selbstmanipulation entschlossen zu Ende gehen will. Inzwischen braucht 
sich derjenige, der in der Emanzipation als solcher das Heil nicht zu 
erblicken vermag und vor der Selbstmanipulation warnt, nicht mehr als 
schlechthin rückständig zu bezeichnen. Inzwischen fragt man sogar schon im 
Deutschen Fernsehen, ob etwa der Staat nur die Aufgabe habe, das Indi- 
viduum vor dem Staat zu schützen. Im übrigen hat der Weg der Emanzi- 
pation in der Forderung nach begrenzter Freigabe der Abtreibung einen 
aufschlußreichen Wendepunkt erreicht. Man kann inzwischen erken- 
nen, daß dem Menschen, der seine innere Rechtheit nicht vor Gott sucht, 
jedes Mittel recht ist, wenn es ihn und seine Welt nicht antastet. Man kann 
inzwischen erkennen, daß es für den Menschen theoretisch kein Halt mehr 
gibt, wenn er einmal angefangen hat, ethische Probleme mit technischen 
Mitteln zu lösen. Denn die begrenzte Freigabe der Abtreibung ist ja nicht 
ein Anfang, sondern die Konsequenz aus einer Theorie, mit deren Hilfe 
sich die Gesellschaft vorher bereits alle antikonzeptionellen Mittel als 
Mittel zur sogenannten Familienplanung verfügbar gemacht hat. Die 
gleiche Theorie liefert die Legitimation für die heterologe künstliche 
Befruchtung und für die Tötung auf Wunsch; sie führt dazu, daß die 
Herzchirurgen und ihre Patienten nach Unglücksfällen mit Todesfolge 
Ausschau halten, oder daß man mit Hilfe von Drogen zu religiösen Erleb- 
nissen zu kommen sucht. Alle diese Wege hat der Mensch sich erschlossen 
mit Hilfe der Macht, über die er verfügt, und es gibt darum keine Instanz 
mehr, durch die sich ebendieser Mensch von seinem Weg abbringen ließe. 
Die Wandlung zum Besseren muß seinen Vorstellungen entsprechen, und 
wir Christen sind uns nicht einmal darin einig, daß gerade dieser Stand- 
punkt überwunden werden muß. So sehr hat der Mensch sich daran 
gewöhnt, Gott endlich im Rücken zu haben39. Die Kirche wird auf die Dauer 
gesehen nicht daran vorbeikommen, vor diesen Schritten der Emanzipation 
und Selbstmanipulation nicht nur allgemein zu warnen, sondern deutlich 
zu sagen, daß dieses und jenes für ihre Glieder nicht in Frage komme. 

88 Ebd. 130. 
89 Dazu H. Urs von Balthasar, Wer ist ein Christ? Einsiedeln 31966. 



Herbert Schade 198 

Die Chance der Umkehr 

Zum Schluß stellt sich die Frage: Hat der Gedanke der Umkehr denn 
überhaupt eine Chance? Die Antwort darauf ist nicht leicht zu geben. 
Wenn man sie anhand des Neuen Testaments geben will, hätte man 
allem voran sicherlich dieses zu sagen: Es wird unter anderem sehr darauf 
ankommen, daß es Christenmenschen gibt, die mit der Glaubensumkehr 
beherzt den Anfang machen. Denn nicht nur ein einziges Mal hat Paulus 
den Christen, für die er sich verantwortlich wußte, den lapidaren Hinweis 
gegeben: •Ahmt mich nach!"40. 

So bedingungslos gilt die Umkehrforderung des Evangeliums, daß sie 
jeden, der glaubt, vor die Aufgabe stellen kann, den anderen voranzu- 
gehen. 

Karl Caspar: 
Die Realisierung der biblischen Botschaft 
Herbert Schade SJ, München 

Zu dem ägyptischen König Thamus von Theben - so berichtet Piaton in 
seinem Dialog Phaidros - sei einmal Thoth gekommen - der •Vater der 
Buchstaben" und der Gott der Zeit -, er habe den Herrscher über die Kunst 
des Schreibens belehrt. O kunstreicher Thoth, habe darauf der Pharao ge- 
antwortet, ... diese Erfindung wird den Lernenden eher Vergessenheit als 
Erinnerung einflößen. Im Vertrauen auf die Schrift werden sie nämlich nur 
von außen, das heißt, mit Hilfe der fremden Zeichen ihr Gedächtnis bela- 
sten, nicht aber von innen her durch die Wirklichkeit selbst geprägt wer- 
den. Nicht also für die Erinnerung, sondern für das Merken hast du ein 
Mittel erfunden, und von der Weisheit bringst du deinen Lehrlingen nur 
den Schein bei, nicht die Sache selbst. Denn wenn sie - ohne Unterweisung 
- viel gelesen haben, werden sie sich vielwissend dünken, obwohl sie zum 

40 So 1 Kor 4,16 und 11,1; dazu W. Schräge, Die konkreten Einzelgebote in der paulini- 
sdien Paränese. Ein Beitrag zur neutestamentlichen Ethik. Gütersloh 1961, 106-107 und 
132. 




