
Das Ordensleben und seine biblischen Grundlagen 
Franz-Josef Steinmetz SJ, Frankfurt 

Gibt es eigentlich schon im Neuen Testament Ansatzpunkte für die Lebens- 
weisen, um die sich die Orden in der katholischen Kirche bemühen? Kann 
sich das, was man ein Leben nach den Evangelischen Räten zu nennen pflegt 
(nämlich aus religiösen Motiven heraus dauernd auf die Ehe zu verzichten 
und die damit gegebenen Konsequenzen für die eigene Sexualität zu ziehen, 
sich in Gehorsam freiwillig einer menschlichen Autorität zu unterstellen 
und sich schließlich im Umgang mit materiellen Gütern Beschränkungen 
aufzuerlegen), mit Recht •christlich" nennen? 

Zweifellos scheinen augenblicklich andere Fragen an das Ordensleben 
aktueller zu sein, ich denke da an psychologische und anthropologische Ge- 
sichtspunkte. Nichtsdestoweniger findet sich m. E. im inneren Kern der viel- 
zitierten Ordenskrise von heute auch so etwas wie eine gewisse Skepsis 
gegenüber den biblischen Grundlagen der Lebensformen, die in religiösen 
Gemeinschaften praktiziert werden. 

Zunächst läßt sich im Hinblick auf bestimmte Lebensweisen, die vielleicht 
in manchen Ordensgemeinschaften üblich waren oder heute noch üblich 
sind, eine ziemlich negative Bilanz ziehen. Nicht alle Punkte, die in Frage 
kämen, sondern nur einige davon möchten wir hier - ähnlich wie etwa Hans 
Küng in seinem Buch •Christsein" - beispielhaft nennen. 

a) Das Neue Testament vertritt keine äußere Absonderung der Gläubigen 
oder bestimmter christlicher Gruppen von den übrigen Menschen und ihrer 
•Unreinheit". Weder Jesus noch die Apostel fordern eine simple Abkehr 
vom Weltgetriebe noch nehmen sie selbst eine weltflüchtige Haltung ein. 
Bei aller Betonung von Selbstlosigkeit oder Selbstverleugnung und bei al- 
ler Kritik gegenüber weltlichen Bindungen wirken sie vielmehr weiterhin 
inmitten der Öffentlichkeit, in Dörfern oder Städten, und nicht etwa fern 
von der verdorbenen Welt. Selbst mit gesellschaftlich Verfemten oder Aus- 
gestoßenen halten sie Kontakt, ohne die sich ergebenden Skandale zu fürch- 
ten. Die Wirklichkeit wird nicht von vornherein zweigeteilt: hier das Licht 
und dort die Finsternis, bei uns das Heil und außerhalb das Unheil. Viel- 
mehr hat jeder sich auf Gott hin auf den Weg zu machen, und jeder kann 
es auch, falls er nur das grenzenlose Angebot der Barmherzigkeit Gottes 
annimmt und Gnade walten läßt. Die Gläubigen setzen sich von ihren Geg- 
nern nicht einfach ab, sie suchen vielmehr das Gespräch. 



Das Ordensleben und seine biblisdien Grundlagen 213 

b) Nicht weniger wichtig ist weiterhin die Beobachtung, daß Jesus und 
seine Jünger schwerlich Asketen im üblichen Sinne des Wortes genannt 
werden können, d. h. sie fordern niemals Opfer um der Opfer willen oder 
Entsagung um der Entsagung willen. Man findet im Neuen Testament 
keine zusätzlichen sittlichen Forderungen oder asketische Sonderleistungen, 
zumal noch in der Erwartung, eine größere Sicherheit zu erlangen. Die jü- 
dische Fastenpraxis wird differenziert und relativiert (Mk 2,18-22). Jesus 
selbst läßt sich wiederholt zu Gastmählern einladen. In dieser Hinsicht war 
er gerade kein Außenseiter und mußte sogar den Vorwurf hören, er sei ein 
Fresser und Säufer (Mt 11,19). Auch die Ehelosigkeit ist keine allgemeine 
Regel für Jesu Jüngerschaft. Und der Verzicht auf materiellen Besitz wird 
keineswegs als für alle verpflichtend erklärt, um das Heil zu erlangen. Jesu 
Botschaft erscheint vielmehr, verglichen mit mancherlei eremitischen oder 
klösterlichen Bewegungen, als zutiefst frohe und befreiende Botschaft. 
c) Bedenkenswert ist schließlich, daß im Neuen Testament eine vergleichs- 
weise (angesichts einer verbreiteten Ordenspraxis) sträfliche Ungeregelt- 
heit, Spontaneität und Freiheit herrscht. Sicher gibt es hier keine ausgespro- 
chenen Satzungen, wie sie sich vor allem dort finden, wo etwa Ordensleben 
hauptsächlich vom Ordnungs-Gedanken her bestimmt war. Jesu Jünger- 
schaft kennt kein Noviziat, kein Eintrittsversprechen, keine Gelübde, so 
wenig wie regulierte Frömmigkeitsübungen oder Ansätze für eine Art 
kirchlichen Stundengebetes oder gar besondere Kleider, die die Auser- 
wählten von den Weltleuten unterscheiden. Die üblichen Herrschaftsord- 
nungen werden allem Anschein nach auf den Kopf gestellt: die Niedrigen 
sollen die Höchsten und die Höchsten die Diener aller sein. Unterordnung 
hat in gegenseitigem Dienst zu geschehen, und Gehorsam wird gegenüber 
Gott gefordert, besteht also hauptsächlich im Freiwerden von allen anderen 
Bindungen. 

Die Ordensgemeinschaften aber berufen sich für ihre Lebensweise auf 
die sogenannten •Evangelischen Räte". Gemeint sind die neutestament- 
lichen Weisungen, die neben den allgemein verpflichtenden Geboten nach 
Art von Empfehlungen als Grundlage für besondere Berufungen inner- 
halb der Nachfolge Jesu gelten können. Wie sieht ihre biblische Gestalt 
aus? Das ist die Frage, der wir hier vor allem nachgehen möchten. 

Wenn wir im Folgenden die sogenannten Räte in der traditionellen Rei- 
henfolge behandeln, dann scheint das einem Vorurteil gleichzukommen, 
das erst noch begründet werden müßte. Tatsächlich möchten wir sagen, 
daß diese Reihenfolge nicht zufällig ist, sondern eine biblische Grundlage 
hat. Die Ausführungen sind daher so angelegt, daß der Stellenwert, den 
die einzelnen Räte im Gesamt des Evangeliums einnehmen, erkennbar 
wird. Natürlich wird hier vieles über die Grundtendenzen des Neuen Te- 
stamentes als bekannt vorausgesetzt. Die einzelnen Stellen werden jedoch 
nicht bloß in ihrem unmittelbaren Kontext behandelt, sondern zusammen 
mit den wichtigsten konträren oder ergänzenden Gesichtspunkten und 
wenn möglich auch noch vor einem weiteren Hintergrund. 



Franz-Josef Steinmetz 214 

II. 

Schon der Armutsgedanke in der christlichen Botschaft hat vielerlei Aspekte 
und muß nüchtern und abwägend betrachtet werden, will man seine Sinn- 
spitze nicht verfehlen. Daher ist zunächst einmal und wenigstens prinzipiell 
zu bedenken, daß der Mensch sich die Erde Untertan machen und über sie 
herrschen soll (Gen 1, 28). Alles Geschaffene ist ihm übergeben, damit er 
es zu seiner Vollendung und zur Ehre Gottes gebrauche. Das AT sieht dar- 
um lange Zeit im Reichtum einen besonderen Segen Gottes. Die eschatolo- 
gische Erwartung der Bibel, einschließlich des NT, richtet sich auf eine 
Fülle von Gütern, die allen gemeinsam sind, inmitten der Stadt, die Gott 
für sein Volk erbaut hat (Hebr. 11, 10). Aber die ursprünglich von Gott 
gewollte Ordnung von Menschheit und Welt ist durch die Sünde gestört 
und zerbrochen worden, und darum steckt im Besitz für den durch die 
Sünde begehrlich gewordenen Menschen zugleich eine tödliche Gefahr. Die 
Begierde, die den Menschen infolge der Erbschuld belastet, reizt ihn immer 
wieder, sich mit Hilfe von Besitz in sich selbst zu begründen; jeder Besitz 
kann nun zu einem Mittel der Grundsünde, nämlich des Stolzes, perver- 
tieren. Statt eine Brücke zum Nächsten zu sein, wird der Besitz oft zu einer 
trennenden Wand. Viele sind eifersüchtig darauf bedacht, daß niemand 
in ihren Besitz eindringt und so in ihre vermeintlichen Rechte eingreift; der 
Besitz wird so zu einem Mittel, sich vor den anderen zu sichern. Die Men- 
schen wollen jeweils für sich und ausschließlich über ihren Besitz verfügen. 

a) Es wird nun klarer, warum etliche Passagen im Neuen Testament die 
Gefahren des Reichtums drastisch hervorheben. Dazu gehören u. a. in Lk 
6, 24 der Weheruf gegen die Reichen und das Gleichnis vom reichen Pras- 
ser in Lk 16, 19-31. Auch der Jakobusbrief enthält in seinem zweiten und 
fünften Kapitel außerordentlich scharfe Attacken gegen den Reichtum 
(2, 2 f., 5 ff.; 5, 1 ff.). Aufs ganze gesehen aber gilt die Armut als solche als 
Übel und soll keineswegs um ihrer selbst wegen angestrebt, sondern letzt- 
lich überwunden werden. Auch sie kann den Menschen zum Unmenschen 
werden lassen, seine Begierde steigern und die Unzufriedenheit oder sogar 
die Auflehnung gegen Gott fördern. Gott selbst muß durch seine im Glau- 
ben erfahrene Gegenwart das ängstliche Streben des Menschen nach Ab- 
sicherung seines Lebens im Besitz überwinden und ihn zu jener inneren 
Freiheit befreien, in der er besitzt, als besäße er nicht (1 Kor 7, 30 ff.). Nur 
so kann auch seine Armut eindeutig werden. 
b) Für das christliche Armutsverständnis gewinnt daher die erste Selig- 
preisung in der Fassung des Mattäus eine besondere Bedeutung (Mt 5, 3). 
Dort werden nicht einfach die Armen schlechthin gepriesen (wie in der Pa- 



Das Ordensleben und seine biblisdien Grundlagen 215 

rallele bei Lk 6, 20), sondern die •Armen im Geiste". Das heißt sicher nicht 
•geistig minderbemittelt" und auch nicht etwa •arm an Gottesgeist". Geist 
bezeichnet hier vielmehr das Innere des Menschen, genauer das •Ich- 
Selbst". Seliggepriesen werden also diejenigen, die •arm in sich selber" 
sind. Das entspricht auch den hebräischen Ursprüngen dieses Begriffs. Dort 
haben wir es mit zwei verschiedenen Worten zu tun, die aber im Klang und 
im Sinn eng miteinander verwandt sind. Zu nennen ist einmal das Wort 
•anijjim", was soviel bedeutet wie: arm, elend, unglücklich und schließlich 
demütig. Zu berücksichtigen ist weiterhin der Ausdruck •anawim" mit der 
Bedeutung: gebeugt, gedemütigt, sich unterwerfend, fügsam, demütig. Es 
ist sehr wahrscheinlich, daß diese beiden Begriffe der ersten (•Selig die 
Armen") und der dritten (•Selig, die keine Gewalt anwenden") Seligprei- 
sung bei Mattäus zugrunde liegen, die ursprünglich ein einziges Verspaar 
bildeten, wie noch manche Handschriften bezeugen. Durch die griechische 
Umschreibung •arm im Geist" will Mt offenbar genauer erläutern, welcher 
Mensch hier seliggepriesen wird. Es ist jener, der sich in seiner gedrückten 
Lage an Gott hält und von ihm alles Heil erwartet (vgl. Jes 29, 19 f.; Ps 
40, 18; 86, 1-4). Jesus preist also nicht einfach ohne weiteres die sozial 
Schwachen und die Unbegüterten selig, sondern die von der Armut Be- 
drängten, die sich rückhaltlos an Gott um Heil und Hilfe wenden. Nicht 
äußere Besitzlosigkeit als solche kann ja entscheidend sein, sondern die Ar- 
mut muß gewissermaßen bis ins Herz des Menschen vorgedrungen sein. 
Dabei ist es nicht ausgeschlossen, sondern es liegt vielmehr nahe, auch an 
diejenigen zu denken, die äußerlich gesehen nicht alles verlassen haben, 
wie einige der ersten Jünger Jesu (vgl. Mt 19, 27 f.), die aber trotz ihres Be- 
sitzes in sich selber arm sind, also alle, die wirklich an Gott glauben und auf 
ihn allein hoffen. 
c) Das Neue Testament bleibt jedoch bei diesem radikalen Aspekt der 
Armutsforderung keineswegs stehen. Es geht im Evangelium immer wie- 
der auch um Abgabe des materiellen Besitzes. Bekanntes Beispiel dafür 
ist die Perikope vom reichen Mann in Mk 10, 17-31, die es freilich nicht 
erlaubt, zwei Stände von Christen zu unterscheiden, wie man das in der 
Vergangenheit zuweilen versucht hat. Es geht einfach um folgendes: Ein 
Mann fragt nach dem Weg zum ewigen Leben. Die Antwort, die Jesus ihm 
zunächst gibt, wäre wohl von den jüdischen Schriftgelehrten ebenso gege- 
ben worden. Den Weg zum Leben zeigt Gottes Gesetz, das sich in den ver- 
schiedenen Geboten des Dekalogs ausdrückt. Im weiteren Gesprächsverlauf 
wird jedoch ein großer Mangel dieser Tradition deutlich. Sie ist zu sehr 
auf die Verbote fixiert. Der Mann wird aufgefordert, seinen ganzen Besitz 
aufzugeben und mit Jesus von dannen zu ziehen. Auch diese Aufforderung 
bezieht sich auf die Frage des Mannes nach dem ewigen Leben. Sie ist sicher 



Franz-Josef Steinmetz 216 

kein bloßer, unverbindlicher •Rat", sondern verpflichtende Weisung. Ohne 
sie zu befolgen, wird dieser Mann das ewige Leben zumindest schwer errei- 
chen. Diese Weisung ergeht allerdings zunächst nur an diesen Mann in 
seiner ganz persönlichen Situation. Man kann nicht behaupten, Jesus ver- 
lange hier ganz allgemein von jedem Menschen die sofortige Abgabe sei- 
nes Besitzes an die Armen. Das zeigt die Geschichte vom Zöllner Zachäus, 
der nur einen Teil seines Vermögens abgibt, wie aus Lk 19, 1-10 hervor- 
geht. Für alle Menschen wird freilich noch einmal die Gefahr des Besitzes 
deutlich, die in der Fortsetzung der Geschichte angesprochen wird. Und für 
alle gilt, daß die Aufforderung zur totalen Abgabe des Vermögens auch an 
sie in bestimmter Situation ergehen kann. Jeder muß bereit sein. Die Stu- 
fen des Lehrgesprächs offenbaren nicht zwei verschiedene Stände christli- 
chen Lebens, sondern die Dynamik der göttlichen Gebote, ihre Offenheit 
auf die je größere Liebe hin. 

Aus dieser Perikope scheinen zwei Dinge zu folgen: Nachfolge Jesu kann 
schon in diesem Leben verlangen, daß man seine Besitztümer radikal auf- 
gibt. Der •Schatz im Himmel" muß allemal höher stehen als die Schätze auf 
Erden. Jesus allein will unser Leben bestimmen. Zugleich wird klar, daß es 
in christlicher Armutslehre nicht eigentlich darum geht, ein Leben in ärm- 
lichen oder bescheidenen Verhältnissen zu empfehlen, sondern Liebe zu 
verwirklichen, die abgibt und sich weiterschenkt. 
d) Es wäre schon viel erreicht, wenn sich das Armutsideal der Orden immer 
wieder auf das Vorbild der Jerusalemer Urgemeinde beziehen würde, die 
nach der Darstellung des Lukas in brüderlicher Gütergemeinschaft gelebt 
hat (Apg 2,44-47; 4,32-37). Auch wenn man annimmt, daß Lukas uns nicht 
einen simplen historischen Bericht vom Leben der Urgemeinde liefert, son- 
dern vielmehr Idealbilder, die auch seine persönliche theologische Konzep- 
tion von Christentum und Gemeinde widerspiegeln, bleiben seine •Vorstel- 
lungen" für uns von Bedeutung. Sie sind sozusagen •Wegweiser", die be- 
folgt werden wollen, Zielvorstellungen, die angestrebt werden sollen, ob- 
wohl sie wahrscheinlich geschichtlich gesehen kaum je vollkommen ver- 
wirklicht wurden. 

Die zur Diskussion stehenden Abschnitte der Apg schildern nicht zuletzt 
die soziale Fürsorge der jerusalemischen Gemeinde für ihre bedürftigen 
Mitglieder. Die Gemeinde hatte allem Anschein nach zahlreiche Arme (vgl. 
6,1 und die Erwähnung der Notkollekte in 11, 27-30 und 24,17). Einige 
Mitglieder verkauften aus Liebe zu den Armen ihr Eigentum. An zwei Stel- 
len wird diese brüderliche Fürsorge in einer Weise dargestellt, die fast an 
kommunistische Ausdrucksweisen erinnert. In 2,44 heißt es: •Alle... hatten 
alles gemeinsam". Und in 4, 32 noch einmal: •Kein einziger betrachtete et- 
was von seinem Besitztum als sein ausschließliches Eigentum, sondern sie 
hatten alles gemeinsam". Tatsächlich hat man im Hinblick auf diese Verse 



Das Ordensleben und seine biblisdien Grundlagen 217 

schon vom Kommunismus der Urchristenheit gesprochen und ihn als Vor- 
läufer des heutigen sozialistischen Kommunismus hingestellt. Sicher zu Un- 
recht. Die konkreten Beispiele, welche die Apg zur Illustration des Ideals 
anführt (vgl. 4,36f. und 5,1-11), zeigen deutlich, daß das Privateigentum 
nicht zwangsweise aufgehoben war, sondern daß jedes Gemeindemitglied 
über seinen Besitz und über den dafür eingebrachten Erlös frei verfügen 
konnte. Es wird nirgends behauptet, daß der bisherige Privatbesitz nun- 
mehr zum Gemeinschaftseigentum geworden sei, wohl aber wird festge- 
stellt, daß die tätige Bruderliebe sehr weit ging: Keiner beanspruchte sein 
Eigentum für sich allein, sondern jeder stand dem Bedürftigen mit seinem 
Besitz gern zur Verfügung (vgl. auch Hebr 13,16). Einzelne sind freilich 
noch weiter gegangen und haben von ihrem Haus- und Grundbesitz ver- 
kauft und den Erlös den Aposteln überlassen, damit sie so die Bedürftigen 
unterstützen konnten. 

So gesehen wird auch das Armutsideal der Orden schließlich eine Frage 
an die Art und Weise des Gemeinschaftslebens. Ohne Zweifel sollten die 
Orden im Sinne von Apg 2,44 eine intensive Form gemeinsamen Denkens 
und Handelns anstreben. •Alle, die gläubig geworden waren, hielten zu- 
sammen und hatten alles gemeinsam". Die Not des pluralistischen Indivi- 
dualismus, der heutzutage vielerorts anzutreffen ist, sollte man nicht zu 
einfach und schnell als Tugend der Freiheit deuten. Aber die Menschen 
wenden sich mit Recht gegen übertriebene Gemeinschaftsideale, welche 
schöpferische Freiheit und persönliche Entfaltung verhindern. Übertrei- 
bungen schlagen oft ins Gegenteil um. Die Schwierigkeiten des Gemein- 
schaftslebens müßten nicht zur Resignation, sondern zur Reform führen 
und dadurch zu neuem Leben. 

III. 

Was den Rat zur Ehelosigkeit betrifft, so sind die Weisungen der Bibel aufs 
Ganze gesehen ebenfalls differenziert, nüchtern und realistisch. Man kann 
durchaus von einer radikalen Ambivalenz dieser Lebensweise sprechen. Im 
Alten Testament erscheint die Ehelosigkeit teilweise als Unglück (Ri 11, 
37 f.), oder auch als Schande (Jes 4,1) und höchstens für eine Witwe als be- 
sondere Frömmigkeit (Jdt 16, 22). Ein gewisser Umschwung der Tenden- 
zen tritt wohl erst im Spät Judentum ein, insofern in manchen Kreisen von 
Männern und Frauen ein Verzicht auf die Ehe geschätzt und geleistet wird 
(Johannes der Täufer z. B.). 

a) Das älteste und zugleich ausführlichste neutestamentliche Dokument 
über die Ehelosigkeit findet sich bei Paulus in 1 Kor 7. Dieses Kapitel sagt, 
daß es einen echten christlichen Gehorsam gibt, der den Menschen nicht in 
die Ehe, sondern an ihr vorbeiführt. In dieser Hinsicht ist dieses Kapitel 



Franz-Josef Steinmetz 218 

die •Magna Charta" aller Ehelosen, so urteilt auch der evangelische Theo- 
loge Karl Barth in seiner kirchlichen Dogmatik Band III. In der Tat stellt 
Paulus fest, daß die Ehelosigkeit eine gute Sitte sein kann. Zunächst aber 
kritisiert er die übereifrigen Asketen. Man darf nicht leichtfertig auf die 
Ehe verzichten. Auch Enthaltsamkeit in der Ehe soll gut überlegt sein. Es ist 
keineswegs ein Zeichen von Frömmigkeit, wenn jemand die ehelichen 
Pflichten vernachlässigt. Der Apostel äußert zwar den Wunsch, daß alle so 
lebten wie er selbst, nämlich unverheiratet. Doch ist er erfahren und reali- 
stisch genug, um klar zu sehen, daß die Fähigkeit dazu von Gott abhängig 
bleibt. Er wehrt sich gegen die Vorstellung, daß Heiraten eine Sünde sei. 
Er mahnt die Korinther, in ihrem jeweiligen Lebensstand auszuharren und 
zu bleiben, aber er kennt kein Bleiben um jeden Preis, koste es, was es wolle. 
Paulus gibt ohne falsche Scham zu, daß es Lebensumstände und Veranlagun- 
gen gibt, die eine Heirat als das Bessere erscheinen lassen. Er ist weit davon 
entfernt, die Ehelosigkeit schlechthin und naiv als bessere Lebensweise an- 
zusehen. 

Ganz klar aber enthält das Kapitel eine ausdrückliche Empfehlung der 
Ehelosigkeit, die sowohl den Männern als auch den Frauen gilt. Diese Emp- 
fehlung ist kein Gebot, sondern eine persönliche Meinung und ein Rat des 
Apostels, der Respekt verlangt, weil Gott ihn einer Vertrauensstellung ge- 
würdigt habe. Im Hinblick auf die nahe bevorstehende Parusie und die 
Drangsale, die dieser vorausgehen werden (vgl. Mt 24,19; Lk 23, 29), wird 
den Unverheirateten empfohlen, ehelos zu bleiben. Der bleibende Wert 
dieses Rates liegt m. E. zunächst in der Andeutung der größeren Freiheit 
und Sorglosigkeit, die dem Menschen durch die Ehelosigkeit ermöglicht 
werden können. Eine Familie zu gründen, kann ein Segen sein, bringt aber 
auch viele Sorgen und Nöte mit sich. Es geht nicht darum, eventueller Müh- 
sal auszuweichen, sondern darum, realistisch zu sein und die Probleme des 
Ehelebens nicht zu unterschätzen. 

Paulus scheint jedoch darüber hinaus einen erheblichen Wertunterschied 
zwischen ehelichem und ehelosem Dasein zu behaupten. Der Verheiratete 
wird als •gespalten" dargestellt, der Unverheiratete hingegen als schlecht- 
hin heilig und um die Sache des Herrn besorgt. Gegen diese Auffassung er- 
heben sich etliche Bedenken. Geht man nämlich von der Praxis des Lebens 
aus, wie es sich de facto vollzieht, und denkt an die unzähligen •schicksal- 
haft" Unverheirateten in unserer heutigen Welt, so erweist sich die Behaup- 
tung, •wer unverheiratet ist, sorgt sich um die Sache des Herrn", als unzu- 
treffend. Aber auch im Hinblick auf die freiwilligen Zölibatäre erscheint sie 
einseitig und idealisierend. Offenbar wird hier eine alltägliche, recht un- 
vollkommene Ehe mit einer ganz ideal gelebten Ehelosigkeit verglichen. 
Wenn man grundsätzlich theoretisch fragt, dann erscheint die Meinung des 



Das Ordensleben und seine biblisdien Grundlagen 219 

Apostels erst recht problematisch. Wenn die Ehe prinzipiell eine solche 
Zwiespältigkeit des Menschen gegenüber Gott bewirkte, würde sie die Be- 
folgung des Gebotes der Gottesliebe •mit deinem ganzen Herzen, mit dei- 
ner ganzen Seele und mit all deinem Sinnen und Trachten" (Mt 22, 37) un- 
möglich machen. Dann aber müßte sie allen Christen untersagt sein. Gott 
darf unmöglich als Konkurrenz für die wahre Liebe zweier Menschen zu- 
einander aufgefaßt werden. 

Es ist anzunehmen, daß Paulus in 1 Kor 7,32ff. in rhetorischer Zuspit- 
zung seines Anliegens tatsächlich mehr behauptet, als er eigentlich will. Er 
erinnert an die alltäglichen •normalen" Mängel des Ehelebens, um die 
Ehelosigkeit als in Christus mögliche gute und lobenswerte Sitte in einer 
Zeit zu verteidigen, für die sie recht fremd und neu war. Als •Schlinge" 
will Paulus seine Worte jedenfalls nicht verstanden wissen. Gott allein 
weiß um das wirkliche Maß der Liebe des einen wie des anderen. Das letzte 
Wort in dieser Frage kann nur so lauten: •Jeder hat von Gott seine eigene 
Gnadengabe, der eine so, der andere anders" (1 Kor 7,7). Eine simpleUber- 
bzw. Unterordnung der verschiedenen Berufungen, wie sie eine frühere 
Theologie der Stände immer wieder darzustellen versuchte, ist nicht biblisch. 
Behauptet wird vielmehr ein geheimnisvolles Nebeneinander und Mit- 
einander in der Vielfalt der Charismen und der Einheit der Liebe. 

Daß Paulus selbst als Apostel auf eine Frau bzw. sogar auf eine •Haus- 
hälterin" bei seinen Missionsreisen verzichtet hat, geht auch aus 1 Kor 9,4 ff. 
klar hervor. Allerdings darf man daraus kein Zölibats-Gesetz machen. Es 
geht nämlich gar nicht um die Frage der Heiratserlaubnis für Apostel, son- 
dern um das Recht, seine Frau auch auf der Missionsreise mitzunehmen, 
was natürlich eine größere wirtschaftliche Belastung für die Gemeinde be- 
deutet, in der sie sich jeweils aufhalten. Paulus erläutert seine Verzichte 
vielmehr folgendermaßen: Es soll möglichst klar bleiben, daß er nicht aus 
Eigennutz predigt, sondern wirklich im Dienst der Frohbotschaft steht. Des- 
wegen hat er zahlreiche Entbehrungen und Schwierigkeiten auf sich ge- 
nommen, zu denen er von Rechts wegen nicht verpflichtet war. Trotzdem 
konnte er nicht vermeiden, daß man ihm ausgerechnet dieses uneigennüt- 
zige Verhalten zum Vorwurf gemacht hat (vgl. 2 Kor 11, 7ff.). Menschliche 
Verzichte bleiben eben mehrdeutig. 

Von Paulus her lassen sich etwa drei Motive christlicher Ehelosigkeit auf- 
stellen: 1) Ehelosigkeit artikuliert in besonderer Weise die heilige Sorg- 
losigkeit, von der auch die Bergpredigt spricht, die alles von Gottes Vor- 
sehung erwartet. Paulus versteht sie als Freiheit. 2) Ehelosigkeit steht im 
Zusammenhang mit der Vergänglichkeit •dieser Welt". Sie kann so zu 
einem Zeichen eschatologischer Haltung werden. 3) Ehelosigkeit ist für 
Paulus Ausdruck besonderer Hingabe an Christus und schafft gute Voraus- 
setzungen für den Dienst in den Gemeinden. 



Franz-Josef Steinmetz 220 

b) Evangelien-Texte, die den Eheverzicht direkt empfehlen, gibt es eigent- 
lich nicht. Wohl gibt es einige Stellen, in deren Horizont die Ehelosigkeit 
als positive christliche Möglichkeit aufleuchtet. 

Mk 12,25 par enthält einen Hinweis darauf, daß die Ehe auf das jetzige 
irdische Leben beschränkt ist. Die Ehe ist so, wie sie in dieser Welt gelebt 
wird, eine vorläufige Einrichtung, etwas, was nicht immer und ewig so sein 
wird; sie hat mit der Todesverfallenheit unseres Daseins zu tun. Unter die- 
ser Rücksicht ergibt sich für den, der an die begonnene Überwindung des 
Todes durch Jesus Christus glaubt, die eventuelle Möglichkeit, jetzt schon 
auf die Ehe im Sinne einer Geschlechtsgemeinschaft zu verzichten (vgl. 
Lk 20,34f.). Weitergehende Spekulationen über den Zusammenhang von 
Sündenfall und Geschlechtlichkeit sind jedoch nur mit großer Behutsamkeit 
vorzunehmen. 

Lk 18,28-30 (Lk 14,26) berichtet vom Verlassen der Frau um der Nach- 
folge Jesu willen. Der Hinweis findet sich nur bei Lukas. Aus dem Fehlen 
dieses Gedankens bei Mt und Mk kann man- freilich nur mit einiger Wahr- 
scheinlichkeit-schließen, daß die Nachfolge Jesu unter Umständen zu einer 
mindestens zeitweiligen Aufgabe der ehelichen Gemeinschaft führte, daß 
dieses Phänomen im Einflußbereich des Mattäus und Markus jedoch noch 
nicht so deutlich gegeben war. Immerhin deutet die Perikope an, daß die 
Nachfolge Jesu zur Folge haben kann, daß jemand seinen Ehepartner ver- 
läßt. Gefordert wird dieser Verzicht nicht, vielmehr wird derjenige ge- 
tröstet, bei dem es zum Konflikt mit dem Partner und zur Trennung gekom- 
men ist. So sehr die Nachfolge Jesu Opfer und Verzichte mit sich bringt, so 
sehr bietet sie schon in dieser Weltzeit Vielfältiges als Lohn. Auch dieser 
Text enthält keine direkte Empfehlung des Eheverzichtes. Er deutet ledig- 
lich an, daß der Mensch durch die Nachfolge Jesu in Konflikt mit seinem 
Ehepartner geraten kann. Das allerdings kann zur Folge haben, daß je- 
mand von vornherein auf die Ehe mit einem Menschen verzichtet. 

Am meisten zitiert wird der sogenannte Eunuchen-Spruch in Mt 19,10-20. 
Die genaue Auslegung dieses Spruches ist bis heute nicht völlig gesichert. 
Der Spruch findet sich merkwürdigerweise nur bei Mattäus. Immerhin geht 
die traditionelle Auslegung nicht ohne Grund davon aus, daß die Verse ein 
ursprünglich isoliertes Herrenwort enthalten. Man versucht den Sitz im Le- 
ben Jesu zu rekonstruieren. Ursprünglicher Ort des Herrenwortes sei die 
Polemik der Gegner Jesu, die das ehelose Leben spöttisch kritisieren. Jesus 
greife dieses Wort auf, spreche zwar keine ausdrückliche Empfehlung der 
Ehelosigkeit aus, treffe aber eine klare Feststellung: Es gibt nicht nur Men- 
schen, die von Natur aus oder von ihren Mitmenschen zur Ehelosigkeit ver- 
urteilt wurden, sondern auch solche, die um des Himmelreiches willen frei- 
willig auf die Ehe verzichten. Als Motiv dieses Entschlusses wird die Gottes- 



Das Ordensleben und seine biblischen Grundlagen 221 

herrschaft angegeben, d. h. wohl vor allem, daß die Erfordernisse des apo- 
stolischen Lebens zum definitiven Eheverzicht geführt haben. Indem Jesus 
erkläre, daß nicht alle dieses Wort fassen, sondern nur die, denen es ge- 
geben sei, erscheine diese Lebensweise als besondere Gnade Gottes. 

Im Kontext des Mt-Evangeliums sieht die Geschichte dann so aus: Die 
Jünger Jesu hören die •harte" Lehre Jesu über die Unauflöslichkeit der 
Ehe (19,3-9). Sie sind darüber erschrocken und geben infolgedessen der 
Ehelosigkeit den Vorzug (19,10). Sie tun es sozusagen aus banalen, prak- 
tischen Erwägungen heraus (•es ist klüger, gar nicht erst zu heiraten, das 
Risiko ist zu groß"). Jesus widerspricht ihnen nicht, sondern greift dieses 
platte Wort auf und vertieft es in seinem Sinn (•um des Himmelreiches wil- 
len"). Obwohl der Gedankengang mit der Eheproblematik, d.h. mit dem 
Verbot der Ehescheidung beginnt, endet er mit der überraschend auf- 
tauchenden Bemerkung über die durch Christus positiv möglich gewordene 
Ehelosigkeit. 

Betrachtet man den Eunuchen-Spruch ausschließlich auf dem Hinter- 
grund des Mattäus-Evangeliums, dann ergibt sich freilich noch eine an- 
dere Auslegungsmöglichkeit. Die Jünger geben, entsetzt über die absolute 
Unauflöslichkeit der Ehe, der Ehelosigkeit einen egoistischen Vorzug. Jesus 
aber wiederholt bestätigend seine Lehre über das Verbot der Ehescheidung 
mit der Bemerkung: •Nicht alle fassen dieses Wort". Es hat eine ähnliche 
Bedeutung wie Mt 13, 9 oder Mk 4, 9: •Wer Ohren hat zu hören, der höre". 
Mit Hilfe des Eunuchen-Spruches wird dann aufgezeigt, daß es Menschen 
gibt, die die Unauflöslichkeit der Ehe absolut ernst nehmen. Sie bleiben im 
Falle eines Auseinanderbrechens ihrer Ehe um des Himmelreiches willen 
allein, sie bleiben sozusagen •Verschnittene". Sie tun es, um die radikale 
Liebe und Treue Gottes auch in ihrem Leben zum Ausdruck zu bringen. 

Wenn ich recht sehe, muß man wohl zugeben, daß der sogenannte 
Eunuchen-Spruch trotz aller Anstrengungen der Exegese etwas dunkel und 
rätselhaft bleibt. Dennoch gibt es keinen Zweifel darüber, daß er so oder so 
die Möglichkeit des Eheverzichtes zum Ausdruck bringen will, 
c) Die Witwenregel des ersten Timotheusbriefes (1 Tim 5,13-16) erlaubt 
einen interessanten Einblick in das Leben der zweiten christlichen Genera- 
tion. Vermutlich sind wir hier sogar direkten biblischen Ursprüngen des 
weiblichen Ordenswesens auf der Spur. Es ist zwar nur vom •Witwenamt" 
in der Gemeinde die Rede, und nach traditioneller Auffassung wurde der 
Dienst der hier genannten Witwen einfach mit dem sozial-karitativen 
Dienst der weiblichen Gemeindehelferinnen gleichgesetzt, die an verschie- 
denen Stellen des Neuen Testamentes erwähnt werden. Betrachtet man den 
Text jedoch genauer (was hier aus Raum- und Zeitgründen leider unter- 
bleiben muß), so findet man komplexere Motive, die etwa folgende Deu- 
tung der sogenannten Witwenregel zulassen: 



Franz-Josef Steinmetz 222 

Aller Wahrscheinlichkeit handelt es sich bei den •wahren Witwen" in 
1 Tim 5 um ehemals verheiratete Frauen, die jetzt um Christi willen auf 
eine weitere Ehe oder außereheliche Geschlechtsgemeinschaft verzichten. 
Ihr Motiv ist offensichtlich eschatologisch (daher die strengen Kriterien für 
die Zulassung in ihre Gemeinschaft). Die Behauptung, es liege hier eine 
pseudoreligiöse Leib- und Geschlechtsfeindlichkeit zugrunde, wird dem 
Text absolut nicht gerecht. 

Es spricht vieles dafür, daß sich die Ehelosigkeit als religiöse Lebensform 
hier zwar prinzipiell anbahnt, aber gesellschaftlich noch kaum zum Durch- 
bruch gekommen war und sich sozusagen hinter dem Witwenstand •ver- 
bergen" mußte. Die Tendenz zur vollen Virginität unter Beibehaltung des 
Begriffes •Witwe" wird schließlich noch deutlicher bei Ignatius von Anti- 
ochien (Smyrn. 13,1), wenn er von Jungfrauen spricht, die Witwen ge- 
nannt werden. 

Im übrigen wäre es unklug, wollte man die ehelose Lebensweise nur mit 
direkten Bibelzitaten verteidigen. Maßgebend ist die Gesamteinstellung 
des Neuen Testamentes, und die läßt Ehelosigkeit ohne jeden Zweifel als 
christliche Möglichkeit gelten. Mehr noch: Ehelosigkeit um des Gottesreiches 
willen erscheint im Horizont des ganzen NT als etwas Lobenswertes, als 
Gnadengabe. Das Entscheidende, worauf es letztlich ankommt, formuliert 
Paulus so: •Niemand von uns lebt für sich selbst, und niemand stirbt für 
sich selbst. Denn wenn wir leben, leben wir für den Herrn; und wenn wir 
sterben, sterben wir für den Herrn. Im Leben also wie im Sterben gehören 
wir dem Herrn" (Rom 14, 7 f.). Wenn es also im Hinblick auf das Endgül- 
tige nicht darauf ankommt, ob wir leben oder sterben, vorausgesetzt wir ge- 
hören dem Herrn, um wieviel weniger kommt es prinzipiell darauf an, ob 
wir verheiratet sind oder nicht. 

IV. 

Am schwersten fällt den Ordensleuten bekanntlich die biblische Begrün- 
dung des Gehorsamsgelübdes. Freilich wurde auch dazu in den letzten Jah- 
ren manches Hilfreiche gesagt. Man schaut wieder klarer auf den größeren 
Zusammenhang von Autorität, Gesetz und Freiheit überhaupt. Man for- 
dert Gehorsam um der Freiheit willen und Freiheit um des Gehorsams wil- 
len. Man spricht über die Verknüpfung von Unheil und Ungehorsam wie 
über die von Gehorsam und Heil. Ja, man versteht auch irgendwie, daß die 
Antwort auf die Gehorsamsfrage im Grunde die entscheidende ist, die über 
das Verhältnis des Menschen zu Gott und damit über sein Leben entschei- 
det. Zu Jesus Christus gehört, wer wie er den Willen des Vaters tut (Mt 7, 
21). Am Tun dieses Willens erkennt Jesus die Seinen. Jesus erklärt nur die- 



Das Ordensleben und seine biblischen Grundlagen 223 

jenigen zu seiner Familie gehörig, die den Willen des Vaters tun, wie er 
ihn verkündigt (Mk 3, 35). In der Fortsetzung dieses Gedankens erscheint 
ganz konsequent auch die Verpflichtung zum Gehorsam gegenüber Men- 
schen. Wo die Boten des Evangeliums erscheinen, sollen sie das Heil des 
Gottesreiches unter den Menschen ausrufen. Wer diesen Ruf nicht annimmt, 
den wird Gottes Friede von selbst wieder verlassen (Lk 10,1-24). Nach 
Paulus ist es geradezu der Sinn des Apostelamtes, Glaubensgehorsam zu 
schaffen (Rom 1,5). Auch die Forderung nach Gemeindedisziplin gehört 
schließlich in diesen Zusammenhang (Mt 18,15-20). 

a) Eine tiefere Rechtfertigung des Ordensgehorsams liegt weiterhin in je- 
nen Evangelien-Texten, die den Menschen zu einem brüderlichen Dienen 
aufrufen und ihm nahelegen, gewissermaßen den letzten Platz einnehmen 
zu sollen. So folgt auf die wiederholte Ankündigung der Passion Jesu die 
Weisung an seine Jünger, nicht für sich selbst groß zu sein, sondern im Die- 
nen für andere. Für sich selbst sollen sie klein sein (Mk 9,35). Keiner, der 
dem Menschensohn, der leiden muß, angehört, kann ein Herrscher sein und 
es den Herrschern der Welt gleichtun wollen. Er muß vielmehr zum Diener 
der anderen werden und bereit sein, ihnen zuliebe alles Eigene einzusetzen 
(Mk 10,43 f.). Jesus tadelt den Ehrgeiz der Pharisäer nach den besten Plät- 
zen (Lk 14,11). Größe vor anderen kann es nur geben im Dienst für andere 
(Mt 23,11 ff.). Ähnlich heißt es auch an anderen Stellen. 

Diese Weisungen gelten gewiß für jeden Christen. Aber hier eröffnet 
sich für die Antwort auf den Anruf der Liebe Gottes je nach Begebung und 
Situation des Einzelnen ein weites Feld möglicher Gemeinschaftsbildungen 
und Lebensformen. Ganz sicher haben vielerlei Ordensgründungen in der 
Inspiration dieser Weisungen ihren gemeinsamen Ursprung. Man hat sich 
zu einer Gemeinschaft zusammengeschlossen, um einander zu dienen und 
sich im Dienst an den Menschen zu unterstützen. 

Sobald ein solcher Zusammenschluß erfolgt ist, wird die Frage nach be- 
ständigem Gehorsam aufs Neue akut. Sollen die Orden lebendige Gemein- 
schaften des Dienenwollens bleiben, so wird sicher irgendeine Organisa- 
tionsstruktur nötig, die einen sachbezogenen Einsatz ermöglicht und die 
Gemeinschaft nicht einfach den persönlichen Inspirationen der Einzelnen 
ausliefert. Gewiß sind diese persönlichen Inspirationen für den gemein- 
samen, vor allem erforderlichen Dienst ebenfalls von großer Bedeutung. 
Eine Rückbeziehung des Einzelnen auf die Gemeinschaft und ein Hören auf 
ihre Führungsorgane ist aber nicht auszuschließen. Wie diese Führungs- 
organe auszusehen haben und wie sie legitimiert werden, ist damit freilich 
noch nicht festgelegt. Man wird stets zu berücksichtigen haben, daß es um 
die Einordnung mündiger Menschen in die Gemeinschaft geht, also um ein 



Franz-Josef Steinmetz 224 

letztlich partnerschaftliches Verhältnis, in welchem alle Beteiligten, Lei- 
tungs-Organe und Untergebene gemeinsam dem Willen Gottes zu dienen 
bemüht bleiben, denn jeglicher Gehorsam hat immer wieder Gott zu gelten. 
Eine simple Gleichsetzung von Gehorsam gegenüber Gott und Gehorsam 
gegenüber Menschen ist zu vermeiden, will man nicht aufs Neue die ver- 
schiedenen Fehlformen eines infantilen, neurotisch-ängstlichen oder pro- 
testierenden Gehorsams fördern, die in der Vergangenheit leider allzu oft 
anzutreffen waren. Selbstverständlich ist es die Aufgabe der •Obrigkei- 
ten", die Dienstbereitschaft der einzelnen zu fördern und zu lenken und 
die nötige Einheit der Gemeinschaft in Christus zu sichern. Jede Gehor- 
samsforderung muß jedoch im Hinblick auf das letztlich gewollte aposto- 
lische Ziel überprüft werden. 
b) Eine besonders kritische Haltung nehmen viele gegenüber dem Kreuzes- 
gehorsam ein, der, wie sie meinen, in den Orden gepflegt werde. Argwöh- 
nisch vermuten sie darunter so etwas wie Schmerzverherrlichung oder 
ideologische Verbrämung einer im Grunde recht •buckligen" Demut, die 
der kämpferischen Liebe Jesu geradezu widerspreche. Natürlich müssen 
wir damit rechnen, daß falsche Selbstpreisgabe oder auch willkürliche De- 
mutsforderungen bezüglich des Ordensgehorsams vorkommen können und 
wohl auch tatsächlich vorgekommen sind. Einen solchen Verdacht sollte 
man jedoch nicht leichtfertig aussprechen. Man sollte wenigstens gründ- 
licher bedenken, daß die christliche Liebe, wie es in einem Pauluswort 
heißt, tatsächlich •alles zudeckt, alles glaubt, alles hofft, alles erduldet" 
(1 Kor 13, 7), und daß sie, wie die Bergpredigt erklärt, dem Bösen nicht 
widersteht, sich unter Umständen ausnutzen läßt und auf das eigene Recht 
zu verzichten weiß (Mt 5, 38 ff.). Nachfolge Jesu schließt zumindest ein 
tägliches Sterben, ein Sich-Aufreiben für andere nicht aus. Christus Jesus 
erniedrigte sich und war gehorsam bis zum Tod, bis zum Tod am Kreuz 
(Phil 2, 8). 

Zwar kann von erlaubter Selbstpreisgabe nur dort die Rede sein, wo die 
entstehenden Konflikte nicht anders lösbar sind und keine sittliche Ver- 
pflichtung besteht, das eigene Urteil oder das eigene Leben aufrecht zu er- 
halten. Aber die konsequente Durchführung und Verkündigung der christ- 
lichen Botschaft wird, wie bei Jesus selbst, letztlich immer wieder auf den 
Widerstand der menschlichen Egoismen und das heißt auf das Kreuz sto- 
ßen, sei es innerhalb oder außerhalb der Gemeinschaften, die diese Bot- 
schaft zu leben versuchen. Es ist undenkbar, daß der erwähnte Widerstand 
in diesem irdischen Leben irgendwann völlig •auflösbar" sei. Weder das 
weichliche Nachgeben noch die sich einfach distanzierende Verweigerung 
schafft hier die befreiende Harmonie. So gesehen ist der Kreuzesgehorsam 
nicht einfach ein anderer oder zusätzlicher Gehorsam, der über den ge- 



Das Ordensleben und seine biblisdien Grundlagen 225 

wohnlichen Gehorsam hinaus von Christus empfohlen wird, sondern das 
konsequente Durchhalten der Liebe, die der Gehorsam gelobende Mensch 
von Anfang an zu leben bemüht ist. Die Stunde aber, in der solcher Ge- 
horsam vom Einzelnen verlangt wird, bleibt sein persönliches Geheimnis. 

V. 

Aufgrund des biblischen Befundes erscheint die Armut als grundlegende 
evangelische Haltung, die Ehelosigkeit hingegen als eine mögliche gute 
Sitte und der Ordensgehorsam schließlich als noch einmal besondere Form 
des Dienens. Dies wird sich auch in der Geschichte der Berufungen spiegeln, 
und Zusammengehörigkeit von Christen in einer Gemeinschaft wäre denk- 
bar, ohne daß nun alle in gleicher Weise und zur gleichen Zeit alle evan- 
gelischen Räte befolgen müßten. 

So sehr also klar gesagt werden kann, daß uns das Neue Testament vie- 
lerlei Anregungen und Anstöße zu verschiedenen Lebensformen in Gehor- 
sam, Ehelosigkeit und Armut gibt, so selten tut man sich heute leicht, den 
Sinn aller dieser Formen auf eine einfache, rundum befriedigende Formel 
zu bringen. Trotz •Lumen Gentium" Nr. 44 (Konzilskonstitution über die 
Kirche) kann eine Deutung, welche das Ordensleben nur oder vorwiegend 
als •Übereignung an Gott" und als Ausräumung der Hindernisse, welche 
der vollen Gottesliebe entgegenstehen, bestimmt, theologisch und pastoral 
nicht völlig genügen. Das gilt sowohl für die Frage nach dem Grundansatz 
der Deutung (Ordensleben als eschatologisches Zeichen, als Dienst in der 
Kirche oder als besondere religiöse Gemeinschaft) als auch für die Frage 
nach der Ranghöhe dieser Lebensweise im Lichte heutiger Ehetheologie. 

Kein Zweifel kann darüber bestehen, daß der dauernde Eheverzicht, der 
freiwillige Gehorsam gegenüber einer Autorität sowie die Einschränkun- 
gen im Umgang mit den materiellen Gütern, die Armut genannt werden, 
in und durch Christus mögliche und legitime Lebensweisen sind. Solches 
Leben relativiert die innerweltlichen Werte und wirft Fragen auf, die 
alle angehen, obwohl sie diese je nach persönlicher Begabung anders be- 
antworten dürfen. Auf diese Weise entsteht in der Kirche und in der 
Menschheit ein Freiheitsraum, der ohne ein solches Leben nicht gegeben 
wäre oder zumindest geringer sein würde. 




