IMSPIEGEL DER ZEIT

Dialog und Gebet
Ein Bericht

Bisweilen bekommt man heute die Bemerkung zu héren, in der Kirche, besonders
in den Orden, werde mehr gesprochen und ,geredet” als geglaubt und gebetet.
Es kommen Stimmen auf, die die Kirche vor der Ansteckung durch die ,Dialogitis®
warnen, als gelte es, einen gefahrlich weiterwuchernden Virus zu bekdmpfen, der
das echte Glaubensleben untergrabtl. Tatsdchlich aber ist der Dialog gerade seit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil zu einem Leitmotiv geworden2.

Der Dialog wird in verschiedenster Form erfahren und praktiziert: als Dialog
mit den Atheisten, als Glaubensgespriach mit den Andersdenkenden — evange-
lischen Christen, Juden und Vertretern der dstlichen Religionen ~ oder mit den
eigenen Glaubensgenossen, als kollegiales Gesprach zwischen Hierarchie, Klerus
und Laien (pastorale Gesprachsgruppen), als privates Bibelgesprich im kleinen
Kreis, als Predigtgesprach oder wie auch immer. Selbst im Rahmen der unmittel-
baren Glaubenserfahrung, in Gebet und Meditation, spielt der Dialog eine immer
grolere Rolle, besonders da, wo er mit einem starken Gemeinschafisleben oder
mit einer intensiven Gruppenerfahrung verbunden ist. So kennen wir verschie-
dene Formen von Gruppenmeditation und Gruppengebet: das sogenannte Schrif?-
gesprich (-meditation) und die Révision de vie (Lebensbetrachtung) sind die
bekanntesten. Auflerdem gibt es sogenannte Gebetspraktika. Dabei versucht man
durch die Einschaltung eines Sensitivity-trainings oder methodisch geleiteter
Gruppenprozesse zu Glaubensvertiefung und Glaubenserfahrung zu kommens.

In diesem Zusammenhang sei auch auf die Gebetserfahrungen in der ,charis-
matischen Erneuerungsbewegung® hingewiesen, die zum Teil als Ausdruck eines
intensiven Gruppengeschehens betrachtet werden miissen. Auffallend ist ohne
Zweifel die starke Beteiligung von Ordensleuten an dieser Bewegung, besonders
in den Vereinigten Staaten und in Kanada. Gar nicht so selten findet man den
Einfluf} dieser charismatischen Bewegung in den Gebetspraktiken heutiger reli-
gidser Gemeinschaften wieders.

1 Vgl. Herder-Korrespondenz, Heft 1. Jahrg. 22, Januar 1968, 20.

2 Karl Rahner — Herbert Vorgrimler, Kleines Konzils-Kompendium. 2. erginzte Auflage.
Herder-Biicherei 1966, unter den Stichworten: Dialog und Gesprdch, 691-692, 703-704.

3 Vgl. Gaston De Cock, Sensitiviteitstraining en gebed, in: Bidden nu; een realiseerbare
opgave. Roermond, 1971, 125-135.

4 Vgl. Jean Leclercq, O.S.B., Les expériences sur les groupes, in: De Godservaring in
ket monasticke leven. Verzamelwerk van bijdragen ter voorbereiding van het Abtencon-
gres der Benedictijnerorde te Rome, September 1973, in nederlandse vertaling (Ooster-
hout 1978), 187-207.



Im Spiegel der Zeit 227

L. Das Phinomen Gruppenmeditation und Gruppengebet

In der Geschichte der Spiritualitdt, und im besonderen in der Geschichte des
Ordenslebens, finden wir verschiedene Formen geregelter, auflerliturgischer, ge-
meinschaftlicher Lesung und Meditation und ebensolche Formen des Gebetes. Im
alten Monchtum bildeten die ,geistlichen Gesprache den festen Rahmen, inner-
halb dessen sich Fithrung und Heranbildung zum Ordensleben anhand der Schrift
und konkreter menschlicher Erfahrung bewegten. Johannes Cassianus hat mit sei-
pen Collationes Patrum diese Form des geistlichen Austausches im Westen bekannt
gemachts. Die Collatio war bei allen religiosen Orden des Mittelalters in Ge-
brauch. Bei den Briidern vom Gemeinsamen Leben bekam sie aber eine eigene
Funktion und Struktur. Sie wurde bei ihnen zur besonderen Ubung, bei der sie,
zuweilen anhand der Schrift oder eines Kollationsbuches, geistliche Erfahrungen
austauschten, sich beieinander Rat holten und sich gegenseitig auf Fehler und
Mingel aufmerksam machten. Vor allem zielte sie darauf hin, die briiderliche
Liebe und die geistliche Inspiration zu férderns,

In den iltesten Consuetudines der Briidder vom Gemeinsamen Leben lesen wir:
»Denn, wo bei der gegenseitigen Kollatio iiber eine Stelle der Hl. Schrifl ein
liebevolles Gespriich entsteht, wird nicht nur unser Wissen erweitert, sondern
werden wir zum Eifer angeregt und erhdlt besonders die briiderliche Liebe neue
Nahrung“?. Die wesentlichen Elemente dessen, was man heute Schriftmeditation
nennt, sind hier schon vorhanden: ein Dialog auf Glaubensebene, ausgehend von
der Schrift, ausgerichtet auf Vertiefung der religiésen Inspiration und den Aufbau
der Bruderschaft.

Diese prononcierte Form dialogischer Spiritualitit im Rahmen der Gruppe hat
in spiteren Jahrhunderten einem mehr individuell ausgerichteten Glaubenserle-
ben Platz machen miissen. Der Akzent verschob sich vom Gemeinschaftsleben mehr
auf das einformige Leben und das gemeinschaftliche Tun. Die religiése Erfahrung
als solche bliecb dem Privatleben des einzelnen vorbehalten. Diesen Trend im
Ordensleben bezeichnet Karl Rahner in einer scharfsinnigen Analyse der heutigen
Situation als ,Phdnomen des Spitindividualismus®“s.

Inzwischen hat sich das Blatt gewendet, und es wird auch im Leben religiéser
Gruppen bewufit wieder auf die Pflege wedisclseitiger Bezichungen hingear-
beitet, auf das Entstehen und Wachsen personaler Gemeinschaft, auf gegenseitige
Inspiration im Raum des Glaubens. Es liegt auf der Hand, daf} dieser Trend im
Gruppenleben einer Ordensgemeinschaft versudht, auch das ausdriickliche Glau-
benserleben, das Meditieren und Beten, in die dialogische Lebenssphire einzu-
bauen. Von daher rithrt die Aktualitit des Gruppengebetes und der Gruppen-

8 QOlphe-Galliard SJ, Art. Cassien, in: Dict. de Spiritualité, I1, col. 270.

8 A.Hyma, The Christian Renaissance; A History of the Devotio Moderna. Grand Rapids
1924, 447-448.

7 M. Schoengen, Jacobus Traiecti alias De Voecht, Narratio de inchoatione domus cleri-
corum in Zwollis. Amsterdam, 1908, 246-247.

8 Karl Rahner SJ, Das Verhiltnis von personaler und gemeinschafilicher Spiritualitt und
Arbeit in den Orden, in: Ordenskorrespondenz 12 (1971), 395.



Im Spiegel der Zeit 228

meditation, besonders der sogenannten Schrifimeditation und der Révision de vie
(Lebensbetrachtung).

Die Révision de vie ist allerdings nicht in Klostergemeinschaften entstanden,
sondern in der katholischen Arbeiterbewegung®. Anfinglich war sie cher eine
Intuition, die von einer besonderen Erfahrung getragen wurde. Im Rahmen des
Laicnapostolates bildete die Katholische Aktion ,Kampfer® (franz.: militants)
aus, die sich ohne Schutz und Stiitze sozialer Strukturen im Milieu der entchrist-
lichten Masse bewegten. Diese Form kdmpferischen Christentums forderte eine
ganz spezielle Weise, im Arbeitermilieu prisent zu sein und daran Anteil zu
haben. Die ,Kdmpfer“ mufiten sich, um ihre Aktion wirklich fruchtbar zu machen,
jeweils darauf besinnen, welchen Einfluf} sie auf ihre Umgebung nehmen und aus-
uben konnten (révision de linfluence). Dieser Erfahrungsaustausch iiber die
Aktualitat des Alltags (échange) gehorte bereits in den Kreisen der J. O. C.
(deutsch: C. A. J.) nach dem klassischen Schema: ,Sehen —~ Horen - Handeln®
zum festen Bestand ihres Gruppenlebens. Wir finden ihn erstmals in den Organen
der Action Catholigue Ouvriére (der Katholischen Arbeiterbewegung) ausdriick-
lich behandelt1o.

Das Originelle dieser Intuition liegt in der Art und Weise, wie man das Tages-
geschehen sieht und erfahrt, namlich als ein Geschehen, in das Gott einbezogen ist.

»Die Lebensbetrachtung, wie sie von der Katholischen Aktion praktiziert wird,
wird so beschrieben und spirituell gedeutet: gliubig schaut sie auf die Menschen
und die Ereignisse unserer Geschichte, um darin die Vorsehung Gottes zu ent-
decken, die von den Menschen angenommen oder abgelehnt wird. Es geht dabei
um cinen Akt des Glaubens an Christus, der uns vorangeht in der Evangelisie-
rung der Welt“1L Der religiésen Erfahrung, welche die Lebensbetrachtung be-
wirkt, liegt die gldubige Uberzeugung zugrunde, der Herr sende seine Jiinger
nicht blof} aus, sondern warte auch auf sie an dem Ort, an den Er sie in die
Gesellschaft sendet.

Ein anderes Mal wird das gleiche so ausgedriickt: ,Die Begebenheiten unseres
Lebens miteinander im Glauben, sozusagen mit Gottes Augen, anschauen, urtei-
len wie er, erkennen, was Unordnung und Siinde ist. Bei solcher christlichen
Wertung kann man den Anruf annehmen, den Gott durch dieses Ereignis an uns
richtet. Wir versetzen uns wieder in die gleiche Lage, um zu seken wie wir uns
eingesetzt haben. Kurz: ein Blick des Glaubens, der uns Gott vergegenwartigt, wie
er in der Welt wirkt, stets um unsere Erlosung bemiht, der uns anzieht zu einem
Leben in Glaube und Liebe. So sollen wir in den Handen Gottes ganz bewufit zum
Werkzeug werden, freiwillige Mitarbeiter am Erlésungswerk...“12. So zielt die
Lebensbetrachtung deutlich darauf ab, das Tun des Christen in der Welt immer
wieder vom Evangelium her zu durchleuchten.

* ]. Bonduelle OP, La Révision de vie; situation actuelle. Paris, 1965, 39-70; J.-P. Jossua
OP, Chrétiens au monde. Ot en est la théologie de la ,,Révision de vie“ et de I, événe-
ment“? in: La Vie Spirituelle, Supplément, 17 (1964), 461-463. Vgl. auch diese Ztschr. 87
(1964) 876 ff.

10 ‘W, De Broudcker SJ, La Révision de vie, in: Christus, 11 (1964), nr. 42, 254-266.

11 Ebd. 267. 12 Bonduelle. a. a. O. 61 {.



Im Spiegel der Zeit 229

Seit dem Zweiten Weltkrieg hat die Lebensbetrachtung auch aufierhalb der
eigentlichen Katholischen Aktion Verbreitung gefunden. Seit dieser Zeit ist
das Laienapostolat in seinem Eigenwert von der Kirche voll anerkannt!. Man
sucht nach einer Spiritualitit, die — im Gegensatz zu frither — nicht von einer
Ordens- oder Priesterspiritualitit gepragt ist. Vorldufer solcher Bewegungen
sind z. B. die Equipes de Notre-Dame (Familiengruppen unserer Lieben Frau),
1939 um H. Caffarel entstanden, mit dem Ziel, eine neue Ehe- und Familien-
spiritualitdt zu entwickeln und zu verbreitenl4, Man trifft hier auf denselben
Grundsatz wie bei den Gruppen der Arbeiterbewegung: das profane Leben hat
einen evangelischen Wert und die Geschehnisse des Alltags tragen in sich einen
religiésen Sinn. Aus diesem Grunde sind die Gruppengespriche auf das Leben
ausgerichtet, um so das soziale Engagement zu férdern.

Auch in einigen neueren Fraternititen, Priestergemeinschaften des franzésischen
Sprachgebietes — alle aus der apostolischen Sorge um die entchristlichte Arbeiter-
welt gegriindet — wird die Lebensbetrachtung eingefiihrt, doch hiufig in einer
eher dem kontemplativen Leben entsprechenden Form.

Fiir die Fils de la Charité, ein Priesterinstitut in Paris, ist die Lebensbetrach-
tung ein Erfahrungsaustausch unter apostolisch wirkenden Priestern mit dem Ziel,
diese Erfahrungen in einer Atmosphire des Gebetes mit dem Wort Gottes zu
konfrontieren. Die Gruppenmitglieder iiben sich darin, mit gegenseitiger Hilfe
ihr Verhalten und ihre tiglichen Erlebnisse aus der Sicht des Evangeliums zu
betrachten und seine religiése Dimension zu entdecken. Diese Form der Lebens-
betrachtung ist nicht unmittelbar auf Aktion ausgerichtet, sondern kann als
kontemplatives Gesprach charakterisiert werden, fir das die tatsdchlichen Lebens-
erfahrungen den Ausgangspunkt bilden!s.

Die Mission Ouvriére Saints Pierre-et-Paul, gestiftet durch Jacques Loew,
kennt die Lebensbetrachtung als Hilfe, mittels derer die Gruppe eine Antwort
auf ihre Erwartungsvorstellungen finden kann: also zum Aufbau echter Caritas,
sowohl in der Gruppe selbst als auch nach auflen. Lebensbetrachtung ist hier die
Zeit, die freigemacht wird, um gemeinsam die Authentizitit des Lebens, sowohl
personlich als auch im Gruppenrahmen, anhand der Statuten zu priifente.

René Voillaume empfiehlt seinen Petits Fréres de Jésus (Kleinen Briddern Jesu)
die Lebensbetrachtung als eine Ubung der personlichen Besinnung auf die Treue
zum evangelischen Anruf und zur Fraternitat wie auch auf das briiderliche Band
und die Freundschaft der Briider untereinander!”.

Ebenso hat die Priestervereinigung Jesus Caritas aus der geistlichen Familie
um Charles de Foucauld die Lebensbetrachtung in ihre Statuten aufgenommen.

18 Cfr. Christian Duquoc OP, Signification ecclésiale du laicat, in: Lumiére et Vie, nr. 65
(1968), 73-89. — Vor allem aber I1. Vat. Konzil, Dogmat. Konstitution iber die Kirche, Kp.
1V Dekret iiber das Laienapostolat.

14 Bonduelle, La Révision de vie, 100-112.

15 Un équipe de Fils de la Charité, La Révision de vie sacerdotale; un Institut s'interroge.
Paris, 2. Aufl., 1966, 17-40. 16 Vgl. Bonduelle, a. 2. 0. 100-112.

17 R, Voillaume, Au cceur des masses; la vie religicuse des petits Fréres du Pére Charles
de Foucauld, 2me éd., Paris, 1952, 118, 273, 309; ders. Lettres aux Fraternités, 2 Bde.
(LEvangile au XXe siécle), Paris 1960, I, 222, 224; II, 24, 46.



Im Spiegel der Zeit 230

Wie die Formulierung zeigt, iberwiegt auch hier das kontemplative Element:
Der Sinn ist, sich gegenseitig anzuregen: nach der Anwesenheit des Herrn im
taglichen Leben zu suchens,

Aus dem kurzen Uberblick geht deutlich hervor, dafl die Lebensbetrachtung
in diesen religiosen Gruppen zwedckbedingt modifiziert wurde; sie dient dem
Aufbau wechselseitiger Beziehungen und der religiésen Inspiration der Gruppe.
Nur indirekt richtet sie sich auf das soziale Engagement. Die gleiche Entwicklung
erfihrt die Lebensbetrachtung dort, wo sie von einigen weiblichen Kongrega-
tionen {ibernommen wird?,

Das Entstehen noch vieler anderer kleiner religioser Lebensgruppen, deren
Glieder in einer intensiven menschlichen Bezogenheit aufeinander leben, ist
durch die Ubung der Lebensbetrachtung, als Gruppenmeditation und als Grup-
pengebet, stark gefordert worden. Der Zusammenhang zwischen intensivem
Gruppenleben — gruppendynamischem Prozefl — und spontanem Austausch reli-
gioser Erfahrung im Rahmen der Gruppen ist in den letzten Jahren immer mehr
in den Vordergrund getreten. Verschiedene religiose Gemeinschaften haben dem
Gruppengebet und der Gruppenmeditation, besonders der Sdurifimeditation und
der Révision de vie, einen festen Platz in ihrem Lebensplan eingerdumt?®, Man
darf ruhig sagen, Lebensbetrachtung und Schriftmeditation haben in den neuen
Konstitutionen und Statuten mehrerer Kongregationen einen festen Plaz erhalten.
Doch ihre Ubung geht weit {iber die institutionalisierten Gruppen hinaus?!.

Wihrend die Lebensbetrachtung vom konkreten menschlichen Geschehen aus-
geht, um es gldubig im Lichte des Evangeliums zu beurteilen, geht die Schrift-
meditation genau den umgekehrten Weg. Hier bildet die Scbrift den Ausgangs-
punkt, und man sucht gemeinsam im konkreten Kontext des Lebens und Wirkens
der Gruppe nach der Aktualisierung des Schriftwortes. Man kann es ganz einfach
so sagen: In der Lebensbetrachtung bewegt sich die glaubige Aufmerksamkeit vom
Leben zur Schrift und in der Schriftmeditation von der Schrift zum Leben22.

Beide Formen der Gruppenmeditation haben jedoch dies gemeinsam: das
Gruppengesprich, der Dialog wird hier Ausgangspunkt religiéser Erfahrung.
In der Tat, warum sollte der briiderliche Austausch iiber das Wort Gottes, das
briiderliche Gesprich —die collatio mutua—nicht ebensogut zu einem hdrenden und
sprechenden Glauben, zum Beten, hinfilhren wie ein Meditationsbuch? Wer
garantiert, dafl Betstithle und Gebetbiicher mehr gottliche Présenz vermitteln als
die briiderliche Kommunikation gldubiger Menschen?

Diese Fragen leiten uns zu einer tieferen Untersuchung des Phinomens der
Gruppenmeditation und des Gruppengebetes. Es gilt seine anthropologischen

18 J. Mouson, De levensregisie in de priesterunie, in: Jezus Caritas, 3 (1964), nr. 9, 241
bis 250.

1% Vgl. Jean-Baptiste Maraval, Activités apostoliques des religieuses et révision de vie,
3. Aull., Paris, 1966.

20 Vgl. Bonduelle, La Révision de vie, Kp. V: Situation historique de la révision de vie
et notamment dans la vie monastique; Kp. VII: Chez les religieuses.

2t Ebd., Teil I1: La Révision de vie s'étend au-dela de I Action Catholique.

22 Ebd., 94-95.



Im Spiegel der Zeit 231

und theologischen Hintergriinde zu beleuchten, um zu sehen, wie eine dialogische
Form des Glaubenslebens im Lebensgefithl des heutigen Menschen wurzelt und
seinem fragenden und gebenden Gerichtet-Sein auf den anderen, seinem Ex-si-
stieren, entspricht.

11. Anthropologische Hintergriinde des Gruppengebetes

1. Der soziologische Hintergrund

Vergleicht man die Gesellschaftsstruktur des beginnenden 19. Jahrhunderts mit
der heutigen, dann erkennt man deutlich die Entwicklung von der paternalisti-
schen zur ,Rite“-gesellschaft. Die alte Gesellschaft war durch eine paternalistische
Autoritit charakterisiert, durch ein heteronomes Gewissen, durch eine gut funk-
tionierende Zensur, neue Ideen kommen von oben. Die heutige Gesellschaft wird
dagegen durch eine demokratische Autoritat charakterisiert, durch ein antonomes
Gewissen, das Neue entsteht von unten her. Man spricht von einer miindigen
Gesellschaft; der Mensch will antonom sein, jedermanns Ansicht muf gehort wer-
den. An Stelle eines monologischen Schemas von Autoritit und Gehorsam ist ein
dialogisches von Mitberatung und Mitentscheidung getreten. Dieses dialogische
Schema kann nur dank der schnell intensivierten Kommunikation bestehen bleiben
und sich danerhaft entwickeln. Die breitgestrente Information bewirkt Verdnde-
rung in der Gesellschaft. Jeder beansprucht Mitspracherecht. Die demokratische
Gesellschaft sucht diesem Verlangen in Réiten mannigfachster Struktur Rechnung
zu tragen. Das gilt auch im kirchlichen und klgsterlichen Bereich®. ,Gespréich und
Beratung bedeuten, dafl Menschen sich an einen Tisch setzen, den anderen zuho-
ren und sich selbst aussprechen, Erfahrung, Einsichten und Meinungen konfron-
tieren, vertiefen, erginzen, korrigieren, kurz: eine Gruppeneinsicht entwik-
keln“24,

Bezeichnend fiir diese Entwicklung ist die Gruppenarbeit (team-work), die zu
gemeinsamer Verantwortung und gemeinsamem Einsatz fithrt. Es wichst die Ein-
sicht, wie wichtig es ist, auch in den funktionalen Beziehungen die Eigenart des
einzelnen zu beriicksichtigen. Man lernt, den Interaktionen der Menschen, die
miteinander arbeiten, Beachtung zu schenken.

Was die Auswirkung dieser Entwicklung in der Kirche betrifft, so kann man
auf die Betonung der Kollegialitit der Bischofe2s verweisen, auf die Regional-
und Nationalsynoden seit dem II. Vaticannm, auf die vielen pastoralen Rite und
auf die Einrichtung der rémischen Bischofssynode?s.

Aber viel stirker und radikaler als an der Spitze setzt sich diese Tendenz zu
mehr Briiderlichkeit und zum Dialog an der Basis durch. Uberall entstehen neue
Formen christlicher Kommunititen, und zwar nicht auf Initiative der Hierarchie,
sondern von der Basis her: sogenannte ,informelle Gruppen®. Als gemeinsame
Kennzeichen werden angegeben ,die Nostalgie des Teilens, der gelebten Glau-

28 1. Hockstra, O. Carm., Gespreksgroepen en verniewwingskapittels, in: De Klooster-
ling, Tijdschrift voor Religieuzen, 1968, 174 ff.

24 Ebd., 177. B Lumen genitum, Nr. 22, 28, 25; Christus Dominus, Nr. 8, 4, 6.

26 Christus Dominus, Nr. 5 und 36.



Im Spiegel der Zeit 232

bensgemeinschaft in echter Beziechung zueinander, der evangelischen Verssh-
nung“?. Parallel zum Entstehen der sogenannten ,informellen Gruppen“ kommt
es auch bei den Orden zur Bildung der ,kleinen Gruppen®. Man méchte auf dem
Wege der kleinen offenen Kommunitaten das Ordensleben aus der Isolierung her-
ausholen, es ,entprivatisieren“. Man geht davon aus, daf} die kleine Lebensgruppe
bessere Moglichkeiten biete fiir ein intensives Gemeinschaftsleben, fiir wechsel-
seitige Bezogenheit aufeinander und fiir vielfaltigen und intensiven Austausch
religioser Erfahrung und Inspiration.

In der Formierung der sogenannten kleinen religidsen Lebensgruppen kommt
auf bezeichnende Weise der Trend zu Gesprichsbeziehung und Dialog zum Aus-
druck, der als charakteristisch fiir die heutige soziologische Entwicklung gilt.

2. Der psychologische Hintergrund

E. Erikson, der nordamerikanische Psychiater, sieht die konkrete Wirklichkeit
des Ich innerhalb des Geflechts unmittelbarer Beziehungen zwischen Menschen,
die einander anregen und aktivieren. Die zwischenmenschliche Dynamik hilt er
tiir wichtiger als die innerpsychische. So verlafit er das Personlichkeitsmodell der
heroischen Individualitdt und wechselt zur unheroischen Identitit iber. Das
Zentrum des Person-Seins verlegt man nicht mehr ins individuelle Ich, sondern
die Identitdt der Person kommt zum Ausdruck in ihrer Beziehung zum anderen.
Reife entsteht erst im Geflecht der Beziehungen. Die Selbstfindung des Indivi-
duums erfolgt nur, wo Menschen sich gegenseitig aktivieren.

Die verinderte Vorstellung von Personlichkeitsreife und der Umschlag des
Personlichkeitsmodells von der heroischen Individualitit zur unheroischen Identi-
tdt charakterisieren auch das heutige Denkklima in der Spiritualitit. Hier wird die
Frage nach religidser Identitit mit immer groferer Dringlichkeit gestellt. Dabei
ergibt sich folgendes Dilemma: Einerseits will man den Glauben selbst verant-
worten, seinen Inhalt wie auch die Weise, den Glauben zu leben. Anderseits
wird dann gerade deutlich, dafl dieses ,Selbst‘ ohne Gesprichsbeziechung mit
anderen nicht zu einer Persénlichkeitsreife kommt und somit auch nicht zu eigener
Glaubensiiberzeugung und eigenem Glaubenserleben. Es geht um ein gemein-
sames Suchen und Aufbauen der personlichen Spiritualitit. Die Gesprachshezie-
hung, der Dialog, Kriterium der Miindigkeit, wird der Weg geistlicher Reife.
Sie bedeutet eine Herausforderung fiir den Glauben.

In der Literatur iiber die Révision de vie kommt dieser Aspekt der Glaubens-
erziehung ausdriicklich zur Sprache. Wenn man in ein Glaubensgesprich eintritt,
138t man sich auf seinen Glauben ansprechen, und der Glaube wird herausge-
fordert. Gerade diese Herausforderung bedeutet aber zugleich eine Moglichkeit
zum Glaubenswachstum?8, Die Interaktion zwischen den Gesprichspartnern wirkt
durch den Austausch von Glaubenserfahrung und -inspiration stimulierend.

* J. M. Tillard, La Communauté religieuse, in: Nouvelle Revue Théologique, 94 (1972),
489.

8 Bonduelle, a. a. O. Kp. IX: Conclusion: Valeurs et limites de la Révision de vie comme
pédagogie de la foi, 207-212.



Im Spiegel der Zeit 233
111. Theologische Deutung: einige Grundziige

1. Die ekklesiologische Dimension des Gruppengebetes: ,briiderlich glauben®

Die kirchliche Dimension des Dialogs im Gruppengebet kann mit dem Terminus
»briderlich glauben® charakterisiert werden. So ist es uns méglich, den dem
Gruppengebet eigenen Platz im Wachsen der kirchlichen koinonia zu bestimmen.
Die aktuelle und geschichtlich bestimmte Verkindigung des Wortes Gottes ge-
schieht immer in Gemeinschaft, das heifit in der historisch-sozialen Bedingtheit
des Volkes Gottes. Im Alten Testament bildet den Inhalt der Heilsgeschichte
das Gemeinschaftsverhiltnis, der Bund Gottes mit dem Volk: die ,Gemein-
schafistreue“®®. Die Gemeinschaft, das auserwihlte Volk selbst, ist der Raum,
innerhalb dessen sich das offenbarende Wort Gottes ausspricht, wo es angenom-
men, geglaubt und weitergesprochen wird.

Im Neuen Testament wird dieser Raum des Handelns und Sprechens Gottes
zur Kirche. Durch den Geist Jesu Christi lebt sie als eschatologische koinonia im
unablissigen Horen auf die Lehre der Apostel, die das Wort des Herrn weitertra-
gen3®, Gott hat der Gemeinschaft der Kirche, seinem neuen Volk, sein definitives
Wort zugesprochen. Dieses Wort kennt in der Gemeinschaft der Kirche verschie-
dene Formen der Vermittlung. In erster Linie wird es in der Feier des Gedacht-
nisses von Jesu Leiden, Tod und Auferstehung vermittelt: im liturgischen Wort.
Dieses ist ein kirchliches Geschehen und damit ein Gemeinschaftsgeschehen. Thm
entlehnen alle anderen Feiern und Verkiindigungsweisen ihre Kraft und Authen-
tizitit: Predigt, Katechese, Bibelgesprach und die verschiedenen Formen des
Gruppengebetes. Gruppengebet geht aus von der Glaubensgemeinschaft der
Beteiligten, die sich im sakramentalen Tun aufs tiefste und intensivste aus-
driickt.

So konkretisiert sich im Gruppengebet ein Stiick Kirche, das sich hérend auf die
Aktualitit des Offenbarungswortes besinnen will. Die grofie Kirche aktualisiert
sich in der kleinen Gemeinschaft als einem Raum, in dem das Offenbarungs-
geschehen mit anderen besprochen wird, so dafl der eine dem anderen seine
Glaubenseinsicht iibertrdgt und man zu einem gemeinsamen Verstehen der Of-
fenbarung Gottes kommt, zum sensus fideist.

Zwei Elemente der briderlichen Bezogenheit im Glauben werden hier beson-
ders betont: die gegenseitige Abhingigkeit und die gegenseitige Verantwortung.
Das Abhingigkeitsverhaltnis gehort zum Wesen des Glaubens selbst. Der christ-
liche Glaube hat eine wirkliche Beziehung zur Kirche, das heifit zur Gemeinschaft
der Gliubigen. Der Glaube entsteht ja durch das Héren der Botschaft Gottes. In
ihr sagt sich Gott selbst der gesamten Schépfung zu, und er bezeugt sich dem
individuellen Menschen, indem Er seine Botschaft den anderen und auf dem Wege

# G. von Rad, Theologie des A. T., Bd. I, Miinchen, 1962, 382 ff.

0 Vgl. Apg 2,42 und 4, 29.

31 Medard Kehl S], Zur Theologie des Meditationsgespréchs, in: Strukturen christlicher
Existenz. Wiirzburg, 1968, 205-211.



Im Spiegel der Zeit 234

iiber andere mitteilt. Weil aber Glaube im Horen geboren wird, sind wir in
unserem Glauben tatsichlich von den Briidern abhingig. Der Mut zum Glauben
schliefit stets Vertrauen in die tiefste Erfahrung des anderen ein, ein Mitgeris-
senwerden von dem Geist, der im anderen wirkt, und Geisterfahrung in sich
selbst, weil sie dem einen fiir den anderen gegeben wird (1 Kor 12, 7).

Die Kehrseite dieses Abhingigkeitsverhaltnisses im Glauben ist die Verant-
wortung. Die Glaubensbezogenheit ist nicht auf den abstrakten Begriff ,Mensch*
gerichtet, sondern auf den konkreten Bruder und die konkrete Schwester hier und
jetat. Verantwortung im Glauben nimmt die Form der Solidaritit an. Im Rahmen
des Gruppengebetes dufiert sich diese briiderliche Verantwortung im Hoéren auf
den anderen, aber nicht minder in der Glaubensiibertragung und im Glaubens-
austausch, dadurch, dafl man dem Bruder das Wort darreicht, ,zum Aufbau des
Leibes Christi“. Die Besinnung auf die Aktualitit iiberschreitet auch die kleine
koinonia und richtet sich auf den Finsatz nach drauflen, inspiriert durch einen
gemeinsamen Glauben an die Méglichkeit eines Beitrages zum Aufbau des Gottes-
reiches. Diese Ausrichtung nach drauflen ist unabdingbar, soll das Gruppen-
geschehen nicht in Gruppenindividualismus oder einer neuen Form von religiosem
Pietismus versanden.

2. Erfahrung und Offenbarung: Werkoffenbarung und Wortoffenbarung
Sowohl bei der Révision de vie als auch bei der Schriftmeditation miindet die
glaubige Gruppenbesinnung auf dem Weg iiber den Dialog in die Glaubens-
deutung der im Kontext der tiglichen Wirklichkeit gemachten Erfahrungen der
Teilnehmer aus. Solche deutende Besinnung geschieht komplementir zum aktiven
Einsatz. Die theologische Struktur dieser Ergdnzung entspricht der doppelten
Struktur der Offenbarung: Werkoffenbarung und Wortoffenbarung. Die Werk-
offenbarung kommt in der Geschichte und im Umgang mit den Menschen und
der Welt auf uns. Die Wortoffenbarung wird uns im Gotteswort der Schrift und aus
der Kirche tibertragen. Es sind im Grunde nur zwei verschiedene Aspekte ein und
derselben Wirklichkeit, die durch das wirkende Wort bestimmt wird. ,Die Offen-
barung selbst ist somit eine Wortoffenbarung, ein Gesprich. Aber dieses Gesprich
geht in historischen Ercignissen vor sich und im Sprechen des Propheten, der ihre
Bedeutung erhellt. Werk- und Wortoffenbarung sind Aspekte des einen Sprechens
Gottes oder des ,Wortes Gottes*“32. Gottes Offenbarung ist primir das Heilshan-
deln Gottes, das heifit die Geschichte des jiidischen Volkes. Der Gott Israels gibt
sich in den Ereignissen der Geschichte zu erkennen. Dennoch bekommt diese Ge-
schichte erst ihre volle Bedeutung als Offenbarung, wenn sie durch die Propheten
als Heils- oder Unheilsgeschichte interpretiert wird. Gottes Heilshandeln ge-
schieht, und es wird im Wort der Propheten zur Offenbarung. Gottes Selbstmittei-
lung geschieht sowohl in der Heilsgeschichte als auch im Offenbarungswort, aber
nur, wenn beide zusammenkommen.

32 E. Schillebeeckx OP, Openbaring en Theologie (Theologische Peilingen I). Bilthoven,
1964, 35.



Im Spiegel der Zeit 235

Die Wirklichkeit in ihrem historischen Verlanf ist also das Medium der Offen-
barung. Thr Offenbarungssinn wird uns letztlich und endgiiltig im Wort des Evan-
geliums Jesu manifest. Hier entfillt jeder Anthoropomorphismus im Sprechen
Gottes: Im Menschen Jesus, in seinem Wort und seiner Tat, spricht Gott selbst:
In Ihm decken sich Erfahrungs- und Offenbarungswort, und in Thm erschliefit sich
der Offenbarungssinn der Menschengeschichte.

Aus der gliubigen Verbundenheit mit Wort und Werk Jesu, wie sie in der
Kirche gegenwirtig sind, erweisen sich nun auch Sinn und Tiefe des die Ereignisse
des Lebens, der je aktuellen Geschichte mit einbeziehenden Gruppengebets. Die
Geschichte des Hier und Jetzt wird zur Heilsgeschichte, wenn sie im Glauben ge-
deutet wird; durch den gldubigen Dialog werden menschliche Fakten zu Momen-
ten der Offenbarung. Das Gesprich bildet somit die notwendige Erginzung der
Aktion oder des Einsatzes der Teilnehmer. Das Gruppengebet hat also Anteil
an der doppelten Struktur der Offenbarung als Wortoffenbarung und Werkoffen-
barung, insofern es die Wechselwirkung zwischen Besinnung und Engagement
vermittelt. Aber die Besinnung selbst ist auch eine Form des Offenbarungs-
geschehens, insofern sie sich ndmlich zwischen Fakten und der evangelischen Deu-
tung dieser Fakten bewegt. In der Gruppenmeditation wird die konkrete Wirk-
lichkeit als ein Appell des Evangeliums integriert. So verbinden und befruchten
sich gegenseitig Gebet und Leben, Besinnung und Engagement.

Die Wertschitzung des Gruppengebetes konnte manchen wie eine Abwertung
sowohl des personlichen als auch des liturgischen Gebetes erscheinen. Ein unvor-
eingenommener Blick auf die Dinge wird aber zeigen, dafl das Gebetsleben sich
in drei verschiedenen Bereichen vollzieht: die menschliche Person ist Individuum,
ist Mitglied einer Gruppe, und ist schlieflich Mitglied einer gréfleren Gemein-
schaft. Diese drei Bereiche, aber auch die entsprechenden Formen des Gebetes sind
nicht voneinander zu trennen.

Wie die Resultate soziologischer und psychologischer Forschung erweisen, iiben
kleine Gruppen einen betrichtlihen EinfluR aus, bringen den Einzelnen zur
groflen Gemeinschaft in Beziehung und formen seine Glaubenshaltung. Gerade
im Rahmen der kleinen Gruppe lernt das Individuum die religiosen Werte zu
schitzen und zu assimilieren und sich selbst in Beziehung zu ihnen auszudriicken.
Mehr als in der Kirche lernt das Individuum gerade in diesen Gruppen beten; im
besonderen gilt dies fiir die Kinder in der Familie, aber in hohem Mafle trifft es
auch bei anderen Formen des Gruppenlebens zu.

Das Gruppengebet wird weiter zu einer echten Wertschidtzung des liturgischen
Gebetes beitragen und seinen Inhalt beeinflussen. Durch die Kombination von
Lesung, meditativem Gesprich und spontanem Gebet lernen die Teilnehmer im
Gruppengebet Gott in der Bibel, im Leben des Menschen und im Nachsten zu ent-
decken. Es gibt keine Liturgie ohne diese dreifache Entdeckung. Diese gleiche
Grundstruktur und der gleiche Inhalt, wie er schon immer der Liturgie eigen war,
machen auch das Gruppengebet aus — allerdings auf eine mehr informelle Art und
Weise. So ist es zu erkldren, daf} das Gruppengebet gar nicht selten spontan in
eine Eucharistiefeier einmiindet. Otger Steggink O. Carm.





