
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Dialog und Gebet 

Ein Bericht 

Bisweilen bekommt man heute die Bemerkung zu hören, in der Kirche, besonders 
in den Orden, werde mehr gesprochen und •geredet" als geglaubt und gebetet. 
Es kommen Stimmen auf, die die Kirche vor der Ansteckung durch die •Dialogitis" 
warnen, als gelte es, einen gefährlich weiterwuchernden Virus zu bekämpfen, der 
das echte Glaubensleben untergräbt1. Tatsächlich aber ist der Dialog gerade seit 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil zu einem Leitmotiv geworden2. 

Der Dialog wird in verschiedenster Form erfahren und praktiziert: als Dialog 
mit den Atheisten, als Glaubensgespräch mit den Andersdenkenden - evange- 
lischen Christen, Juden und Vertretern der östlichen Religionen - oder mit den 
eigenen Glaubensgenossen, als kollegiales Gespräch zwischen Hierarchie, Klerus 
und Laien (pastorale Gesprächsgruppen), als privates Bibelgespräch im kleinen 
Kreis, als Predigtgespräch oder wie auch immer. Selbst im Rahmen der unmittel- 
baren Glaubenserfahrung, in Gebet und Meditation, spielt der Dialog eine immer 
größere Rolle, besonders da, wo er mit einem starken Gemeinschaftsleben oder 
mit einer intensiven Gruppenerfahrung verbunden ist. So kennen wir verschie- 
dene Formen von Gruppenmeditation und Gruppengebet: das sogenannte Sckrifl- 
gespräch (-meditation) und die Revision de vie (Lebensbetrachtung) sind die 
bekanntesten. Außerdem gibt es sogenannte Gebetspraktika. Dabei versucht man 
durch die Einschaltung eines Sensitivity-trainings oder methodisch geleiteter 
Gruppenprozesse zu Glaubensvertiefung und Glaubenserfahrung zu kommen3. 

In diesem Zusammenhang sei auch auf die Gebetserfahrungen in der •charis- 
matischen Erneuerungsbewegung" hingewiesen, die zum Teil als Ausdruck eines 
intensiven Gruppengeschehens betrachtet werden müssen. Auffallend ist ohne 
Zweifel die starke Beteiligung von Ordensleuten an dieser Bewegung, besonders 
in den Vereinigten Staaten und in Kanada. Gar nicht so selten findet man den 
Einfluß dieser charismatischen Bewegung in den Gebetspraktiken heutiger reli- 
giöser Gemeinschaften wieder4. 

1 Vgl. Herder-Korrespondenz, Heft 1. Jahrg. 22, Januar 1968, 20. 
2 Karl Rahner - Herbert Vorgrimler, Kleines Konzils-Kompendium. 2. ergänzte Auflage. 
Herder-Bücherei 1966, unter den Stichworten: Dialog und Gespräch, 691-692, 703-704. 
3 Vgl. Gaston De Cock, Sensitiviteitstraining en gebed, in: Bidden nu; een realiseerbare 
opgave. Roermond, 1971, 125-135. 
4 Vgl. Jean Leclercq, 0. S. B., Les experiences sur les groupes, in: De Godservaring in 
het monastieke leven. Verzamelwerk van bijdragen ter voorbereiding van het Abtencon- 
gres der Benedictijnerorde te Rome, September 1973, in nederlandse vertaling (Ooster- 
hout 1973), 187-207. 



Im Spiegel der Zeit 227 

/. Das Phänomen Gruppenmeditation und Gruppengebet 

In der Geschichte der Spiritualität, und im besonderen in der Geschichte des 
Ordenslebens, finden wir verschiedene Formen geregelter, außerliturgischer, ge- 
meinschaftlicher Lesung und Meditation und ebensolche Formen des Gebetes. Im 
alten Mönchtum bildeten die •geistlichen Gespräche" den festen Rahmen, inner- 
halb dessen sich Führung und Heranbildung zum Ordensleben anhand der Schrift 
und konkreter menschlicher Erfahrung bewegten. Johannes Cassianus hat mit sei- 
nen Collationes Patrum diese Form des geistlichen Austausches im Westen bekannt 
gemacht5. Die Collatio war bei allen religiösen Orden des Mittelalters in Ge- 
brauch. Bei den Brüdern vom Gemeinsamen Leben bekam sie aber eine eigene 
Funktion und Struktur. Sie wurde bei ihnen zur besonderen Übung, bei der sie, 
zuweilen anhand der Schrift oder eines Kollationsbuches, geistliche Erfahrungen 
austauschten, sich beieinander Rat holten und sich gegenseitig auf Fehler und 
Mängel aufmerksam machten. Vor allem zielte sie darauf hin, die brüderliche 
Liebe und die geistliche Inspiration zu fördern8. 

In den ältesten Consuetudines der Brüder vom Gemeinsamen Leben lesen wir: 
•Denn, wo bei der gegenseitigen Kollatio über eine Stelle der Hl. Schrift ein 
liebevolles Gespräch entsteht, wird nicht nur unser Wissen erweitert, sondern 
werden wir zum Eifer angeregt und erhält besonders die brüderliche Liebe neue 
Nahrung"1. Die wesentlichen Elemente dessen, was man heute Schriftmeditation 
nennt, sind hier schon vorhanden: ein Dialog auf Glaubensebene, ausgehend von 
der Schrift, ausgerichtet auf Vertiefung der religiösen Inspiration und den Aufbau 

der Bruderschaft. 
Diese prononcierte Form dialogischer Spiritualität im Rahmen der Gruppe hat 

in späteren Jahrhunderten einem mehr individuell ausgerichteten Glaubenserle- 
ben Platz machen müssen. Der Akzent verschob sich vom Gemeinschaftsleben mehr 
auf das einförmige Leben und das gemeinschaftliche Tun. Die religiöse Erfahrung 
als solche blieb dem Privatleben des einzelnen vorbehalten. Diesen Trend im 
Ordensleben bezeichnet Karl Rahner in einer scharfsinnigen Analyse der heutigen 
Situation als •Phänomen des Spätindividualismus"8. 

Inzwischen hat sich das Blatt gewendet, und es wird auch im Leben religiöser 
Gruppen bewußt wieder auf die Pflege wechselseitiger Beziehungen hingear- 
beitet, auf das Entstehen und Wachsen personaler Gemeinschaft, auf gegenseitige 
Inspiration im Raum des Glaubens. Es liegt auf der Hand, daß dieser Trend im 
Gruppenleben einer Ordensgemeinschaft versucht, auch das ausdrückliche Glau- 
benserleben, das Meditieren und Beten, in die dialogische Lebenssphäre einzu- 
bauen. Von daher rührt die Aktualität des Gruppengebetes und der Gruppen- 

5 Olphe-Galliard SJ, Art. Cassien, in: Diet, de Spiritualite, II, col. 270. 
* A. Hyma, The Christian Renaissance; A History of the Devotio Moderna. Grand Rapids 
1924, 447-448. 
7 M. Schoengen, Jacobus Traiecti alias De Voecht, Narratio de inchoatione domus cleri- 
corum in Zwollis. Amsterdam, 1908, 246-247. 
8 Karl Rahner SJ, Das Verhältnis von personaler und gemeinschaftlicher Spiritualität und 
Arbeit in den Orden, in: Ordenskorrespondenz 12 (1971), 395. 



Im Spiegel der Zeit 228 

meditation, besonders der sogenannten Schriftmeditation und der Revision de vie 
(Lebensbetrachtung). 

Die Revision de vie ist allerdings nicht in Klostergemeinschaften entstanden, 
sondern in der katholischen Arbeiterbewegung9. Anfänglich war sie eher eine 
Intuition, die von einer besonderen Erfahrung getragen wurde. Im Rahmen des 
Laienapostolates bildete die Katholische Aktion •Kämpfer" (franz.: militants) 
aus, die sich ohne Schutz und Stütze sozialer Strukturen im Milieu der entchrist- 
lichten Masse bewegten. Diese Form kämpferischen Christentums forderte eine 
ganz spezielle Weise, im Arbeitermilieu präsent zu sein und daran Anteil zu 
haben. Die •Kämpfer" mußten sich, um ihre Aktion wirklich fruchtbar zu machen, 
jeweils darauf besinnen, welchen Einfluß sie auf ihre Umgebung nehmen und aus- 
üben konnten (revision de l'influence). Dieser Erfahrungsaustausch über die 
Aktualität des Alltags (echange) gehörte bereits in den Kreisen der J. O. C. 
(deutsch: C. A. J.) nach dem klassischen Schema: •Sehen - Hören - Handeln" 
zum festen Bestand ihres Gruppenlebens. Wir finden ihn erstmals in den Organen 
der Action Catholique Ouvriere (der Katholischen Arbeiterbewegung) ausdrück- 
lich behandelt10. 

Das Originelle dieser Intuition liegt in der Art und Weise, wie man das Tages- 
geschehen sieht und erfährt, nämlich als ein Geschehen, in das Gott einbezogen ist. 

•Die Lebensbetrachtung, wie sie von der Katholischen Aktion praktiziert wird, 
wird so beschrieben und spirituell gedeutet: gläubig schaut sie auf die Menschen 
und die Ereignisse unserer Geschichte, um darin die Vorsehung Gottes zu ent- 
decken, die von den Menschen angenommen oder abgelehnt wird. Es geht dabei 
um einen Akt des Glaubens an Christus, der uns vorangeht in der Evangelisie- 
rung der Welt"11. Der religiösen Erfahrung, welche die Lebensbetrachtung be- 
wirkt, liegt die gläubige Überzeugung zugrunde, der Herr sende seine Jünger 
nicht bloß aus, sondern warte auch auf sie an dem Ort, an den Er sie in die 
Gesellschaft sendet. 

Ein anderes Mal wird das gleiche so ausgedrückt: •Die Begebenheiten unseres 
Lebens miteinander im Glauben, sozusagen mit Gottes Augen, anschauen, urtei- 
len wie er, erkennen, was Unordnung und Sünde ist. Bei solcher christlichen 
Wertung kann man den Anruf annehmen, den Gott durch dieses Ereignis an uns 
richtet. Wir versetzen uns wieder in die gleiche Lage, um zu sehen wie wir uns 
eingesetzt haben. Kurz: ein Blick des Glaubens, der uns Gott vergegenwärtigt, wie 
er in der Welt wirkt, stets um unsere Erlösung bemüht, der uns anzieht zu einem 
Leben in Glaube und Liebe. So sollen wir in den Händen Gottes ganz bewußt zum 
Werkzeug werden, freiwillige Mitarbeiter am Erlösungswerk..."12. So zielt die 
Lebensbetrachtung deutlich darauf ab, das Tun des Christen in der Welt immer 
wieder vom Evangelium her zu durchleuchten. 

• J. Bonduelle OP, La Revision de vie; situation actuelle. Paris, 1965, 39-70; J.-P. Jossua 
OP, Chretiens au monde. Oü en est la theologie de la •Revision de vie" et de V•evene- 
ment"? in: La Vie Spirituelle, Supplement, 17 (1964), 461-463. Vgl. auch diese Ztschr. 37 
(1964) 376 ff. 
10 W. De Broudcer SJ, La Revision de vie, in: Christus, 11 (1964), nr. 42, 254-266. 
11 Ebd. 267. 12 Bonduelle, a. a. 0. 61 f. 



Im Spiegel der Zeit 229 

Seit dem Zweiten Weltkrieg hat die Lebensbetrachtung auch außerhalb der 
eigentlichen Katholischen Aktion Verbreitung gefunden. Seit dieser Zeit ist 
das Laienapostolat in seinem Eigenwert von der Kirche voll anerkannt13. Man 
sucht nach einer Spiritualität, die - im Gegensatz zu früher - nicht von einer 
Ordens- oder Priesterspiritualität geprägt ist. Vorläufer solcher Bewegungen 
sind z. B. die Equipes de Notre-Dame (Familiengruppen unserer Lieben Frau), 
1939 um H. Caffarel entstanden, mit dem Ziel, eine neue Ehe- und Familien- 
spiritualität zu entwickeln und zu verbreiten14. Man trifft hier auf denselben 
Grundsatz wie bei den Gruppen der Arbeiterbewegung: das profane Leben hat 
einen evangelischen Wert und die Geschehnisse des Alltags tragen in sich einen 
religiösen Sinn. Aus diesem Grunde sind die Gruppengespräche auf das Leben 
ausgerichtet, um so das soziale Engagement zu fördern. 

Auch in einigen neueren Fraternitäten, Priestergemeinschaften des französischen 
Sprachgebietes - alle aus der apostolischen Sorge um die entchristlichte Arbeiter- 
welt gegründet - wird die Lebensbetrachtung eingeführt, doch häufig in einer 
eher dem kontemplativen Leben entsprechenden Form. 

Für die Fils de la Charite, ein Priesterinstitut in Paris, ist die Lebensbetrach- 
tung ein Erfahrungsaustausch unter apostolisch wirkenden Priestern mit dem Ziel, 
diese Erfahrungen in einer Atmosphäre des Gebetes mit dem Wort Gottes zu 
konfrontieren. Die Gruppenmitglieder üben sich darin, mit gegenseitiger Hilfe 
ihr Verhalten und ihre täglichen Erlebnisse aus der Sicht des Evangeliums zu 
betrachten und seine religiöse Dimension zu entdecken. Diese Form der Lebens- 
betrachtung ist nicht unmittelbar auf Aktion ausgerichtet, sondern kann als 
kontemplatives Gespräch charakterisiert werden, für das die tatsächlichen Lebens- 
erfahrungen den Ausgangspunkt bilden15. 

Die Mission Ouvriere Saints Pierre-et-Paul, gestiftet durch Jacques Loew, 
kennt die Lebensbetrachtung als Hilfe, mittels derer die Gruppe eine Antwort 
auf ihre Erwartungsvorstellungen finden kann: also zum Aufbau echter Caritas, 
sowohl in der Gruppe selbst als auch nach außen. Lebensbetrachtung ist hier die 
Zeit, die freigemacht wird, um gemeinsam die Authentizität des Lebens, sowohl 
persönlich als auch im Gruppenrahmen, anhand der Statuten zu prüfen16. 

Rene Voillaume empfiehlt seinen Petits Freres de Jesus (Kleinen Brüdern Jesu) 
die Lebensbetrachtung als eine Übung der persönlichen Besinnung auf die Treue 
zum evangelischen Anruf und zur Fraternität wie auch auf das brüderliche Band 
und die Freundschaft der Brüder untereinander17. 

Ebenso hat die Priestervereinigung Jesus Caritas aus der geistlichen Familie 
um Charles de Foucauld die Lebensbetrachtung in ihre Statuten aufgenommen. 

13 Cfr. Christian Duquoc OP, Signification ecclesiale du laicat, in: Lumiere et Vie, nr. 65 
(1963), 73-89. - Vor allem aber II. Vat. Konzil, Dogmat. Konstitution über die Kirche, Kp. 
IV; Dekret über das Laienapostolat. 
14 Bonduelle, La Revision de vie, 100-112. 
15 Un equipe de Fils de la Charite, La Revision de vie sacerdotale; un Institut s'interroge. 
Paris, 2. Aufl., 1966, 17-40.        " Vgl. Bonduelle, a. a. O. 100-112. 
17 R. Voillaume, Au cceur des masses; la vie religieuse des petits Freres du Pere Charles 
de Foucauld, 2me ed., Paris, 1952, 118, 273, 309; ders. Lettres aux Fraternites, 2 Bde. 
(L'Evangüe au XXe siecle), Paris 1960, I, 222, 224; II, 24, 46. 



Im Spiegel der Zeit 230 

Wie die Formulierung zeigt, überwiegt auch hier das kontemplative Element: 
Der Sinn ist, sich gegenseitig anzuregen: nach der Anwesenheit des Herrn im 
täglichen Leben zu suchen18. 

Aus dem kurzen Überblick geht deutlich hervor, daß die Lebensbetrachtung 
in diesen religiösen Gruppen zweckbedingt modifiziert wurde; sie dient dem 
Aufbau wechselseitiger Beziehungen und der religiösen Inspiration der Gruppe. 
Nur indirekt richtet sie sich auf das soziale Engagement. Die gleiche Entwicklung 
erfährt die Lebensbetrachtung dort, wo sie von einigen weiblichen Kongrega- 
tionen übernommen wird19. 

Das Entstehen noch vieler anderer kleiner religiöser Lebensgruppen, deren 
Glieder in einer intensiven menschlichen Bezogenheit aufeinander leben, ist 
durch die Übung der Lebensbetrachtung, als Gruppenmeditation und als Grup- 
pengebet, stark gefördert worden. Der Zusammenhang zwischen intensivem 
Gruppenleben - gruppendynamischem Prozeß - und spontanem Austausch reli- 
giöser Erfahrung im Rahmen der Gruppen ist in den letzten Jahren immer mehr 
in den Vordergrund getreten. Verschiedene religiöse Gemeinschaften haben dem 
Gruppengebet und der Gruppenmeditation, besonders der Schriftmeditation und 
der Revision de vie, einen festen Platz in ihrem Lebensplan eingeräumt20. Man 
darf ruhig sagen, Lebensbetrachtung und Schriftmeditation haben in den neuen 
Konstitutionen und Statuten mehrerer Kongregationen einen festen Plaz erhalten. 
Doch ihre Übung geht weit über die institutionalisierten Gruppen hinaus21. 

Während die Lebensbetrachtung vom konkreten menschlichen Geschehen aus- 
geht, um es gläubig im Lichte des Evangeliums zu beurteilen, geht die Schrift- 
meditation genau den umgekehrten Weg. Hier bildet die Schrift den Ausgangs- 
punkt, und man sucht gemeinsam im konkreten Kontext des Lebens und Wirkens 
der Gruppe nach der Aktualisierung des Schriftwortes. Man kann es ganz einfach 
so sagen: In der Lebensbetrachtung bewegt sich die gläubige Aufmerksamkeit vom 
Leben zur Schrift und in der Schriftmeditation von der Schrift zum Leben22. 

Beide Formen der Gruppenmeditation haben jedoch dies gemeinsam: das 
Gruppengespräch, der Dialog wird hier Ausgangspunkt religiöser Erfahrung. 
In der Tat, warum sollte der brüderliche Austausch über das Wort Gottes, das 
brüderliche Gespräch - die collatio mutua•nicht ebensogut zu einem hörenden und 
sprechenden Glauben, zum Beten, hinführen wie ein Meditationsbuch? Wer 
garantiert, daß Betstühle und Gebetbücher mehr göttliche Präsenz vermitteln als 
die brüderliche Kommunikation gläubiger Menschen? 

Diese Fragen leiten uns zu einer tieferen Untersuchung des Phänomens der 
Gruppenmeditation und des Gruppengebetes. Es gilt seine anthropologischen 

18 J. Mouson, De levensregisie in de priesterunie, in: Jezus Caritas, 3 (1964), nr. 9, 241 
bis 250. 
19 Vgl. Jean-Baptiste Maraval, Activites apostoliques des religieuses et revision de vie, 
3. Aufl., Paris, 1966. 
20 Vgl. Bonduelle, La Revision de vie, Kp. V: Situation historique de la revision de vie 
et notamment dans la vie monastique; Kp. VII: Chez les religieuses. 
21 Ebd., Teil II: La Revision de vie s'etend au-delä de VAction Catholique. 
22 Ebd., 94-95. 



Im Spiegel der Zeit 231 

und theologischen Hintergründe zu beleuchten, um zu sehen, wie eine dialogische 
Form des Glaubenslebens im Lebensgefühl des heutigen Menschen wurzelt und 
seinem fragenden und gebenden Gerichtet-Sein auf den anderen, seinem Ex-si- 

stieren, entspricht. 

//. Anthropologische Hintergründe des Gruppengebetes 

1. Der soziologische Hintergrund 
Vergleicht man die Gesellschaftsstruktur des beginnenden 19. Jahrhunderts mit 
der heutigen, dann erkennt man deutlich die Entwicklung von der paternalisti- 
schen zur •Räte"-gesellschaft. Die alte Gesellschaft war durch eine paternalistische 
Autorität charakterisiert, durch ein heteronomes Gewissen, durch eine gut funk- 
tionierende Zensur, neue Ideen kommen von oben. Die heutige Gesellschaft wird 
dagegen durch eine demokratische Autorität charakterisiert, durch ein autonomes 
Gewissen, das Neue entsteht von unten her. Man spricht von einer mündigen 
Gesellschaft; der Mensch will autonom sein, jedermanns Ansicht muß gehört wer- 
den. An Stelle eines monologischen Schemas von Autorität und Gehorsam ist ein 
dialogisches von Mitberatung und Mitentscheidung getreten. Dieses dialogische 
Schema kann nur dank der schnell intensivierten Kommunikation bestehen bleiben 
und sich dauerhaft entwickeln. Die breitgestreute Information bewirkt Verände- 
rung in der Gesellschaft. Jeder beansprucht Mitspracherecht. Die demokratische 
Gesellschaft sucht diesem Verlangen in Räten mannigfachster Struktur Rechnung 
zu tragen. Das gilt auch im kirchlichen und klösterlichen Bereich23. •Gespräch und 
Beratung bedeuten, daß Menschen sich an einen Tisch setzen, den anderen zuhö- 
ren und sich selbst aussprechen, Erfahrung, Einsichten und Meinungen konfron- 
tieren, vertiefen,  ergänzen, korrigieren,  kurz:  eine Gruppeneinsicht entwik- 

keln"24. 
Bezeichnend für diese Entwicklung ist die Gruppenarbeit (team-work), die zu 

gemeinsamer Verantwortung und gemeinsamem Einsatz führt. Es wächst die Ein- 
sicht, wie wichtig es ist, auch in den funktionalen Beziehungen die Eigenart des 
einzelnen zu berücksichtigen. Man lernt, den Interaktionen der Menschen, die 
miteinander arbeiten, Beachtung zu schenken. 

Was die Auswirkung dieser Entwicklung in der Kirche betrifft, so kann man 
auf die Betonung der Kollegialität der Bischöfe21* verweisen, auf die Regional- 
und Nationalsynoden seit dem II. Vaticanum, auf die vielen pastoralen Räte und 
auf die Einrichtung der römischen Bischofssynode28. 

Aber viel stärker und radikaler als an der Spitze setzt sich diese Tendenz zu 
mehr Brüderlichkeit und zum Dialog an der Basis durch. Überall entstehen neue 
Formen christlicher Kommunitäten, und zwar nicht auf Initiative der Hierarchie, 
sondern von der Basis her: sogenannte •informelle Gruppen". Als gemeinsame 
Kennzeichen werden angegeben •die Nostalgie des Teilens, der gelebten Glau- 

23 H. Hoekstra, 0. Carm., Gespreksgroepen en vernieuwingskapütels, in: De Klooster- 
ling, Tijdschrift voor Religieuzen, 1968, 174 ff. 
24 Ebd., 177.        -'" Lumen genitum, Nr. 22, 23, 25; Christus Dominus, Nr. 3, 4, 6. 
26 Christus Dominus, Nr. 5 und 36. 



Im Spiegel der Zeit 232 

bensgemeinschaft in echter Beziehung zueinander, der evangelischen Versöh- 
nung"27. Parallel zum Entstehen der sogenannten •informellen Gruppen" kommt 
es auch bei den Orden zur Bildung der •kleinen Gruppen". Man möchte auf dem 
Wege der kleinen offenen Kommunitäten das Ordensleben aus der Isolierung her- 
ausholen, es •entprivatisieren". Man geht davon aus, daß die kleine Lebensgruppe 
bessere Möglichkeiten biete für ein intensives Gemeinschaftsleben, für wechsel- 
seitige Bezogenheit aufeinander und für vielfältigen und intensiven Austausch 
religiöser Erfahrung und Inspiration. 

In der Formierung der sogenannten kleinen religiösen Lebensgruppen kommt 
auf bezeichnende Weise der Trend zu Gesprächsbeziehung und Dialog zum Aus- 
druck, der als charakteristisch für die heutige soziologische Entwicklung gilt. 

2. Der psychologische Hintergrund 

E. Erikson, der nordamerikanische Psychiater, sieht die konkrete Wirklichkeit 
des Ich innerhalb des Geflechts unmittelbarer Beziehungen zwischen Menschen, 
die einander anregen und aktivieren. Die zwischenmenschliche Dynamik hält er 
für wichtiger als die innerpsychische. So verläßt er das Persönlichkeitsmodell der 
heroisdien Individualität und wechselt zur unheroischen Identität über. Das 
Zentrum des Person-Seins verlegt man nicht mehr ins individuelle Ich, sondern 
die Identität der Person kommt zum Ausdruck in ihrer Beziehung zum anderen. 
Reife entsteht erst im Geflecht der Beziehungen. Die Selbstfindung des Indivi- 
duums erfolgt nur, wo Menschen sich gegenseitig aktivieren. 

Die veränderte Vorstellung von Persönlichkeitsreife und der Umschlag des 
Persönlichkeitsmodells von der heroischen Individualität zur unheroischen Identi- 
tät charakterisieren auch das heutige Denkklima in der Spiritualität. Hier wird die 
Frage nach religiöser Identität mit immer größerer Dringlichkeit gestellt. Dabei 
ergibt sich folgendes Dilemma: Einerseits will man den Glauben selbst verant- 
worten, seinen Inhalt wie auch die Weise, den Glauben zu leben. Anderseits 
wird dann gerade deutlich, daß dieses •Selbst" ohne Gesprächsbeziehung mit 
anderen nicht zu einer Persönlichkeitsreife kommt und somit auch nicht zu eigener 
Glaubensüberzeugung und eigenem Glaubenserleben. Es geht um ein gemein- 
sames Suchen und Aufbauen der persönlichen Spiritualität. Die Gesprächsbezie- 
hung, der Dialog, Kriterium der Mündigkeit, wird der Weg geistlicher Reife. 
Sie bedeutet eine Herausforderung für den Glauben. 

In der Literatur über die Revision de vie kommt dieser Aspekt der Glaubens- 
erziehung ausdrücklich zur Sprache. Wenn man in ein Glaubensgespräch eintritt, 
läßt man sich auf seinen Glauben ansprechen, und der Glaube wird herausge- 
fordert. Gerade diese Herausforderung bedeutet aber zugleich eine Möglichkeit 
zum Glaubenswachstum28. Die Interaktion zwischen den Gesprächspartnern wirkt 
durch den Austausch von Glaubenserfahrung und -inspiration stimulierend. 

27 J. M. Tillard, La Communaute religieuse, in: Nouvelle Revue Theologique, 94 (1972) 
489. 
28 Bonduelle, a. a. 0. Kp. IX: Conclusion: Valeurs et limites de la Revision de vie comme 
pedagogie de la foi, 207-212. 



Im Spiegel der Zeit 233 

///. Theologische Deutung: einige Grundzüge 

1. Die ekklesiologische Dimension des Gruppengebetes: •brüderlich glauben" 
Die kirchliche Dimension des Dialogs im Gruppengebet kann mit dem Terminus 
•brüderlich glauben" charakterisiert werden. So ist es uns möglich, den dem 
Gruppengebet eigenen Platz im Wachsen der kirchlichen koinonia zu bestimmen. 
Die aktuelle und geschichtlich bestimmte Verkündigung des Wortes Gottes ge- 
schieht immer in Gemeinschaft, das heißt in der historisch-sozialen Bedingtheit 
des Volkes Gottes. Im Alten Testament bildet den Inhalt der Heilsgeschichte 
das Gemeinschaftsverhältnis, der Bund Gottes mit dem Volk: die •Gemein- 
schaftstreue"29. Die Gemeinschaft, das auserwählte Volk selbst, ist der Raum, 
innerhalb dessen sich das offenbarende Wort Gottes ausspricht, wo es angenom- 
men, geglaubt und weitergesprochen wird. 

Im Neuen Testament wird dieser Raum des Handelns und Sprechens Gottes 
zur Kirche. Durch den Geist Jesu Christi lebt sie als eschatologische koinonia im 
unablässigen Hören auf die Lehre der Apostel, die das Wort des Herrn weitertra- 
gen30. Gott hat der Gemeinschaft der Kirche, seinem neuen Volk, sein definitives 
Wort zugesprochen. Dieses Wort kennt in der Gemeinschaft der Kirche verschie- 
dene Formen der Vermittlung. In erster Linie wird es in der Feier des Gedächt- 
nisses von Jesu Leiden, Tod und Auferstehung vermittelt: im liturgischen Wort. 
Dieses ist ein kirchliches Geschehen und damit ein Gemeinschaftsgeschehen. Ihm 
entlehnen alle anderen Feiern und Verkündigungsweisen ihre Kraft und Authen- 
tizität: Predigt, Katechese, Bibelgespräch und die verschiedenen Formen des 
Gruppengebetes. Gruppengebet geht aus von der Glaubensgemeinschaft der 
Beteiligten, die sich im sakramentalen Tun aufs tiefste und intensivste aus- 
drückt. 

So konkretisiert sich im Gruppengebet ein Stück Kirche, das sich hörend auf die 
Aktualität des Offenbarungswortes besinnen will. Die große Kirche aktualisiert 
sich in der kleinen Gemeinschaft als einem Raum, in dem das Offenbarungs- 
geschehen mit anderen besprochen wird, so daß der eine dem anderen seine 
Glaubenseinsicht überträgt und man zu einem gemeinsamen Verstehen der Of- 
fenbarung Gottes kommt, zum sensus fidei31. 

Zwei Elemente der brüderlichen Bezogenheit im Glauben werden hier beson- 
ders betont: die gegenseitige Abhängigkeit und die gegenseitige Verantwortung. 
Das Abhängigkeitsverhältnis gehört zum Wesen des Glaubens selbst. Der christ- 
liche Glaube hat eine wirkliche Beziehung zur Kirche, das heißt zur Gemeinschaft 
der Gläubigen. Der Glaube entsteht ja durch das Hören der Botschaft Gottes. In 
ihr sagt sich Gott selbst der gesamten Schöpfung zu, und er bezeugt sich dem 
individuellen Menschen, indem Er seine Botschaft den anderen und auf dem Wege 

29 G. von Rad, Theologie des A. T., Bd. I, München, 1962, 382 ff. 
30 Vgl. Apg 2, 42 und 4, 29. 
sl Medard Kehl SJ, Zur Theologie des Meditationsgesprächs, in: Strukturen christlicher 
Existenz. Würzburg, 1968, 205-211. 



Im Spiegel der Zeit 234 

über andere mitteilt. Weil aber Glaube im Hören geboren wird, sind wir in 
unserem Glauben tatsächlich von den Brüdern abhängig. Der Mut zum Glauben 
schließt stets Vertrauen in die tiefste Erfahrung des anderen ein, ein Mitgeris- 

senwerden von dem Geist, der im anderen wirkt, und Geisterfahrung in sich 
selbst, weil sie dem einen für den anderen gegeben wird (1 Kor 12, 7). 

Die Kehrseite dieses Abhängigkeitsverhältnisses im Glauben ist die Verant- 
wortung. Die Glaubensbezogenheit ist nicht auf den abstrakten Begriff •Mensch" 
gerichtet, sondern auf den konkreten Bruder und die konkrete Schwester hier und 
jetzt. Verantwortung im Glauben nimmt die Form der Solidarität an. Im Rahmen 
des Gruppengebetes äußert sich diese brüderliche Verantwortung im Hören auf 
den anderen, aber nicht minder in der Glaubensübertragung und im Glaubens- 

austausch, dadurch, daß man dem Bruder das Wort darreicht, •zum Aufbau des 
Leibes Christi". Die Besinnung auf die Aktualität überschreitet auch die kleine 
koinonia und richtet sich auf den Einsatz nach draußen, inspiriert durch einen 
gemeinsamen Glauben an die Möglichkeit eines Beitrages zum Aufbau des Gottes- 
reiches. Diese Ausrichtung nach draußen ist unabdingbar, soll das Gruppen- 
geschehen nicht in Gruppenindividualismus oder einer neuen Form von religiösem 
Pietismus versanden. 

2. Erfahrung und Offenbarung: Werkoffenbarung und Wortoffenbarung 
Sowohl bei der Revision de vie als auch bei der Schriftmeditation mündet die 
gläubige Gruppenbesinnung auf dem Weg über den Dialog in die Glaubens- 
deutung der im Kontext der täglichen Wirklichkeit gemachten Erfahrungen der 
Teilnehmer aus. Solche deutende Besinnung geschieht komplementär zum aktiven 
Einsatz. Die theologische Struktur dieser Ergänzung entspricht der doppelten 
Struktur der Offenbarung: Werkoffenbarung und Wortoffenbarung. Die Werk- 
offenbarung kommt in der Geschichte und im Umgang mit den Menschen und 
der Welt auf uns. Die Wortoffenbarung wird uns im Gotteswort der Schrift und aus 
der Kirche übertragen. Es sind im Grunde nur zwei verschiedene Aspekte ein und 
derselben Wirklichkeit, die durch das wirkende Wort bestimmt wird. •Die Offen- 
barung selbst ist somit eine Wortoffenbarung, ein Gespräch. Aber dieses Gespräch 
geht in historischen Ereignissen vor sich und im Sprechen des Propheten, der ihre 
Bedeutung erhellt. Werk- und Wortoffenbarung sind Aspekte des einen Sprechens 
Gottes oder des ,Wortes Gottes'"32. Gottes Offenbarung ist primär das Heilshan- 
deln Gottes, das heißt die Geschichte des jüdischen Volkes. Der Gott Israels gibt 
sich in den Ereignissen der Geschichte zu erkennen. Dennoch bekommt diese Ge- 
schichte erst ihre volle Bedeutung als Offenbarung, wenn sie durch die Propheten 
als Heils- oder Unheilsgeschichte interpretiert wird. Gottes Heilshandeln ge- 
schieht, und es wird im Wort der Propheten zur Offenbarung. Gottes Selbstmittei- 
lung geschieht sowohl in der Heilsgeschichte als auch im Offenbarungswort, aber 
nur, wenn beide zusammenkommen. 

32 E. Schillebeedcx OP, Openbaring en Theologie (Theologische Peilingen I). Bilthoven, 
1964, 35. 



Im Spiegel der Zeit 235 

Die Wirklichkeit in ihrem historischen Verlauf ist also das Medium der Offen- 
barung. Ihr Offenbarungssinn wird uns letztlich und endgültig im Wort des Evan- 
geliums Jesu manifest. Hier entfällt jeder Anthoropomorphismus im Sprechen 
Gottes: Im Menschen Jesus, in seinem Wort und seiner Tat, spricht Gott selbst: 
In Ihm decken sich Erfahrungs- und Offenbarungswort, und in Ihm erschließt sich 
der Offenbarungssinn der Menschengeschichte. 

Aus der gläubigen Verbundenheit mit Wort und Werk Jesu, wie sie in der 
Kirche gegenwärtig sind, erweisen sich nun auch Sinn und Tiefe des die Ereignisse 
des Lebens, der je aktuellen Geschichte mit einbeziehenden Gruppengebets. Die 
Geschichte des Hier und Jetzt wird zur Heilsgeschichte, wenn sie im Glauben ge- 
deutet wird; durch den gläubigen Dialog werden menschliche Fakten zu Momen- 
ten der Offenbarung. Das Gespräch bildet somit die notwendige Ergänzung der 
Aktion oder des Einsatzes der Teilnehmer. Das Gruppengebet hat also Anteil 
an der doppelten Struktur der Offenbarung als Wortoffenbarung und Werkoffen- 
barung, insofern es die Wechselwirkung zwischen Besinnung und Engagement 
vermittelt. Aber die Besinnung selbst ist auch eine Form des Offenbarungs- 
geschehens, insofern sie sich nämlich zwischen Fakten und der evangelischen Deu- 
tung dieser Fakten bewegt. In der Gruppenmeditation wird die konkrete Wirk- 
lichkeit als ein Appell des Evangeliums integriert. So verbinden und befruchten 
sich gegenseitig Gebet und Leben, Besinnung und Engagement. 

Die Wertschätzung des Gruppengebetes könnte manchen wie eine Abwertung 
sowohl des persönlichen als auch des liturgischen Gebetes erscheinen. Ein unvor- 
eingenommener Blick auf die Dinge wird aber zeigen, daß das Gebetsleben sich 
in drei verschiedenen Bereichen vollzieht: die menschliche Person ist Individuum, 
ist Mitglied einer Gruppe, und ist schließlich Mitglied einer größeren Gemein- 
schaft. Diese drei Bereiche, aber auch die entsprechenden Formen des Gebetes sind 
nicht voneinander zu trennen. 

Wie die Resultate soziologischer und psychologischer Forschung erweisen, üben 
kleine Gruppen einen beträchtlichen Einfluß aus, bringen den Einzelnen zur 
großen Gemeinschaft in Beziehung und formen seine Glaubenshaltung. Gerade 

im Rahmen der kleinen Gruppe lernt das Individuum die religiösen Werte zu 
schätzen und zu assimilieren und sich selbst in Beziehung zu ihnen auszudrücken. 
Mehr als in der Kirche lernt das Individuum gerade in diesen Gruppen beten; im 
besonderen gilt dies für die Kinder in der Familie, aber in hohem Maße trifft es 
auch bei anderen Formen des Gruppenlebens zu. 

Das Gruppengebet wird weiter zu einer echten Wertschätzung des liturgischen 
Gebetes beitragen und seinen Inhalt beeinflussen. Durch die Kombination von 
Lesung, meditativem Gespräch und spontanem Gebet lernen die Teilnehmer im 
Gruppengebet Gott in der Bibel, im Leben des Menschen und im Nächsten zu ent- 
decken. Es gibt keine Liturgie ohne diese dreifache Entdeckung. Diese gleiche 
Grundstruktur und der gleiche Inhalt, wie er schon immer der Liturgie eigen war, 
machen auch das Gruppengebet aus - allerdings auf eine mehr informelle Art und 
Weise. So ist es zu erklären, daß das Gruppengebet gar nicht selten spontan in 
eine Eucharistiefeier einmündet. Otger Steggink 0. Carm. 




