
Wörter, zuviele Wörter 
•des mots qu'il en a tant qu'il y en a trop" 

Karl-Heinz Neufeld SJ, München 

Edith Piaf, der •Spatz von Paris", singt in einem ihrer eindringlichsten 
Chansons •Les mots d'amour" refrainartig von •Wörtern, deren es soviele 
gibt, daß es zuviele sind". Das Lied meint jedoch keineswegs die leeren 
Worte ohne Sinn und Gewicht; Geschwätz oder Gerede also, überflüssiges 
Wortgeklingel und gedankenlos Hergesagtes, mit dem sich Stunden und 
Tage totschlagen lassen. Hier wäre das Zuviel ja auch auf den ersten Blick 
ohne weiteres zu erkennen. In ihren Chansons singt die Piaf ganz im 
Gegenteil von den •Wörtern der Liebe", die eine der wichtigsten Erfah- 
rungen des Menschen überhaupt aussprechen sollen. Und singend gelingt 
es ihr, durch diese Worte etwas von dem entscheidenden Gewicht der Liebe 
unmittelbar spüren zu lassen. Der Hörer glaubt die guten und die erdrük- 
kenden Erfahrungen mitzuerleben, die in den Strophen des Liedes ange- 
sprochen sind. In den Wörtern der Liebe lebt diese selbst mit ihrer eigen- 
tümlichen Kraft auf. Davon war eine andere Französin, Madeleine Del- 
brel, so gepackt, daß sie nach diesem Chanson den berufsmäßigen Verkün- 
dern des Christentums wünschte, sie könnten und würden so von der Liebe 
Christi sprechen wie Edith Piaf in ihrem Lied ganz allgemein von den 
Wörtern der Liebe gesungen habe. 

Und doch hatte sie gerade von diesen •Wörtern der Liebe" gesagt, es 
gebe soviele von ihnen, daß es zuviel sei. Wieso kann es hier ein Zuviel 
geben? Läßt sich denn über Erfahrungen, die den ganzen Menschen be- 
glücken oder völlig mit Schmerz erfüllen, je ein Wort zuviel sagen? Die 
Wirklichkeit ist hier doch so reich, daß der Mensch, der ihr begegnet, sie 
in einem einzigen Wort weder einfangen noch aussagen kann. Alles, was 
er sagt und sagen kann, bleibt weit hinter dem zurück, was gesagt werden 
müßte, um auch nur andeutungsweise verständlich werden zu lassen, was 
Liebe ist und bedeutet, was sie gibt und schenkt, dem Liebenden und dem 
Geliebten. In dieser Lage ist dem Menschen doch nicht zu verdenken, wenn 
er zu den stärksten Worten greift, die er in seiner Sprache findet, wenn er 
unter dem unmittelbaren und unvermeidlichen Eindruck auch ihres Nicht- 
genügens, diese Worte wiederholt, immer wieder, wenn er sie zu steigern 
und selbst über die Grenzen seiner eigenen Sprachfähigkeit hinaus zu über- 
bieten sucht. Darf man das ein Zuviel nennen? Bleibt nicht selbst solches 



Karl-Heinz Neufeld 242 

Sprechen noch vom Ungenügen und vom Unvermögen gezeichnet trotz 
allen Überschwangs, trotz aller Wiederholungen? Je mehr Möglichkeiten 
der wache Geist eines Menschen entdeckt, um auszudrücken, was er zu 
sagen hat, je mehr Worte er probiert, desto deutlicher wird ihm ja die 
eigene Schranke bewußt, seine wichtigsten und entscheidendsten Lebens- 
erfahrungen in einem der Wirklichkeit entsprechenden Wort, ja selbst in 
noch so vielen Wörtern adäquat wiederzugeben. 

Der Mensch entdeckt diese Grenze des Fassens und Ausdrückens in sich 
selbst. Er muß zugeben, daß ihm das entscheidende Wort fehlt; und das 
geht ihm gerade auf an den vielen Worten, mit denen er es versuchte, an 
dem Zuviel an Wörtern, die er in der stillen Hoffnung einsetzte, doch noch 
auf das treffende Wort zu stoßen. Aber nicht nur, wo er von Liebe sprechen 
will, stößt er sich an der Unmöglichkeit, wirklich aussprechen zu können, 
was zu sagen wäre. Alle Grunderfahrungen seines Lebens führen ihn in die 
gleiche Verlegenheit. Wie kann er über die Liebe, aber auch über seinen 
Glauben, über seine Hoffnung ein Wort sagen, das keine Inflation von 
Wörtern nach sich zieht, bei dem nicht gleich das Soviel sich ins Zuviel ver- 
kehrt? Verständlich, daß sich mehr und mehr Menschen weigern - bewußt 
oder instinktiv -, ihre Grunderfahrung in Worte zu kleiden. Unsicher ge- 
worden tun sie ihren Mund gar nicht mehr auf, weil keines der vielen 
Wörter menschlichen Sprechens noch wirklich trifft und stimmt, weil immer 
ein Abgrund bleibt zwischen der erlebten Fülle und den so engen Möglich- 
keiten, sie verständlich zu machen. 

Seltsamerweise gähnt aber diese Kluft nicht nur zwischen der überreichen 
Wirklichkeit und der beschränkten Sprache des Menschen; es gilt auch das 
Umgekehrte. Wie oft versprechen wir nicht viel mehr als wir halten kön- 
nen? Wie oft kommt es nicht zu großen Worten und Bekenntnissen, die 
niemals Wirklichkeit werden? Es liegt also nicht einfach an der Enge unse- 
rer Sprache, unserer Worte, daß wir die wichtigsten Erfahrungen unseres 
Lebens nicht sprachlich voll und ganz einholen können. Umgekehrt ver- 
mögen wir nämlich eben so oft mit unserem Tun und Treiben dem eigenen 
Wort, gegebenen Versprechen und lauten Bekenntnissen, nicht nachzukom- 
men. Dieses doppelt gebrochene Verhältnis von Wirklichkeit und Wort 
verweist den Menschen unmißverständlich auf seine eigenen Grenzen, dar- 
auf, daß er selbst von einer Wirklichkeit und von einem Wort getragen und 
gehalten ist, die über ihn hinausgehen, die größer sind als er. So be- 
drohlich ihn die Aporie zunächst anstarrte, so sehr befreit sie ihn auf den 
zweiten Blick. Denn er erfährt hier, an welchem Platz er selbst steht und 
stehen soll. Er ist weder einer, der alles kann und darum für alles verant- 
wortlich ist; noch ist er jemand, der nichts vermöchte, für nichts Verant- 
wortung trüge, und darum alles anderen überlassen dürfte. 



Wörter, zuviele Wörter 243 

Wenn er also das Wort der Liebe, des Glaubens, des Hoffens . . . nicht 
findet, wenn diese Erfahrungen in seiner Sprache immer wieder zu Wör- 
tern werden, soviel, daß er es als zuviel empfindet, dann erlebt der Mensch 
diese eigene Grenze seltsamerweise doch nicht nur als bedrückende Last, 
sondern tiefer gesehen als Chance, als Möglichkeit und befreiende Auf- 
gabe. Was sich hier nämlich als grundlegendere, umfassendere und tra- 
gende Wirklichkeit zu erkennen gibt, erlaubt ihm gerade den Mut, die 
eigene Erfahrung, wenn auch stammelnd und unzulänglich, immer wieder 
auszudrücken oder aber mit einem großzügigen Wort die ganze eigene 
Existenz einzusetzen, obwohl von vornherein klar ist, daß solches Engage- 
ment allein aus eigenen Kräften in der Wirklichkeit doch nur Torso bleiben 
wird. 

An dieser Stelle ließe sich einwenden, kein Mensch sei doch verpflichtet, 
seine tiefsten Erfahrungen preiszugeben. Das sei auch insofern nicht rat- 
sam, als er sich gerade um so einsamer fühle, je persönlicher und entschei- 
dender für ihn sei, was ihm widerfahre. Auch aus diesem Grund tue er gut 
daran, gar nicht erst den Versuch zu machen, darüber zu sprechen. Doch 
dieser Einwand übersieht, wie stark die Grunderfahrungen dahin drängen, 
anderen mitgeteilt zu werden. Der Mensch kann nicht für sich allein glau- 
ben, isoliert hoffen, einsam lieben; darin besteht ja konkret u. a. die Aporie 
und die Chance dieser Erfahrungen. Es ist ihnen von vornherein wesent- 
lich, gesagt, mitgeteilt, weitergegeben zu werden. Und dazu gehört ebenso 
unvermeidlich das Soviel und das Zuviel an Wörtern, unter denen sich das 
Wort, das gesucht ist, wenigstens andeutungsweise zu verstehen gibt. 

Die bisherigen Überlegungen stützen sich zwar auf die Grunderfahrun- 
gen wie Liebe, Glaube, Hoffnung, doch hatte es den Anschein, als würden 
sie nur allgemein menschlich in Betracht gezogen. Daß sie auch so für die 
vielfältigen Äußerungen christlichen Glaubens, Hoffens und Liebens be- 
deutsam sind, wird sich nicht leicht bestreiten lassen. Schließlich sind auch 
Glaubensbekenntnisse, Gebete sowie Versprechen und Bewährung christ- 
licher Liebe Tun von Menschen, mithin Äußerungen, denen das Mensch- 
liche nicht fremd sein kann. 

Müßte aber nicht eigentlich doch noch ein Plus hinzuaddiert werden, um 
diese Äußerungen als unverwechselbar christliche festzulegen? Die Frage 
fordert noch einmal einen Blick auf das schon Gesagte. Die Wörter des 
Menschen genügen nicht, darum werden sie gerade vervielfacht, wieder- 
holt; das Viel an Wörtern wird zum Soviel und zum Zuviel. Was also 
könnte hier eine Zufügung, ein Plus ändern? Nichts! Auch der ausdrück- 
liche Bezug auf Jesus Christus läßt sich solange nur als weiteres Wort in der 
Kette der Wörter verstehen, als er nicht in die ausgedrückte Grunderfah- 
rung selbst eingegangen ist und zwar als das gesuchte Wort schlechthin. 



Elisabeth Ott 244 

Deshalb haben wir von der befreienden Chance gesprochen, die dem Zu- 
viel an Wörtern innewohnt. Wo nämlich die Aporie der Wörter nur als 
ausweglos empfunden wird, wo man diese Chance nicht wahrnimmt, da 
ist die christliche Erfahrung von Glaube, von Hoffnung, von Liebe nicht 
erreicht. 

Gerade das gebrochene Stammeln vom Glauben, vom Hoffen und vom 
Lieben sowie von manchem sonst läßt in der Vielfalt schwerer und leichter 
Wörter allein jenes Wort zur Sprache kommen, das Fleisch wurde. Als sol- 
ches aber ist es immer befreiende Verheißung und beglückende Zusage des 
Heils in Erfahrungen, die der Mensch allein als Sackgassen, als bedrük- 
kende Gefängnisse eigener Unfähigkeit empfinden müßte. Dürfen wir 
wirklich sagen: Ich glaube an Gott, an Jesus Christus, an den Geist; ich 
hoffe darauf, daß alles gut wird, daß mein Leben Sinn hat; ich liebe Gott, 
ich liebe den Nächsten? Dürfen wir es, ja müssen wir es immer wieder 
aussprechen - soviele Male, daß es uns zuviel scheint, mit sovielen Worten, 
daß es zuviel ist? Die Antwort des Christen heißt: Ja; ja, weil sein Heil 
in der Aporie menschlicher Grunderfahrungen aufgebrochen ist, und weil 
wir sie nur darum als Chance für uns sehen und deuten können. Immer 
mehr Worte zu machen, Wörter aneinanderzureihen, das haben Menschen 
schon seit je getan. Aber erst mit Jesus Christus wird in und durch das Soviel 
und Zuviel der Wörter jenes Wort hörbar, das der Wirklichkeit entspricht. 

Zen und •Die Wolke des Nichtwissens" 
Zum Verhältnis von östlicher und christlicher Meditation 

Elisabeth Ott, Neresheim 

Im Zusammenhang der Diskussion um das Verhältnis von östlicher und 
christlicher Mystik, speziell des Zen und der mystischen Überlieferung des 
christlichen Abendlandes, wird in den letzten Jahren oft jene berühmte 
Schrift eines unbekannten englischen Mystikers aus dem 14. Jahrhundert 
zitiert, die den Titel trägt •Die Wolke des Nichtwissens"'. Es ist beglückend, 

1 Kontemplative Meditation. Die Wolke des Nichtwissens. Einführung und Text von 
P. Dr. Willi Massa, Geleitwort von P. Dr. Enomiya-Lassalle, übersetzt von G. Willems. 




