Worter, zuviele Worter

»des mots qu’il en a tant qu’il y en a trop®

Karl-Heinz Neufeld SJ, Minchen

Edith Piaf, der ,Spatz von Paris“, singt in einem ihrer eindringlichsten
Chansons ,Les mots d’amour® refrainartig von , Wértern, deren es soviele
gibt, daBl es zuviele sind“. Das Lied meint jedoch keineswegs die leeren
Worte ohne Sinn und Gewicht; Geschwitz oder Gerede also, iiberflissiges
Wortgeklingel und gedankenlos Hergesagtes, mit dem sich Stunden und
Tage totschlagen lassen. Hier wére das Zuviel ja auch auf den ersten Blick
ohne weiteres zu erkennen. In ihren Chansons singt die Piaf ganz im
Gegenteil von den ,, Wértern der Liebe“, die eine der wichtigsten Erfah-
rungen des Menschen iiberhaupt aussprechen sollen. Und singend gelingt
es ihr, durch diese Worte etwas von dem entscheidenden Gewicht der Licbe
unmittelbar spiiren zu lassen. Der Hérer glaubt die guten und die erdriik-
kenden Erfahrungen mitzuerleben, die in den Strophen des Liedes ange-
sprochen sind. In den Wartern der Liebe lebt diese selbst mit ihrer eigen-
tiimlichen Kraft auf. Davon war eine andere Franzosin, Madeleine Del-
brél, so gepackt, daf sie nach diesem Chanson den berufsméfiigen Verkiin-
dern des Christentums wiinschte, sie kénnten und wiirden so von der Liebe
Christi sprechen wie Edith Piaf in ithrem Lied ganz allgemein von den
Wortern der Liebe gesungen habe.

Und doch hatte sie gerade von diesen , Wortern der Liebe“ gesagt, es
gebe soviele von ihnen, daf} es zuviel sei. Wieso kann es hier ein Zuviel
geben? Lift sich denn iber Erfahrungen, die den ganzen Menschen be-
gliicken oder vollig mit Schmerz erfillen, je ein Wort zuviel sagen? Die
Wirklichkeit ist hier doch so reich, dafl der Mensch, der ibr begegnet, sie
in einem einzigen Wort weder einfangen noch aussagen kann. Alles, was
er sagt und sagen kann, bleibt weit hinter dem zuriick, was gesagt werden
miifite, um auch nur andeutungsweise verstindlich werden zu lassen, was
Liebe ist und bedeutet, was sie gibt und schenkt, dem Liebenden und dem
Geliebten. In dieser Lage ist dem Menschen doch nicht zu verdenken, wenn
er zu den stirksten Worten greift, die er in seiner Sprache findet, wenn er
unter dem unmittelbaren und unvermeidlichen Eindruck auch ihres Nicht-
geniigens, diese Worte wiederholt, immer wieder, wenn er sie zu steigern
und selbst iiber die Grenzen seiner eigenen Sprachfahigkeit hinaus zu tiber-
bieten sucht. Darf man das ein Zuviel nennen? Bleibt nicht selbst solches



Karl-Heinz Neufeld 242

Sprechen noch vom Ungeniigen und vom Unvermogen gezeichnet trotz
allen Uberschwangs, trotz aller Wiederholungen? Je mehr Moglichkeiten
der wache Geist eines Menschen entdeckt, um auszudriicken, was er zu
sagen hat, je mehr Worte er probiert, desto deutlicher wird ihm ja die
cigene Schranke bewufit, seine wichtigsten und entscheidendsten Lebens-
erfahrungen in einem der Wirklichkeit entsprechenden Wort, ja selbst in
noch so vielen Wortern adéiquat wiederzugeben.

Der Mensch entdeckt diese Grenze des Fassens und Ausdriickens in sich
selbst. Er muf} zugeben, dafl ihm das entscheidende Wort fehlt; und das
geht ihm gerade auf an den vielen Worten, mit denen er es versuchte, an
dem Zuviel an Wértern, die er in der stillen Hoffnung einsetzte, doch noch
auf das treffende Wort zu stoflen. Aber nicht nur, wo er von Liebe sprechen
will, st6fit er sich an der Unméglichkeit, wirklich aussprechen zu konnen,
was zu sagen wire. Alle Grunderfahrungen seines Lebens fithren ihn in die
gleiche Verlegenheit. Wie kann er iiber die Liebe, aber auch iiber seinen
Glauben, iiber scine Hoffnung ein Wort sagen, das keine Inflation von
Wértern nach sich zieht, bei dem nicht gleich das Soviel sich ins Zuviel ver-
kehrt? Verstindlich, daf sich mehr und mehr Menschen weigern — bewufit
oder instinktiv —, ihre Grunderfahrung in Worte zu kleiden. Unsicher ge-
worden tun sie ihren Mund gar nicht mehr auf, weil keines der vielen
Wérter menschlichen Sprechens noch wirklich trifft und stimmt, weil immer
ein Abgrund bleibt zwischen der erlebten Fille und den so engen Maglich-
keiten, sie verstandlich zu machen.

Seltsamerweise gahnt aber diese Kluft nicht nur zwischen der iiberreichen
Wirklichkeit und der beschrinkten Sprache des Menschen; es gilt auch das
Umgekehrte. Wie oft versprechen wir nicht viel mehr als wir halten kén-
nen? Wie oft kommt es nicht zu grofen Worten und Bekenntnissen, die
niemals Wirklichkeit werden? Es liegt also nicht einfach an der Enge unse-
rer Sprache, unserer Worte, dafl wir die wichtigsten Erfabrungen unseres
Lebens nicht sprachlich voll und ganz einholen kdnnen. Umgekehrt ver-
mogen wir ndmlich eben so oft mit unserem Tun und Treiben dem cigenen
Wort, gegebenen Versprechen und lauten Bekenntnissen, nicht nachzukom-
men. Dieses doppelt gebrochene Verhiltnis von Wirklichkeit und Wort
verweist den Menschen unmifiverstandlich auf seine eigenen Grenzen, dar-
auf, dafl er selbst von einer Wirklichkeit und von einem Wort getragen und
gehalten ist, die iiber ihn hinausgehen, die grofer sind als er. So be-
droblich ihn die Aporie zunichst anstarrte, so sehr befreit sie ihn auf den
zweiten Blick. Denn er erfahrt hier, an welchem Platz er selbst steht und
stehen soll. Er ist weder einer, der alles kann und darum fiir alles verant-
wortlich ist; noch ist er jemand, der nichts vermdchte, fiir nichts Verant-
wortung triige, und darum alles anderen tiberlassen diirfte.



Wérter, zuviele Worter 243

Wenn er also das Wort der Liebe, des Glaubens, des Hoffens . . . nicht
findet, wenn diese Erfahrungen in seiner Sprache immer wieder zu Wor-
tern werden, soviel, dafi er es als zuviel empfindet, dann erlebt der Mensch
diese eigene Grenze seltsamerweise doch nicht nur als bedriickende Last,
sondern tiefer gesehen als Chance, als Moglichkeit und befreiende Auf-
gabe. Was sich hier nimlich als grundlegendere, umfassendere und tra-
gende Wirklichkeit zu erkennen gibt, erlaubt ihm gerade den Mut, die
eigene Erfahrung, wenn auch stammelnd und unzulidnglich, immer wieder
auszudriicken oder aber mit einem grofizigigen Wort die ganze eigene
Existenz einzusetzen, obwohl von vornherein klar ist, daf} solches Engage-
ment allein aus eigenen Kriften in der Wirklichkeit doch nur Torso bleiben
wird.

An dieser Stelle liefle sich einwenden, kein Mensch sei doch verpflichtet,
seine tiefsten Erfahrungen preiszugeben. Das sei auch insofern nicht rat-
sam, als er sich gerade um so einsamer fiihle, je personlicher und entschei-
dender fiir ihn sei, was ihm widerfahre. Auch aus diesem Grund tue er gut
daran, gar nicht erst den Versuch zu machen, dariiber zu sprechen. Doch
dieser Einwand tbersieht, wie stark die Grunderfahrungen dahin dréngen,
anderen mitgeteilt zu werden. Der Mensch kann nicht fiir sich allein glau-
ben, isoliert hoffen, einsam lieben; darin besteht ja konkret u. a. die Aporie
und die Chance dieser Erfahrungen. Es ist ihnen von vornherein wesent-
lich, gesagt, mitgeteilt, weitergegeben zu werden. Und dazu gehort ebenso
unvermeidlich das Soviel und das Zuviel an Wortern, unter denen sich das
Wort, das gesucht ist, wenigstens andeutungsweise zu verstehen gibt.

Die bisherigen Uberlegungen stiitzen sich zwar auf die Grunderfahrun-
gen wie Liebe, Glaube, Hoffnung, doch hatte es den Anschein, als wiirden
sie nur allgemein menschlich in Betracht gezogen. Daf} sie auch so fir die
vielfaltigen Auflerungen christlichen Glaubens, Hoffens und Liebens be-
deutsam sind, wird sich nicht leicht bestreiten lassen. SchlieBlich sind auch
Glaubensbekenntnisse, Gebete sowie Versprechen und Bewéhrung christ-
licher Liebe Tun von Menschen, mithin Auflerungen, denen das Mensch-
liche nicht fremd sein kann.

Miifite aber nicht eigentlich doch noch ein Plus hinzuaddiert werden, um
diese Auflerungen als unverwechselbar christliche festzulegen? Die Frage
fordert noch einmal einen Blick auf das schon Gesagte. Die Worter des
Menschen geniigen nicht, darum werden sie gerade vervielfacht, wieder-
holt; das Viel an Wortern wird zum Soviel und zum Zuviel. Was also
konnte hier eine Zufiigung, ein Plus dndern? Nichts! Auch der ausdriick-
liche Bezug auf Jesus Christus 1afit sich solange nur als weiteres Wort in der
Kette der Worter verstehen, als er nicht in die ausgedriickte Grunderfah-
rung selbst eingegangen ist und zwar als das gesuchte Wort schlechthin.



Elisabeth Ott 244

Deshalb haben wir von der befreienden Chance gesprochen, die dem Zu-
viel an Wortern innewohnt. Wo ndmlich die Aporie der Worter nur als
ausweglos empfunden wird, wo man diese Chance nicht wahrnimmt, da
ist die christliche Erfahrung von Glaube, von Hoffnung, von Liebe nicht
erreicht.

Gerade das gebrochene Stammeln vom Glauben, vom Hoffen und vom
Lieben sowie von manchem sonst 1aft in der Vielfalt schwerer und leichter
Worter allein jenes Wort zur Sprache kommen, das Fleisch wurde. Als sol-
ches aber ist es immer befreiende Verheiflung und begliickende Zusage des
Heils in Erfahrungen, die der Mensch allein als Sackgassen, als bedriik-
kende Gefingnisse eigener Unfahigkeit empfinden mifite. Diirfen wir
wirklich sagen: Ich glaube an Gott, an Jesus Christus, an den Geist; ich
hoffe darauf, daf alles gut wird, dafl mein Leben Sinn hat; ich liebe Gott,
ich liebe den Nachsten? Diirfen wir es, ja milssen wir es immer wieder
aussprechen — soviele Male, daf} es uns zuviel scheint, mit sovielen Worten,
dafl es zuviel ist? Die Antwort des Christen heifit: Ja; ja, weil sein Heil
in der Aporie menschlicher Grunderfahrungen aufgebrochen ist, und weil
wir sie nur darum als Chance fiir uns sehen und deuten kénnen. Immer
mehr Worte zu machen, Worter aneinanderzureihen, das haben Menschen
schon seit je getan. Aber erst mit Jesus Christus wird in und durch das Soviel
und Zuviel der Worter jenes Wort horbar, das der Wirklichkeit entspricht.

Zen und ,,Die Wolke des Nichtwissens«

Zum Verhiltnis von ostlicher und christlicher Meditation

Elisabeth Ott, Neresheim

Im Zusammenhang der Diskussion um das Verhiltnis von 6stlicher und
christlicher Mystik, speziell des Zen und der mystischen Uberlieferung des
christlichen Abendlandes, wird in den letzten Jahren oft jene berithmte
Schrift eines unbekannten englischen Mystikers aus dem 14. Jahrhundert
zitiert, die den Titel trigt ,Die Wolke des Nichtwissens“!. Es ist begliickend,

1 Kontemplative Meditation. Die Wolke des Nichtwissens. Einfihrung und Text von
P. Dr. Willi Massa, Geleitwort von P. Dr. Enomiya-Lassalle, tibersetzt von G. Willems.





