Elisabeth Ott 244

Deshalb haben wir von der befreienden Chance gesprochen, die dem Zu-
viel an Wortern innewohnt. Wo ndmlich die Aporie der Worter nur als
ausweglos empfunden wird, wo man diese Chance nicht wahrnimmt, da
ist die christliche Erfahrung von Glaube, von Hoffnung, von Liebe nicht
erreicht.

Gerade das gebrochene Stammeln vom Glauben, vom Hoffen und vom
Lieben sowie von manchem sonst 1aft in der Vielfalt schwerer und leichter
Worter allein jenes Wort zur Sprache kommen, das Fleisch wurde. Als sol-
ches aber ist es immer befreiende Verheiflung und begliickende Zusage des
Heils in Erfahrungen, die der Mensch allein als Sackgassen, als bedriik-
kende Gefingnisse eigener Unfahigkeit empfinden mifite. Diirfen wir
wirklich sagen: Ich glaube an Gott, an Jesus Christus, an den Geist; ich
hoffe darauf, daf alles gut wird, dafl mein Leben Sinn hat; ich liebe Gott,
ich liebe den Nachsten? Diirfen wir es, ja milssen wir es immer wieder
aussprechen — soviele Male, daf} es uns zuviel scheint, mit sovielen Worten,
dafl es zuviel ist? Die Antwort des Christen heifit: Ja; ja, weil sein Heil
in der Aporie menschlicher Grunderfahrungen aufgebrochen ist, und weil
wir sie nur darum als Chance fiir uns sehen und deuten kénnen. Immer
mehr Worte zu machen, Worter aneinanderzureihen, das haben Menschen
schon seit je getan. Aber erst mit Jesus Christus wird in und durch das Soviel
und Zuviel der Worter jenes Wort horbar, das der Wirklichkeit entspricht.

Zen und ,,Die Wolke des Nichtwissens«

Zum Verhiltnis von ostlicher und christlicher Meditation

Elisabeth Ott, Neresheim

Im Zusammenhang der Diskussion um das Verhiltnis von 6stlicher und
christlicher Mystik, speziell des Zen und der mystischen Uberlieferung des
christlichen Abendlandes, wird in den letzten Jahren oft jene berithmte
Schrift eines unbekannten englischen Mystikers aus dem 14. Jahrhundert
zitiert, die den Titel trigt ,Die Wolke des Nichtwissens“!. Es ist begliickend,

1 Kontemplative Meditation. Die Wolke des Nichtwissens. Einfihrung und Text von
P. Dr. Willi Massa, Geleitwort von P. Dr. Enomiya-Lassalle, tibersetzt von G. Willems.



Zen und ,Die Wolke des Nichtwissens® 245

Ubereinstimmungen zu entdecken, wo man frither nur Gegensitze zu erken-
nen vermochte. Es ist aber ebenso begliickend, ja begliickender noch, die
Ganzheit, die Fiille des Vollalters Christi als Ziel aufleuchten zu sehen auf
dem vielleicht doch ,schmalen® Weg ins Gottesreich.

Mir scheint, als ob der Verfasser der , Wolke“ kontemplative Menschen
fir heute ein langes Stiick zu geleiten vermag. Da wir aber von einem
anderen ,Ort* aus starten, in einem anderen kairés stehen, miissen wir
zwar die Hilfe dankbar annehmen, die die , Wolke* uns bietet, aber auch
hin und wieder unseren eigenen Weg suchen.

Rolle des Denkens ~ negativ und positiv

Ubereinstimmend mit der Zen-Ubung und giiltig als Korrektiv menschli-
cher Fehlhaltung besonders unserer technisierten Zeit, ist die Art und
Weise, wie die , Wolke* vom diskursiven Denken spricht. Es stort bei der
Ubung der Kontemplation, wenn es den Menschen auf eine fiir die Gottes-
erkenntnis und Gotteserfahrung letztlich doch unzureichende Fahigkeit
seiner Natur fixiert: ,Unser Denken ist . . . nie véllig ungetriibt, und ohne
Gottes Hilfe wiirde es uns in die Irre fithren® (63). Die , Wolke® bezeugt
aber zugleich mit der christlich-abendlandischen Tradition, dal auch das
Denken durchaus seine Berechtigung als Weg zur Gotteserkenntnis habe:
die diskursive wie die intuitive Vernunft. Studium der Bibel, Betrachtung
sind und bleiben notwendige Vorbereitung: ,Wer zur Kontemplation
strebt, sollte sich durch Studium, Betrachtung und Gebet darauf vorberei-
ten. . ..Ersoll lesen, betrachten, beten. . . Gottes Wort, ob geschrieben oder
gesprochen, ist gleichsam ein Spiegel (92). Das gleiche gilt fiir die Selbst-’
erkenntnis. Zwar widst die ,,vollkommene Demut® nur aus der rechten,
der ,vollkommenen® Selbsteinschitzung (die wiederum aus der Gottes-
erfahrung stammt), aber die ,unvollkommene“ Selbsteinschitzung, die

Topos Taschenbuch 30. Matthias-Griinewald-Verlag, Mainz 1974. 141 S. Kart. DM 7.80.
Die deutsche Ubersetzung beruht leider nicht, wie S. 4 angekiindigt, auf ciner Edition
(Originaltext), sondern auf einer der vielen neuenglischen Ubertragungen und Interpre-
tationen. Der Text war nimlich, entgegen der Bemerkung von S. 5, wihrend der Refor-
mationswirren nicht in Vergessenheit geraten, sondern lebte — wie die berithmte Ausgabe
von D. A. Baker OSB (1575-1641) zeigt — und war einflufireich — wie man in den Anna-
len der franzosischen Kontroversen um ,amour pure“ nachlesen kann. Die Deutung des
vorliegenden Aufsatzes entspricht genau der wissenschaftlichen Untersuchung von C. S.
Nieva This Transcending God, The Teaching of the Author of ,khe Cloud of Unknow-
ing*“, London 1971. Schon der Titel ,Dieser transzendierende Gott* zeigt den Gegensatz
zur Zen-Ausdeutung: Der konkrete (This) Gott anstatt der leeren Seinserfahrung; der
jenseitige (transcending), anstatt der immanente Gott. Im Buch selber findet sich eine
vornehme, aber klare Auscinandersetzung mit W. Johnstons Untersuchung, The Mysti-
cism of The Cloud of Unknowing, A madern Interpretation, 1967; vgl. GuL 41, 1968,
396 f. (Red.)



Elisabeth Ott 246

aus der gewohnlichen Lebenserfahrung erwichst, ,sollte trotzdem geiibt
werden, da sie wertvoll ist“ (68). ,Ohne diese ist es gar nicht méglich, voll-
kommene Demut zu erlangen” (69). ,Keiner der sich wirklich kennt, diirfte
mit der rechten Selbsteinschitzung Schwierigkeiten haben. Ein Zwiefaches
miifite ihm aufgegangen sein. Erstens: der Verlust seiner Gottesnahe, seine
Hilflosigkeit und Schwachheit als Folge der Erbsiinde... Als Zweites:
die alles iberragende Liebe Gottes ... Angesichts einer solchen Liebe . ..
erschauert die Natur ... Vor diesem Licht erblinden Engel und Heilige®
(68).

Die unvollkommene Selbsteinschdtzung durch die ,,gewéhnliche Lebens-
erfahrung® ist also Voraussetzung fiir die vollkommene Selbsteinschitzung
durch die Erfahrung von Gottes Liebe.

Eintritt in die , Wolke des Nichtwissens®

Es ist deutlich geworden: der Mensch muf} erst horen, sehen, vernehmen,
was er mit Sinnen und Vernunft erkennen kann. Der Komputer Mensch mufd
gefiittert worden sein, die Richtung gewahlt, ein Fundament gelegt. Vor
allembei der Betrachtung des Gotteswortes mufl ein Sattigungsgrad erreicht
worden sein, eine Quantitdt gespeichert, die dann zum Qualitétssprung
fihren kann, zu dem Willen némlich, ins ,Dunkel des Nichtwissens® ein-
zutreten und dort zu warten und zu lieben. ,Religion besteht in nichts ande-
rem als in einem Hinblicken*, sagt Simone Weil?, und die Liebe betreffend:
»Man mufl nur wissen, dafl die Liebe eine Richtung und nicht ein Zustand
der Seele ist“s.

Aus dem Dunkel der ,Wolke des Nichtwissens“ kann dann aber auch
»plotzlich und intuitiv*® Erkenntnis auftauchen. , Wer in der kontemplati-
ven Versunkenheit geiibt ist, ... (dessen) Erkenntnisse tauchen spontan
auf (94); sein Gebet wird immer mehr ein Schrei der Existenz, hinter dem
das ganze Sein des Menschen steht“ (95).

Der Verfasser der , Wolke“ meint also, dal man erst viel gedacht haben,
den Denk-Weg im Rahmen der eigenen Moglichkeiten zu Ende gegangen
sein muf, was noch nichts mit dem Rationalismus und der Kopflastigkeit
der westlichen Welt zu tun hat, um das Denken als diskursives Denken im
Bereich der Religiosen ,lassen“ zu diirfen. Gott will sich ja auch in unsere
Denkfahigkeit ,einseelen®. Was der Mystiker ,1af8t“, ist ja nicht die gute
Gabe Gottes, sondern ihre Entfremdung zur Hybris, die an das Denken
gerichteten unberechtigten Erwartungen. Noch einmal Simone Weil: ,Das

2 Das Ungliick und die Gottesliebe, 213.
3 Ebda., 133.



Zen und ,Die Wolke des Nichtwissens® 247

Unbegriffene verbirgt das Unbegreifliche, und deshalb soll es beseitigt
werden*“.

Die ,Methode des kurzen Wortes“, das , Verweilen in einem Wort®,
zeigt vor allem durch das Vokabular den Weg fiir den christlichen Kon-
templativen. ,Die Worte ,Stinde’ und ,Gott' umfassen alles ... Sei nicht
uberrascht, daf} ich diese kurzen Worte allen anderen vorziehe“ (97). ,Laf}
dich mit deinem ganzen Sein in die Wirklichkeit ein, die mit dem Wort
... gemeint ist“ (98). ,Nimm dieses Wort so tief in dich hinein, daf es
nicht verklingt, was auch kommen mag. .. Benutze es, um die Wolke des
Dunkels tiber dir zu durchstoflen. Alle Zerstreuungen wehre damit ab . . .
(59).

Liebende Sehnsucht in der ,, Wolke*

Das ,Nichtwissen“ bezieht sich dann auch (und schliefilich vor allem) auf
die Liebe. Allen, die wirklich lieben, erscheint ihre Liebe gering: , Je mehr
sie lieben, um so mehr verlangen sie danach zu lieben“. Maria Magdalena
war ,krank vor Sehnsucht, weil sie unfahig war, so zu lieben, wie sie woll-
te“. Aber sie band ,ihre Sehnsucht an diese Wolke des Nichtwissens und
lernte Gott zu lieben, ohne thn mit ihrem Verstand zu erkennen oder in
wonnigen Gefithlen wahrzunehmen® (72). Der Kontemplative liebt also
sozusagen in einer , Wolke des Nichtliebens®.

Auch diese Wolke — als das Nichthaben der Liebe wie zuvor der Erkennt-
nis Gottes — durchzuckt immer wieder ein Blitz aus Gottes Liebe-Sein.
» Vielleicht trifft dich dann ein Strahl seines gottlichen Lichtes, der die
,Wolke des Nichtwissens® zwischen dir und ihm durchstofit. Wihrend dein
Inneres vor Liebe zu brennen scheint, 148t er dich etwas von dem unaus-
sprechlichen Geheimnis seiner gottlichen Fithrung ahnen® (84).

Worin der kontemplative Christ lebt, das ist die Sehnsucht, die liebende
Sehnsucht; es ist die Liebe zur Liebe, zum Wirken der Liebe. ,,Diese Liebe
zu lieben, heiflit Gott lieben“, sagt Paul Tillich®.

Die liebende Sehnsucht bleibt aber — doch wohl im Gegensatz zur Zen-
Ubung — eine bewufite Ausrichtung. Sie kommt als ,Schrei der Existenz®
(95) aus dem Kern der Person. In ihr ist die , Aufmerksamkeit gebiindelt®.
Das Wort ,Aufmerksamkeit” ist ja der genaue Ausdruck fur das, was
geschieht in der Ubung: Aufmerksamkeit setzt ein Gegeniiber, ein Du,
ein Ziel voraus, dem ich voll, aus meiner Mitte, zugewandt bin; Sehnsucht
als ,Pfeil des Humanen“ (Teilhard de Cardin), abgeschnellt aus der Mitte
der Person. Dieses ,blinde“ Sichausstrecken bildet den Kern der Anwei-

4 Schwerkraft und Gnade, Miinchen 1952, 235.
5 Das Neue Sein, Stuttgart 1957, 19.



Elisabeth Ott 248

sungen, der immer neu umschrieben wird: ,Verborgene Liebe“, das
»verborgene Wirken des Geistes im Innern wahrnehmen, das standig zur
Liebe drangt®, ,das Herz voll Vertrauen und Liebe Gott hinhalten® (51),
»mit ganzem Verlangen und ganzer Aufmerksamkeit auf ihn ausgerichtet
sein“ (51), ,die Liebe einzig auf Gott richten® (51), ,reines Verlangen
nach Gott“ (52), das ,Bestreben, einzig Gott zu lieben®, ,jeden Augenblick
des Lebens niitzen fiir die Liebe®, ,eine spontane Regung, die plétzlich
wie ein Funke Gott entgegenspringt“ (55), eine ,blinde Regung, die einem
offenen und hingegebenen Herzen entspringt® (55), und immer wieder: , die
Ubung der schweigenden Hingabe der Liebe“, das ,unverhiillte Verlan-
gen“, ,das innere Heiligtum deines Strebens® (63). ,Finde in allem das
rechte Maf. In der Liebe aber sei mafilos“. ,Lafl nur noch deine liebende
Sehnsucht ruhig und gelassen, mutig und froh emporsteigen, um das Dun-
kel iiber dir zu durchstoflen. Durchstofle diese dichte Wolke des Nicht-
wissens mit dem Speer deiner liebenden Sehnsucht®, ... ,vertreibe die
storenden Gedanken, indem du dich in liebender Sehnsucht Jesus zuwen-
dest (58), ,hebe ganz einfach dein Herz in einer zarten Regung der
Liebe zu Gott empor*, ... ,es geniigt ein schlichtes einfaches Verlangen,
eine Sehnsucht, die einzig auf ihn gerichtet ist“ (59). (Zuletzt) ,tritt der
Mensch in die dunkle Wolke des Nichtwissens ein, wo er verborgen und
allein seine ganze Liebe auf Gott richtet® (77 {.); ,hier ersehnt der Mensch
in brennendem Verlangen Gott einzig um seiner selbst willen® (62). ,Laf}
es zu, daf Gott in dir das Verlangen entfacht und dich in dieser Wolke
an sich zieht® (64). , Vielleicht trifft dich dann ein Strahl seines gottlichen
Lichtes, der die ,Wolke des Nichtwissens‘ zwischen dir und ihm durch-
stofit“ (84). ,Eine solche Sehnsucht . . . das Verlangen, ihn schon in diesem
Leben zu schauen und soweit moglich zu verkosten . . . ist wirklich Liebe“
(88). Dann beim Fortschreiten der Ubung: , Versuche das schreiende, gie-
rige Verlangen deiner Seele zu zdhmen und die Sehnsucht deines Herzens
selbst vor Gott zu verstecken® (105). ,Solange sich unser Verlangen noch
mit Gefithlen mischt, ist es Gott nicht so nahe, als wenn es ganz behutsam
in der lauteren Tiefe des Geistes lebendig ist“ (106). ,Das liebende Ver-
langen eines lauteren Herzens . . . kann mit keinem Mittel und mit keiner
Methode erzwungen werden. Gott selbst bewirkt es ... Bemiihe dich,
stindig in dieser blinden, scheuen und frohen Sehnsucht der kontemplati-
ven Liebe zu verweilen“ (108) ... ,Du kannst dich ganz auf diese zarte
Regung der Liebe verlassen. Folge ihr, wo immer sie dich hinfihrt . . . Sie
wird dich zur Herrlichkeit des kommenden Lebens fihren®. Diese ,Liebe
ist die Mitte . . . Sie ist schlieBlich nichts anderes als die allerletzte person-
liche Bindung an Gott ... Dein Wille in Ubereinstimmung mit Gott . ..
ist das Wesen héchster Vollendung“ (109).



Zen und ,Die Wolke des Nichtwissens® 249

Die kontemplative Ubung des Verfassers der ,Wolke“ ist eindeutig
,intentional®. Sie halt eine Grundintention durch bis zum Ende. Der Wille,
»deine bedeutendste geistige Fahigkeit“, sammelt die Krafte zur Intention
der Liebe.

Die ,absolute Wirklichkeit“ in und durch Jesus Christus

Es geht dabei nicht um ,Eindringen in Inhalte“®, wie z. B. Lehrsétze oder
Bilder. Es geht um das liebende Eindringen in die Gestalt Jesu von Naza-
ret, des gekreuzigten Gottes und des Auferstandenen, ,in dem die Liebe
Gottes erschienen ist“. Es geht um den Inhalt schlechthin, um das Du Got-
tes fir den Menschen, um die tiefste Wirklichkeit, die Erlésung und Erfil-
lung fir die Welt bringt, um die letzte Ausgestaltung aller moglichen
Inhalte. Es erscheint mir nicht richtig, zu sagen: ,unter Ausblendung aller
Wahrnehmungen und Uberschreitung aller Denkvorgiange und Willens-
impulse“ geschehe ,das Einlassen in den Grund“? beim Verfasser der
Wolke. Es werden dabei nur die Wahrnehmungen und Willensimpulse
vergangener Stufen verlassen. Die ,,absolute Wirklichkeit* wird aber im
Bilde des Christus gesucht, durch ihn hindurch. Durdh ihn als die ,Tiir®
ist der christliche Kontemplative geschritten; Christus ist sein , Weg“. Auf
ihn als die , Wahrheit® ist er bezogen, auf das ,Reich Gottes® ist er pro-
grammiert. Dann erst begibt er sich in das Dunkel der , Wolke des Nicht-
wissens“, in die derselbe Gott ihn fiihrt. Er geht dabei vielleicht mit
Christus zuriick, holt mit ihm ein, was auf dem Wege zuriickblieb; er inte-
griert mit Christus, er liebt mit Christus. Es ist aber dieser Jesus Christus,
der den christlichen Mystiker davor bewahrt, in das Chaos, in das Unge-
staltete, in das Diesseits von Gut und Bose zuruckzufallen. Gott selbst
dringt auf diese Weise seinem Ziele zu, dem In-der-Liebe-Sein als Grund-
befindlichkeit der ganzen Schépfung, der Neuen Schopfung. Vielleicht kann
das ,absolute Sein“ sich dem Menschen nur insoweit als Liebe zur Person
zuwenden, als der Mensch — im Sinne des Verfassers der ,, Wolke“ — diese
Liebe ,ersehnt®, auf sie antwortet. Das ,ES“ mufl zum , Vater” hingeliebt
werden.

Gottes- und Nachstenliebe — frither und heute

Nun besteht das Liebesgebot aus zwei sich ,gleichen“ Aufforderungen,
aus zwei Brennpunkten der Liebe. Die Frage ist: Wie verhalten sich diese
zueinander? Erfahren wir die Zuordnung heute vielleicht ein wenig anders
als im 14. Jahrhundert?

8 Vorwort zur deutschen Ausgabe, 16. 7 Ebda., 16.



Elisabeth Ott 250

Es fallt zundchst auf, da es dem Verfasser der , Wolke* immer um das
Lieben geht, fast nie um das Geliebtwerden. Er kann lieben, insofern das
»Ankommende“ eben die ,in Jesus Christus erschienene Liebe Gottes“
ist, die antwortet auf die Sehnsucht des Menschen. Der Verfasser hat diese
Liebe erfahren. , Aus Liebe wihlte dich Gott aus allen anderen zu seinem
Freund“ (50). Es ist sogar eine bevorzugende Liebe, die er erfahren hat.
Seine Antwort ist die ,ungeteilte Aufmerksamkeit“ (50), das Ausgerichtet-
sein der ,ganzen Sehnsucht auf die letzte und hodhste Stufe, — die ich die
vollkommene genannt habe“ (49). Der Verfasser schreibt fiir Menschen, die
fest ,entschlossen sind, Christus in die tiefsten Tiefen der Kontemplation
zu folgen“ (47), fir solche, die zum auflergewdhnlichen® und ,vollkom-
menen® Leben berufen sind - fir die Freunde Gottes. Er glaubt an eine
»Rangordnung der Schpfung“ und dafl man ,seinen Platz“ darin erken-
nen mufl.

Zur Nachstenliebe heifit es: ,Ein wirklich kontemplativer Mensch teilt
seine Liebe nicht zwischen Gott und einem Geschopf. Er schuldet sie Gott
ganz“ (81). Dann erginzend: ,Diese Ubung der Liebe (zu Gott) gibt auch
Kraft zur Nachstenliebe“ (67). Will dieser Nachste aber nicht gerade als er
selbst geliebt werden? Liebte nicht Jesus Christus so? Er liebte ja auch nicht
aus den Kriften des Blutes — ,Diese sind meine Mutter und meine Briider*
(Mk 3, 34 parr) —, sondern mit der vollkommenen Liebe, die erkennt und
verwandelt.

Beim Verfasser der , Wolke* richten sich Verlangen, Sehnsucht, Auf-
merksamkeit gemdfl dem Wortlaut des ersten Gebotes zuerst auf Gott.
Aber, so fragen wir Heutigen, wie kénnte der Mensch Gott iiberhaupt in
dieser Weise lieben, wenn nicht ,in Christus“ den , Vater“? ,So, wie die
Welt wirklich beschaffen ist, legt sich der Glaube an den Teufel viel niher
als der an Gott“, heifit es bei J. Moltmann®. Das ist ibrigens auch das
»Dunkel® der ,Wolke“, dafl die Welt nicht , gottfarben ist und ,sich aus
ihr auf keines Gottes Existenz, Gerechtigkeit, Weisheit und Giite zuriidk-
schlieen 1dRt“®. Der Schopfer und der allmichtige Herr des Kosmos kann
angebetet, gefiirchtet, verehrt werden, aber ohne den ,gekreuzigten Gott“
nicht wirklich geliebt: ,,. . . aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, aus gan-
zem Gemiite, mit deiner ganzen Vernunft und mit allen deinen Kriften“
(Mk 12, 30).

Die Intention des Verfassers der , Wolke“ zielt auf die Begegnung mit
Gott. Begegnung als Liebe, als Neu-Erschaffung, als Fiille des Einsseins,
als Uberwindung der ,Urtrennung® durch die Siinde: ,Gott hat dich in
seiner Barmherzigkeit liebend neu erschaffen, dich sozusagen ,géttlich* eins

8 Der gekreuzigte Gott, Miinchen 1972, 205.
? Ebda., 205.



Zen und ,Die Wolke des Nichtwissens“ 251

gemacht mit ihm fir Zeit und Ewigkeit“ (181). Dabei finden sowohl die
Seele als auch — in einem geheimnisvollen Sinn —~ Gott ihre letzte Vollstan-
digkeit, Vollkommenheit, Ganzheit und Einheit.

Wie muf} unsere Kontemplation aber heute dem Liebesgebot geniigen?
Ist es erfiillt, wenn ich den Nachsten nur ,um Gottes willen“ liebe? Wird
dieser Nachste dabei in seinem Personkern getroffen und verwandelt?

Das Schicksal des inkarnierten Gottes ist in gewisser Weise in die Hande
des Menschen gegeben — auch sein Liebeswille. Der menschgewordene Gott
will dem Néchsten aus dem Sein des Jiingers ,lieben wie sich selbst“. Das
»Drauflen“, das vom Nachfolgenden in das Gottesbewufltsein hereinge-
nommen werden muf, ist auch der andere Mensch. Dabei ist der Nachste
dann nicht der, der ,im Grunde mit mir eins ist“, sondern gerade der an-
dere, den Gott durch mich als eben den anderen lieben will.

Aktives und kontemplatives Leben als Ganzheit der Liebe

Damit wire die Frage, aktives oder kontemplatives Leben, Maria oder
Martha, vielleicht neu beleuchtet. Die , Wolke“ nennt aktives Leben das,
»was beginnt und endet in diesem Leben“ (61). Dazu zdhlt aber nicht das
Leben der Mitmenschlichkeit und Liebe; dagegen spricht Jesus zu deutlich,
wenn er beim Gericht vor allem nach dem Tun fragt: die Liebe zum Nach-
sten soll ja ,nimmer aufhoren“. In der Endzeit wird deutlicher als je zuvor,
dafl Liebe zum Nachsten immer auch heifit: so wie um das eigene ewige
Heil auch um das des Néchsten sich bemihen. Kann man darum noch sagen,
man musse ,einzig Gott lieben“. Miifite man heute nicht differenzierter
sprechen? Ist Gott, den ich ,,einzig“ liebe, nicht zugleich in der Welt zu fin-
den, die Er liebt, in dem Schopfungsbereich, den Er durchdringen will mit
seiner Liebe? Vielleicht kann der Kontemplative heute nicht mehr so ein-
fach ausbrechen aus der Wirkungsreihe Gott — Jesus Christus — Jiinger -
Nichster? Vielleicht kann man heute nicht mehr denken wie der Verfasser
der ,Wolke“: ,In der Ewigkeit ist der Dienst am Nichsten nicht mehr ge-
fragt (78) oder: ,Das aktive Leben endet mit diesem Leben® oder ansté-
Riger: ,Die Geschopfe beldstigen ihn (den Kontemplativen) wie Ungezie-
fer, wenn er sich Gott zuwendet“ (86)? Vielleicht lebt der Mensch heute
—mehr als der Verfasser der , Wolke“ —in der Ganzheit des Doppelgebotes?
Vielleicht ist es ihm nicht mehr moglich, sein Herz einzig auf Gott zu rich-
ten ,und alles andere zu vergessen® (52), weil die anderen in ithm sind, an
ihm hingen? Vielleicht mufl in die Liebe zu Gott heute die Liebe zum
Nachsten unausweichlicher eingeschlossen — integriert — sein?

Auch Jesus Christus hat die Gottesndhe immer wieder an der Menschen-
ndhe erprobt; er hat die Gottesndhe zu den Menschen hingetragen. Jesus



Elisabeth Ott 252

ist nicht wie ein buddhistischer Meister in Versunkenheit gestorben, er hat
sich von den Menschen, die Hand an ihn legten, kreuzigen lassen. Er ist der
letzten Gottverlassenheit nicht ausgewichen, um der Menschen willen. Auch
Jesus hat in der ,Wolke des Nichtwissens“ am Kreuz gelitten und dabei
Gott und die Menschen geliebt. Er hat in der Wolke des Nichtwissens und
der Gottverlassenheit die Liebe zu den Menschen festgehalten. Sollte uns
die Nadhfolge nicht auch auf diesen Weg rufen?

So wie der Christ die Betrachtung aufgeben darf, ja muf, wenn er genug
betrachtet hat und zur Kontemplation gerufen wird, so mufl auch die kon-
templative Gottesliebe als eine ausschlieflliche Liebe zu Gott sich weiten,
wenn sie sich als echt erweisen soll, und den Mitmenschen mitsamt seiner
Welt umfassen. Eine solche Entwicklung ist ein Teil der Reifung im Glau-
ben, in der Liebe. Das Abgriindige offenbart sich ja am Widerstindlichen,
am Widrigen, am Zusammenstof} mit dem Ich des anderen, mit den in thm
wirkenden ,Maichten®. Es ist leichter, Gott, den Vollkommenen, zu lieben,
auch wenn er fern ist, als den so sichtbar unvollkommenen Nichsten. Dieser
Konfrontation darf der Kontemplative heute nicht ausweichen. Sein ver-
tiefter Kontakt mit der Wirklichkeit leidet an der erkannten Wirklichkeit,
auch des Néchsten. Dieser Nachste, den ich lieben soll auch als ,,Feind*, bin
ich mir auch selbst. Diesen Néchsten dennoch zu lieben, lieben zu wollen, ist
das Kreuz, das wir annehmen miissen. Marie de ’Incarnation, eine Mysti-
kerin des 17. Jahrhunderts, nennt das Ergebnis einer solchen Konfrontation
»den Aufstand der Leidenschaften in fortgeschrittenen Seelen“??, Sie hat
ihr kontemplatives, mystisch reich begnadetes Leben, dhnlich wie Therese
von Avila, beladen mit geistlichen und weltlichen Aufgaben gelebt.

Diesseits oder jenseits von Gut und Bose

Der Verfasser der ,, Wolke“ spricht immer wieder vom ,Herzen“, aber er
macht deutlich: ,Ich meine natiirlich nicht dein leibliches Herz, sondern
dein geistiges und innerstes Wollen“ (111). Die ,blinde Regung der Liebe*,
von der so oft die Rede ist, wohnt im , Herzen“. Aber diese Herz-Mitte, die
die Mitte der Mitten ist, bleibt im Gegensatz zum Zen unterschieden vom
Leib, von den Energien des Leiblichen. Heute hingegen meinen wir zu wis-
sen, dafl die Herzmitte ebenso die Erd-Leib-Bauch-Hara-Mitte wie die
Kopf-Vernunft-Geist-Himmels-Mitte umfafit. Das erst ist die ganzheit-
liche Menschenmitte. Das ,Herz* ist das Herz, von dem die Bibel spricht,
das Zentrum des ganzen Menschen, der Ort, wo ,der Schrei der Existenz®
laut wird. ,Hinter diesem Schrei steht das ganze Sein des Menschen. Wer so

10 Zeugnis bin ich dir, Marie de I'Incarnation, Luzern 1961, 229.



Zen und ,Die Wolke des Nichtwissens“ 253

betet, betet in der ganzen Hohe, Tiefe, Lange und Breite“ (95). ,Die Gnade
regt den Menschen an zu diesem Schrei aus der Tiefe, Hohe, Liange und
Breite seines Seins“ (96). Hier ist also die Kontaktstelle zur Liebe Gottes.
Aber auch ganz leibhaftig, nicht nur geistig! In seinem leiblichen Aspekt ist
dieses Herz das Herz der Herz- Jesu-Verehrung.

Die Hara-Erd-Mitte kennt im Unterschied zur christlichen Auffassung
nicht das Bose, nur das Lebensfeindliche. Hara-Wertung ist diesseits von
Gut und Base, Liebe jenseits. Im Christlichen geht es um die Geburt aus
» Wasser und Geist“. Es ist Jesu Herz, an das wir angeschlossen sind. Es ist
nicht ein- und dasselbe, ob ich mich aus meinem Herzen in sein Herz ,lasse®
oder ob ich mich immer fester im ,Hara“ griinde und da bleibe. Bei Lassalle
steht das Zitat: ,Das Zazen ist ein Gefiihl, so massiv, als ob das Sitzkissen
zum Erdball geworden sei und das Weltall den Unterleib ausfiille“11, Der
Unterschied springt in die Augen. Jeder Christ, der Zazen geiibt hat, weif§
auch, dafl sich da mit der Zeit eine Bewegung nach oben ergibt, dafl die
Herz-Mitte lebendig werden will als die Mitte der Mitten.

Die Kernproblematik, um die es bei allen Bemithungen um Einheit geht,
ist das Phdanomen des Bosen: diesseits oder jenseits von Gut und Bose lautet
die Frage. Das Bose annehmen, sich mit ihm arrangieren, oder es ,hassen®
(wie auch der Autor der , Wolke“), es erleiden und in Christus verwandeln.

Die ,Wolke“ setzt immer voraus, daff die auf Gott in Christus gerichtete
Liebe — von der die Rede ist —, gut, ja vollkommen sei. Er setzt voraus, dafl
der kontemplative Christ von Christus gelernt habe, was wahre Liebe ist.
Wir werden siindelos, insoweit wir lieben: ,Durch die schweigende Hin-
gabe der Liebe wird der Mensch wieder ganz und heil“ (54). Solche Liebe
ist jenseits von Versuchung und Entscheidung. Es ist erloste Liebe: , Wer
tief in der Kontemplation wurzelt, nimmt am erlésenden Leiden Christi
teil“, heifdt es (82). Er gibt sich ,in der kontemplativen Liebe fiir das Heil
all seiner Briider und Schwestern in der Menschheitsfamilie hin“ (83). Er
erleidet dabei, was der Autor der ,Wolke* das Leiden der Verwandlung
nennt.

Er erleidet ein ,tiefes, alles durchdringendes Leid. Daneben verblafit
jeder andere Kummer. Wer nicht nur erkennt, was er ist, sondern
wer dariiber hinaus seines tiefsten Seins gewahr wurde, der allein weif},
was wirkliches Leid ist . . . Ist dieses Leiden erfiillt von heiligem Verlangen
nach Gottes Heil, dann ist es richtig. Ohne dieses Verlangen kénnte kein
Mensch diese Qual durchhalten. Wiirde das kontemplative Gebet ihn nicht
starken, das Innewerden seines eigenen Seins wiirde ihn erschlagen . . . Das
Gewahrwerden seiner selbst erfiillt ihn wie mit etwas Ubelriechendem.

1 Zen-Meditation. Eine Einfiihrung. Benziger Verlag, Einsiedeln, o. J., 35.



Elisabeth Ott 254

Dieses iibelriechende Etwas muf} er hassen, verachten und wegrdumen. ..
Sooft er diesen Zustand wahrnimmt, bringt ihn dieses Leiden fast zur Ver-
zweiflung. Er weint, jammert, windet sich, flucht und schimpft iiber sich
selbst . .. Frither oder spater muf} jeder in irgendeiner Weise beides, das
Leiden und das Verlangen nach Befreiung, erfahren® (102 f.).

Diese Erkenntnis und das Leid, das sie bringt, mufl der Mensch durch-
stehen. Danach kommt der Trost, die Freude und das ,, Vergessen des eige-
nen Seins“. ,Dieses Leid ist notig und gut. Wer es durchstehen muf}, darf
sich gliicklich nennen . .. Sitze ruhig und entspannt da, dem tiefen Leid
ganz hingegeben“ (102). lautet die Anweisung zur Ubung.

Oder an anderer Stelle: ,Laf dich mit deinem ganzen Sein in die Wirk-
lichkeit ein, die mit dem Wort ,Siinde’ gemeint ist, ohne dich aber bei
bestimmten Siinden aufzuhalten® (98). ,, Wundere dich nicht, wenn du
schlieflich mit Abneigung an dich selbst denkst, weil du erkannt hast, was
die Siinde ist. Diese undurchlissige, ekelerregende Masse, die Siinde, ist
nichts anderes als du selbst . . . ist, was dich von Gott trennt“ (101). Das
Mafl an Wabhrheit, das der einzelne zu tragen hat, ist allerdings von Gott
verschieden grofl gemacht worden. ,Gott wird seine Freunde lehren, ent-
sprechend ihrer leiblichen und seelischen Kraft, diese Wahrheit zu ertra-
gen®“ (108). Dann geschieht Verwandlung. , Wenn du Gott besitzt, bist du
frei von Siinde ... Die Ubung der Liebe wird zuletzt alle Wurzeln des
Bosen in dir entfernen“, heift es zuerst (66). Spater ein wenig kritischer:
» Wende Gott dein Herz in dieser blinden Regung der Liebe zu und wie-
derhole bald ,Gott‘ und bald ,Siinde‘. Zu Gott willst du hin und von der
Siinde willst du fort“ (100).

Christliche Kontemplation bewirkt Selbsterkenntnis, und diese bewirkt
— anders als im Zen — den Hafl der Stinde. Mit der , Kontrolle der bosen
Neigungen® hat es begonnen, nun geht es um das Standhalten vor der tief-
sten Wahrheit des eigenen Seins. Der Autor beginnt mit einer Grund-
spannung von ,Stinde“ und ,Liebe”. Diese Grundspannung verscharft sich
dann im Verlaufe der Ubungen zur Wahrnehmung der ,ekelerregenden
Masse der Siinde“ und zugleich der Erkenntnis, dafl es nichts Hoheres in
der Welt gibt als den Menschen, der Gott liebt.

Sicher ist, daf gegen jeden, der sich dem allein Liebeswerten, dem , Gott,
in dem keine Finsternis ist“ (1 Joh 1, 5) zuwendet, die Méachte der Finster-
nis aufstehen. Ein Zeichen fiir die heilsgeschichtliche Situation, in der wir
zwischen dem Tod Christi und dem Ende der Zeit leben. Simone Weil
schreibt: ,Daher schliefit das Verlangen nach einem géanzlich reinen Guten
die Hinnahme des duflersten Ungliicks fiir einen selbst ein“!2. Das absolut

12 Schwerkraft und Gnade, Minchen 1954, 198.



Zen und ,Die Wolke des Nichtwissens“ 255

Gute des christlichen Gottes 6ffnet die Augen fiir das absolut Bése, Chri-
stus fiir den Antichrist — als Wirklichkeit, die immer schon eine Maglichkeit
war. Zen dagegen mochte vor die Scheidung in gut und bése zuriickgehen.
Zen-Erleuchtung ist ja nach Suzuki die Erfahrung Gottes, bevor Er sprach
~Es werde Licht“!

Eine Zeitgebundenheit des Autors der , Wolke“ kann man vielleicht in
der Art und Weise sehen, wie er iiber die Verantwortung des Menschen
gegeniiber der ,Erbsiinde® denkt. Er schreibt: ,Es wird vorkommen, daf§
dir pldtzlich ohne deine Einwilligung siindhafte Gedanken kommen. Da-
durch machst du dich nicht schuldig. Es ist einfach eine Folge der ,Erb-
siinde‘“ (64). Man kann den Gedanken nicht ganz loswerden, daf} er hier
das empfiehlt, was wir heute psychologisch , Verdringung“ nennen. Wir
haben aber gesehen, wie tief der Autor in sein eigenes Sein eindringt, wo
es praktisch um die Existenzerhellung geht. Theoretisch steht er wohl eben
im Denken seiner Zeit. Wir heute kénnen — mit Paulus — die Verantwor-
tung fiir unser Unbewufltes nicht zuriickweisen. Vielleicht ist heute der
kairés, dafl Gott im Menschen eben dieses Tiefste, Unbewufte, Unfafibare,
angehen und verwandeln will. Erbsiinde ist doch wohl - psychologisch
gesehen und als Psyche- Wirklichkeit heute entdeckt und gehandhabt — auch
das im Unbewuflten, vor allem dem kollektiven, verborgene Potential des
Bosen, die Erinnerung an das Geschehene und die versucherische Mog-
lichkeit des Nochnichtgeschehenen; die Moglichkeit des Negativen, des
Anti-Seins, der Anti-Materie entsprechend. Mit dieser Erbsiinde setzt sich
die Apokalypse auseinander. Tief im Menschheits- und Schépfungsgrund
anwesendes Siinde-Potential wird ,offenbar*.

Es sieht so aus, als ob mit dem Angebot der ostlichen Religionen an den
Christen sich fiir ihn die Moglichkeit ergdbe, diesen ganzen Prozef riick-
gangig zu machen in seinem Bewufitsein, und in seiner Psyche das ,Para-
dies zu wahlen, die vor-dualistische Einheit, oder noch einen Schritt weiter
zuriik in das Dunkel des Anfangs. Der Christ hingegen integriert alles
in die Christusférmigkeit, die Bezogenheit deutet auf den Gott, der da
»15t, war und kommt“ und die Vollendung in der Zukunft schenken wird.
Der Verfasser der ,Wolke“ 1dfit keinen Zweifel daran, was fiir ihn die
mystische ,Leere“ bedeutet. Es ist keine Leere an sich, sondern eine Leere
fiir, eine Leere als das Nicht-Haben dessen, worauf man zutiefst angelegt
ist.

sLeere“ und ,Nichts® hier und dort

»Leere“ und ,Nichts“ bedeuten also etwas anderes beim Verfasser der
»Wolke® als beim Zen. In der , Wolke“ heifit es: , Die tiefe Dunkelheit ist



Elisabeth Ott 256

in Wirklichkeit ein geistiges Licht, das die Menschen blendet ... (Nur)
unser oberflichliches Selbst . . . verspottet dieses Nichts als ,Leere ... Un-
ser wahres Selbst nennt es unermefiliche Fiille“ (132). Die Erfahrung sol-
chen Nidhts ist die iiberwiltigende Erfahrung des eigenen Gefallenseins:
»In dem Augenblick, da der Mensch dieses ,Nichts* erblickt, steigen alle
Siinden seines ganzen Lebens vor ihm auf. Kein boser Gedanke, kein
boses Wort, keine bose Tat bleibt verborgen. Geheimnisvoll und dunkel
sind sie in dieses ,Nichts‘ eingebrannt. Wohin er sich auch wendet, sie
stehen ihm immer vor Augen® (132). ,Manchmal erscheint dieser kurze
Blick auf die Siinde wie ein Blick in die Holle . . ., manchmal kommt ihm
dieses ,Nichts‘ vor wie ein himmlisches Paradies“ (133). Hier ist die diskur-
sive Vernunft unzulinglich. Das ,Nichts“, das die , Wolke* meint, 1lafit
als die ,Fiille des Lichts“ ein echtes Minus-Nichts (die ,Holle®, das eigene
Nichts-Sein, das Nicht-Lieben-Konnen) erkennen, dem aber ein Plus zuge-
ordnet ist: die Fiille der Liebe Gottes, das ,Paradies“ als , Gefiithl der
Freude und des Gutseins“ (133). ,Langsam begreift dann der Mensch, daf}
sein Leiden (im ,Dunkel der Wolke des Nichtwissens® und des Nicht-Lie-
bens) nicht die Holle, sondern Lauterung ist“ (133). Er kann dann mit dem
Verfasser der , Wolke® sagen: , Vergifl das ,Uberall und das ,Etwas‘. Sie
verblassen vor diesem gesegneten ,Nirgendwo’ und ,Nichts** (132). ,Ge-
segnet®, denn: ,Die innere Erfahrung dieses ,Nichts’ und ,Nirgends* ver-
wandelt die Liebe eines Menschen“ (132).

Das Nichts, in das der Kontemplative gerit, ist also ein anderes Nichts als
beim Zen: Siinde wird sichtbar, nicht Buddhaschaft erfahren als das ,in-
nerste Wesen®. Nicht ,Makyo“-Teufelchen, sondern das schlechthin abso-
lut Bése, der Teufel, wird offenbar. Was den Menschen rettet, ist seine
Sehnsudht: ,,Gott sicht nicht darauf, was du bist, noch was du warst, son-
dern was du sein mochtest” (141).

Diese Sehnsucht zieht den Kontemplativen hinan in das Dunkel der
. Wolke des Nichtwissens®: ,Bleibe immer in diesem ,Nichts*“ (182). Der
Ubende ist in einen Bereich jenseits seines menschlichen Wahrnehmungs-
und Erkenntnisvermdgens eingedrungen. Alles natiirliche Erkennen ist an
eine Grenze gestoflen, und der Kontemplative ist tiber diese Grenze hinaus
in die ,tiefe Dunkelheit®, wo ,keinerlei bewufites Erkennen mehr vorhan-
den ist“ (156), gelangt.

Es ist ein grundsétzlicher Unterschied zwischen dieser erfahrenen Dun-
kelheit (der Nacht, die dem Tag zugeordnet ist) und der ,Finsternis®, die
der Wirkungsbereich des Bosen ist und die mit Blindheit und Verstockung
zusammengehort. , Finsternis® ist da, wo ,das Licht nicht ergriffen” wurde.
Finsternis beruht also auf einer gegen Gott und sein ,Licht* gerichteten
Wahl, Es ist das Werk der finsteren Machte, diesen Unterschied zu ver-



Zen und ,Die Wolke des Nichtwissens® 257

wischen und zu negieren. Die Erfahrung des Dunkels der ,Wolke des
Nichtwissens® ist die Erfahrung der geschopflichen Grenze. Gerade in die-
ser Wolke ,brauchst du dich vor dem Satan nicht zu fiirchten® (91). Das
gehorsame Verweilen in der ,Dunkelheit” bewahrt vor der ,Finsternis®
als dem Bereich des Bosen. ,Dunkelheit” ist die Erfahrung des Menschen
vor dem ,blendenden Licht Gottes“; ,Finsternis“ ist das Selbstleuchten
des Geschopfes durch das gleiRende Licht des Luzifer.

In der ,Dunkelheit ,weifl der Mensch, dafl er nichts weifl“; aber er
weif} dariiberhinaus, daf} auch sein ,, Wissen® um Gottes Offenbarung noch
keine Erkenntnis Gottes im eigentlichen Sinne ist: ,Nur die Liebe kann thn
(Gott) wirklich erkennen® (53). Der Mensch ist ,befahigt (durch die Gna-
de), Gott in Liebe zu erfassen“ (53). Die Liebe ist die wahre Erkenntnis-
kraft: ,Wenn auch auf unterschiedliche Weise, kann ihn jeder kraft der
Liebe ganz erkennen® (53). , Verlange nur nach einem: Gott in Liebe zu
umfangen, den niemand durch Erkennen erfassen kann“ (132). Das Dunkel
der , Wolke des Nichtwissens“ hat den Mystiker nun eingehiillt. Er erfahrt,
was schon Mose erfahren hat — aber in Jesus Christus kann er den verbor-
genen Gott lieben. Die Liebe ist der ,Speer®, der durch die Wolke hin-
durchstofit.

Diese Liebe zeigt, dafl die tiefe Dunkelheit ,in Wirklichkeit ein geisti-
ges Licht ist, das den Menschen blendet® (132). Dieses blendende Licht wirft
auch auf den Bereich diesseits der Grenze seinen erhellenden Schein. In
diesem Licht (oder Dunkel) ,erblickt der Mensch seinen wahren Zustand®
(188), und er erkennt ,in diesem Dunkel alles in einem, das Wesen aller
korperlichen und geistigen Dinge, ohne die Aufmerksamkeit auf etwas im
einzelnen zu richten® (1382). Er erkennt das tiefere Wesen des Menschen
und der Welt; er gewinnt Selbsterkenntnis und Welterkenntnis.

Schliefllich erkennt er auch Gott ,,durch Nichterkennen®, ihm wird eine
»negative Erkenntnis Gottes® (134) zuteil. Er weifl nun, wer Gott nicht
ist. ,Im Nichts Gott erkennen®, heiflt beim Verfasser der ,, Wolke“ nicht,
daBl er Gott als Nichts erkennt. ,Nichts“ ist keine Aussage iiber das Wesen
Gottes oder den transzendenten Bereich, sondern Deutung der Erfahrung
des Menschen ,,auf der Grenze®, im Dunkel der , Wolke des Nichtswis-
sens“. Dem ,Nichts“ des Erkennens durch die menschliche Erkenntnis-
kraft ist ja die zureichende Erkenntniskraft der Liebe iibergeordnet. Was
aber die Liebe erfafit, ist nicht ,Nichts“, sondern wiederum Liebe.

Die Liebe — nicht die Leere oder die Erfahrung oder irgendetwas vor
und neben und unter ihr — durchstoflt die , Wolke des Nichtwissens® und
das ,Nichts“, vor denen die Vernunft als Erkenntniskraft kapituliert. Die
Liebe birgt in sich eine Dynamik, die die irdische Schwerkraft iiberwinden
und in das Schwerefeld der anderen Dimension, der Gottesliebe, fithren



Elisabeth Ott 258

kann. Sie ist eine Art Himmelsrakete, die die Kraft hat, auch das ,Leere®-
feld zu durchqueren. Die Liebe ist die einzige Gabe Gottes an den Men-
schen, die mit der Moglichkeit solchen Transzendierens ausgestattet ist.
Dies ist der Kern der Botschaft des Verfassers der ,Wolke des Nichtwis-
sens®.

Verschiedenartigkeit der Ziele

So ist auch das Ziel zu verstehen. Der Verfasser der ,Wolke* erstrebt
kein ,kosmisches Bewnfitsein“. Er weifl: , Auferhalb und darum seins-
maflig unter dir ist das gesamte Universum® (125). Was hitte der Mensch
also anderes mit einem ,kosmischen Bewufitsein“ gewonnen als die Ver-
suchung, sein zu wollen wie Gott?

Der ,ruhende Punkt“ (Johnston) ist nicht dasselbe wie der ,feurige
Pfeil“ (,Die Wolke des Nichtwissens“) der Liebe.

Entsprechend ist der Begriff der ,Loslosung“ verschieden. Der Verfasser
der , Wolke“ lost sich von ,allem, was nicht Gott ist*. Er ,totet* nicht die
Erfahrung Gottes, wenn sie ihm in Jesus Christus begegnet, wie es im Zen-
Spruch Buddha gilt. Er 16st sich nicht grundsétzlich von allem. Er will ,, ver-
figbar“ sein in Freiheit fiir das ,, Ziehen Gottes“, dem er in liebender Sehn-
sucht zugewandt ist.

Der Verfasser der , Wolke“ verwendet viel Mithe darauf, die mystische
»Pseudo-Erfahrung, die vom Satan ausgeht® und die ,, Jiinger des Anti-
Christ® (117) zu schildern. Ist es nur mittelalterliche Unaufgeklartheit,
wenn er sagt: ,Auch der Satan hat seine Kontemplativen“? Oder ist es die
Erfahrung eines Menschen ,in Christus“? Heute werden sicher auch ,die
Tiefen des Satans“ (Offbg 2, 24) offenbar. Vielleicht mufl der Kontempla-
tive mit Christus heute auch die Verlassenheit vom ,,Sein“ bestehen, d. h.
sich losen von den ambivalenten Tiefen des Seins, dem ambivalenten
»kosmischen Bewufitsein“, um das ,Reich Gottes gewinnen zu kénnen*.
Geht es nicht zuletzt um die ,miindige“ Kontemplation? Miindig aber ist
nach Paulus der ,Mensch, der den Weltelementen nicht als Sklave unter-
steht“ (Gal 4, 8). Mit Christus stirbt der Mensch den Weltelementen ab
(Kol 2, 20).

Zu bedenken ist auch noch das Verhiltnis der , Wolke“ zur Urangst
und zum Urschmerz. In den Tiefen des nun offenbar werdenden Unbe-
wuflten lauern sie, als der verdrangte Abgrund. Die dunklen Gotter wie
Loki und die verschlingende Kali sind Machte im Menschen. Wenn Angst,
wie Dogen, der Begrinder der Soto-Sekte, sagte, die Menschen treibe,
nach Erleuchtung zu suchen, so stimmt damit iiberein, was Jesvs sagt: ,In
der Welt habt ihr Angst“. Was Jesus anbietet, ist die getrostete Angst, die



Zen und ,,Die Wolke des Nichtwissens“ 259

Angst, die um ihre Relativitdt weifl. In der Satori-Erleuchtung erkennt
der Erleuchtete (und wird dadurch frei von der Angst): ,,Geist ist nichts
anderes denn Berge, Fliisse und die grofle weite Erde“:®. Das ist aber nur
die eine Seite der Wahrheit.

Man hat gesagt, die eigentliche Neurose unserer Zeit sei die Verdran-
gung dieser jetzt aufsteigenden Urangst und des Urschmerzes. Neurose
ist ja ,stets ein Ersatz fir legitimes Leiden® nach C. G. Jung. Es ist sicher
auch Geburts-Angst. Jesus dagegen sagt: ,Nur die vollkommene Liebe
treibt die Angst aus.“ In diesem Sinne konnte es keinen besseren Meister
der Kontemplation fiir die heutige Zeit geben als eben den Meister der
» Wolke“, der immer tiefer diese Liebe einiibt. Solche Urangst, solcher
Urschmerz kann nur mit Christus bestanden werden. Es ist wie bei einer
Materialpriifung in der Druckkammer: der Druck wird erhéht, die Bedin-
gungen werden hirter, alle verborgenen Risse und Spriinge werden offen-
bar. Der Christ lebt in der Grundspannung von radikaler Angst als be-
wufit gewordener kreatiirlicher Angst, dem ,Seufzen der Schépfung®,
und radikaler Hoffnung. Das ist etwas anderes als der Trost im Wahn
der ,Todlosigkeit. Der Verfasser der ,Wolke“ spricht nicht eigens von
»Angst“, aber in der Erfahrung der ,Hoélle“ ist sie wohl inbegriffen. Angst
als bewufite reine Nichts-als-Angst ist eine Erfahrung unserer Zeit. Es
gibt keinen besseren Weg auch fiir uns Heutige als eben die Kontempla-
tion, die sich in die Liebe eintibt. Im Angesicht des Todes wird nichts ande-
res standhalten.

Zusammenfassung

Wenn wir unterscheiden — und wir miissen unterscheiden als Christen —,
dann trennt den Verfasser der , Wolke®“ vom Zen die zentrale Intention zu
lieben, Gott zu lieben. Ebenso die Stellung zum Leib, den der Verfasser
der ,Wolke“ als nur vom Geist her in Ordnung kommend beurteilt. Wo
immer dieser Geist der Geist Gottes ist, stimmt der Ansatz. Anders ist es,
wo der Leib verstockt ist. Verschieden ist auch die Vorstellung vom tief-
sten Sein des Menschen, vom Bosen und von der Stinde. Schlief8lich haben
auch die Leere, das Nichts und die Zeit hier und dort eine wesentlich andere
Bedeutung.

Wir Heutigen unterscheiden uns aber auch in einigen Punkten von der
» Wolke“. Einmal darin, dafl das kollektive Unbewufite in unseren Er-
kenntnisbereich getreten ist. Ferner darin, dafl Weltverantwortung auf
uns lastet und Mitmenschlichkeit zu einer Lebensnotwendigkeit geworden

13°W. Johnston: Der ruhende Punkt, Freiburg 1974, 23.



Josef Sudbrack 260

ist. Endlich noch darin, dafl wir in gréflerer Gefahr sind, den Engel mit dem
allseitig schneidenden Flammenschwert am Paradieseseingang zu umge-
hen und so den heilsgeschichtlichen Weg nicht zu vollenden.

Dennoch: die Liebe, diese ,Revolution im Gottesbegriff“, verbindet uns
tber die Wandlung der Jahrhunderte hinweg mit der ,Wolke“, wenn
heute auch die Abwesenheit dieses liebenden Gottes vielleicht noch deut-
licher geworden ist. Diese Liebe aber ist in Jesus Christus ,erschienen®. In
ihm kommt ,das Umfassende® an als die Liebe Gottes, die zur Nachfolge
ruft auf den Weg des Gekreuzigten und Auferstandenen, den Weg der
Liebe unter den Bedingungen dieser unserer Weltzeit.

Meditative Erfahrung — zum anderen hin
Stufen und Schritte

Josef Sudbrack S, Miinchen

Meditation ist unser aller Anliegen. Der eine mag dieses Wort dafiir ge-
brauchen, der andere jenes; und viele wissen keine Benennung, besitzen
keine Ubung oder Technik, benutzten keine Vorlage und keine Hilfe —und
meditieren doch besser als wir anderen. An Worten sollte man sich nicht
stoflen. Das Anliegen in den Worten ist wichtiger.

Vorbemerkung tiber den Wortgebrauch

Und doch sind Worte nicht diberfliissig und nichtssagend. Deshalb mdge
eine Wort-Uberlegung den ersten Schritt in die Erfahrung vorbereiten.
Man hat z. B. Meditation mit , Weg nach innen® iibersetzt. Das wider-
spricht der Bedeutung des Wortes ,meditari“. Aber ist nicht auch der Sinn
des Wortes, wie es uns heute klingt, breiter als nur , Weg nach innen“? Vor
mir steht eine bunte Fotografie der berithmten spét-gotischen Statue: Jesus
mit seinem Lieblingsjiinger Johannes, der den Kopf in den Schof} des Mei-
sters neigt. Das ist christliche Meditation! Aber es ist nicht einfach ein
» Weg nach innen®, es ist ein Weg zwischen den beiden, vom Herrn zu
seinem Jiinger, und von Johannes zu Jesus. Es ist eine ,ekstatische Medi-





