
Elisabeth Ott 244 

Deshalb haben wir von der befreienden Chance gesprochen, die dem Zu- 
viel an Wörtern innewohnt. Wo nämlich die Aporie der Wörter nur als 
ausweglos empfunden wird, wo man diese Chance nicht wahrnimmt, da 
ist die christliche Erfahrung von Glaube, von Hoffnung, von Liebe nicht 
erreicht. 

Gerade das gebrochene Stammeln vom Glauben, vom Hoffen und vom 
Lieben sowie von manchem sonst läßt in der Vielfalt schwerer und leichter 
Wörter allein jenes Wort zur Sprache kommen, das Fleisch wurde. Als sol- 
ches aber ist es immer befreiende Verheißung und beglückende Zusage des 
Heils in Erfahrungen, die der Mensch allein als Sackgassen, als bedrük- 
kende Gefängnisse eigener Unfähigkeit empfinden müßte. Dürfen wir 
wirklich sagen: Ich glaube an Gott, an Jesus Christus, an den Geist; ich 
hoffe darauf, daß alles gut wird, daß mein Leben Sinn hat; ich liebe Gott, 
ich liebe den Nächsten? Dürfen wir es, ja müssen wir es immer wieder 
aussprechen - soviele Male, daß es uns zuviel scheint, mit sovielen Worten, 
daß es zuviel ist? Die Antwort des Christen heißt: Ja; ja, weil sein Heil 
in der Aporie menschlicher Grunderfahrungen aufgebrochen ist, und weil 
wir sie nur darum als Chance für uns sehen und deuten können. Immer 
mehr Worte zu machen, Wörter aneinanderzureihen, das haben Menschen 
schon seit je getan. Aber erst mit Jesus Christus wird in und durch das Soviel 
und Zuviel der Wörter jenes Wort hörbar, das der Wirklichkeit entspricht. 

Zen und •Die Wolke des Nichtwissens" 
Zum Verhältnis von östlicher und christlicher Meditation 

Elisabeth Ott, Neresheim 

Im Zusammenhang der Diskussion um das Verhältnis von östlicher und 
christlicher Mystik, speziell des Zen und der mystischen Überlieferung des 
christlichen Abendlandes, wird in den letzten Jahren oft jene berühmte 
Schrift eines unbekannten englischen Mystikers aus dem 14. Jahrhundert 
zitiert, die den Titel trägt •Die Wolke des Nichtwissens"'. Es ist beglückend, 

1 Kontemplative Meditation. Die Wolke des Nichtwissens. Einführung und Text von 
P. Dr. Willi Massa, Geleitwort von P. Dr. Enomiya-Lassalle, übersetzt von G. Willems. 



Zen und •Die Wolke des Nichtwissens" 245 

Übereinstimmungen zu entdecken, wo man früher nur Gegensätze zu erken- 
nen vermochte. Es ist aber ebenso beglückend, ja beglückender noch, die 
Ganzheit, die Fülle des Vollalters Christi als Ziel aufleuchten zu sehen auf 
dem vielleicht doch •schmalen" Weg ins Gottesreich. 

Mir scheint, als ob der Verfasser der •Wolke" kontemplative Menschen 
für heute ein langes Stück zu geleiten vermag. Da wir aber von einem 
anderen •Ort" aus starten, in einem anderen kairos stehen, müssen wir 
zwar die Hilfe dankbar annehmen, die die •Wolke" uns bietet, aber auch 
hin und wieder unseren eigenen Weg suchen. 

Rolle des Denkens - negativ und positiv 

Übereinstimmend mit der Zen-Übung und gültig als Korrektiv menschli- 
cher Fehlhaltung besonders unserer technisierten Zeit, ist die Art und 
Weise, wie die •Wolke" vom diskursiven Denken spricht. Es stört bei der 
Übung der Kontemplation, wenn es den Menschen auf eine für die Gottes- 
erkenntnis und Gotteserfahrung letztlich doch unzureichende Fähigkeit 
seiner Natur fixiert: •Unser Denken ist. .. nie völlig ungetrübt, und ohne 
Gottes Hilfe würde es uns in die Irre führen" (63). Die •Wolke" bezeugt 
aber zugleich mit der christlich-abendländischen Tradition, daß auch das 
Denken durchaus seine Berechtigung als Weg zur Gotteserkenntnis habe: 
die diskursive wie die intuitive Vernunft. Studium der Bibel, Betrachtung 
sind und bleiben notwendige Vorbereitung: •Wer zur Kontemplation 
strebt, sollte sich durch Studium, Betrachtung und Gebet darauf vorberei- 
ten Er soll lesen, betrachten, beten... Gottes Wort, ob geschrieben oder 
gesprochen, ist gleichsam ein Spiegel" (92). Das gleiche gilt für die Selbst- 
erkenntnis. Zwar wächst die •vollkommene Demut" nur aus der rechten, 
der •vollkommenen" Selbsteinschätzung (die wiederum aus der Gottes- 
erfahrung stammt), aber die •unvollkommene" Selbsteinschätzung, die 

Topos Taschenbuch 30. Matthias-Grünewald-Verlag, Mainz 1974. 141 S. Kart. DM 7,80. 
Die deutsche Übersetzung beruht leider nicht, wie S. 4 angekündigt, auf einer Edition 
(Originaltext), sondern auf einer der vielen neuenglischen Übertragungen und Interpre- 
tationen. Der Text war nämlich, entgegen der Bemerkung von S. 5, während der Refor- 
mationswirren nicht in Vergessenheit geraten, sondern lebte - wie die berühmte Ausgabe 
von D. A. Baker OSB (1575-1641) zeigt - und war einflußreich - wie man in den Anna- 
len der französischen Kontroversen um •amour pure" nachlesen kann. Die Deutung des 
vorliegenden Aufsatzes entspricht genau der wissenschaftlichen Untersuchung von C. S. 
Nieva This Transcending God, The Teaching of the Author of •he Cloud of Unknow- 
ing", London 1971. Schon der Titel •Dieser transzendierende Gott" zeigt den Gegensatz 
zur Zen-Ausdeutung: Der konkrete (This) Gott anstatt der leeren Seinserfahrung; der 
jenseitige (transcending), anstatt der immanente Gott. Im Buch selber findet sich eine 
vornehme, aber klare Auseinandersetzung mit W. Johnstons Untersuchung, The Mysti- 
cism of The Cloud of Unknowing, A modern Interpretation, 1967; vgl. GuL 41, 1968, 
396 f. (Red.) 



Elisabeth Ott 246 

aus der gewöhnlichen Lebenserfahrung erwächst, •sollte trotzdem geübt 
werden, da sie wertvoll ist" (68). •Ohne diese ist es gar nicht möglich, voll- 
kommene Demut zu erlangen" (69). •Keiner der sich wirklich kennt, dürfte 
mit der rechten Selbsteinschätzung Schwierigkeiten haben. Ein Zwiefaches 
müßte ihm aufgegangen sein. Erstens: der Verlust seiner Gottesnähe, seine 
Hilflosigkeit und Schwachheit als Folge der Erbsünde... Als Zweites: 
die alles überragende Liebe Gottes ... Angesichts einer solchen Liebe ... 
erschauert die Natur . .. Vor diesem Licht erblinden Engel und Heilige" 
(68). 

Die unvollkommene Selbsteinschätzung durch die •gewöhnliche Lebens- 
erfahrung" ist also Voraussetzung für die vollkommene Selbsteinschätzung 
durch die Erfahrung von Gottes Liebe. 

Eintritt in die •Wolke des Nichtwissens" 

Es ist deutlich geworden: der Mensch muß erst hören, sehen, vernehmen, 
was er mit Sinnen und Vernunft erkennen kann. Der Komputer Mensch muß 
gefüttert worden sein, die Richtung gewählt, ein Fundament gelegt. Vor 
allem bei der Betrachtung des Gotteswortes muß ein Sättigungsgrad erreicht 
worden sein, eine Quantität gespeichert, die dann zum Qualitätssprung 
führen kann, zu dem Willen nämlich, ins •Dunkel des Nichtwissens" ein- 
zutreten und dort zu warten und zu lieben. •Religion besteht in nichts ande- 
rem als in einem Hinblicken", sagt Simone Weil2, und die Liebe betreffend: 
•Man muß nur wissen, daß die Lrebe eine Richtung und nicht ein Zustand 
der Seele ist"3. 

Aus dem Dunkel der •Wolke des Nichtwissens" kann dann aber auch 
•plötzlich und intuitiv" Erkenntnis auftauchen. •Wer in der kontemplati- 
ven Versunkenheit geübt ist, . . . (dessen) Erkenntnisse tauchen spontan 
auf (94); sein Gebet wird immer mehr ein Schrei der Existenz, hinter dem 
das ganze Sein des Menschen steht" (95). 

Der Verfasser der •Wolke" meint also, daß man erst viel gedacht haben, 
den Denk-Weg im Rahmen der eigenen Möglichkeiten zu Ende gegangen 
sein muß, was noch nichts mit dem Rationalismus und der Kopflastigkeit 
der westlichen Welt zu tun hat, um das Denken als diskursives Denken im 
Bereich der Religiösen •lassen" zu dürfen. Gott will sich ja auch in unsere 
Denkfähigkeit •einseelen". Was der Mystiker •läßt", ist ja nicht die gute 
Gabe Gottes, sondern ihre Entfremdung zur Hybris, die an das Denken 
gerichteten unberechtigten Erwartungen. Noch einmal Simone Weil: •Das 

2 Das Unglück und die Gottesliebe, 215. 
3 Ebda., 133. 



Zen und •Die Wolke des Nichtwissens" 247 

Unbegriffene verbirgt das Unbegreifliche, und deshalb soll es beseitigt 
werden4". 

Die •Methode des kurzen Wortes", das •Verweilen in einem Wort", 
zeigt vor allem durch das Vokabular den Weg für den christlichen Kon- 
templativen. •Die Worte ,Sünde' und ,Gott' umfassen alles ... Sei nicht 
überrascht, daß ich diese kurzen Worte allen anderen vorziehe" (97). •Laß 
dich mit deinem ganzen Sein in die Wirklichkeit ein, die mit dem Wort 
... gemeint ist" (98). •Nimm dieses Wort so tief in dich hinein, daß es 
nicht verklingt, was auch kommen mag. .. Benutze es, um die Wolke des 
Dunkels über dir zu durchstoßen. Alle Zerstreuungen wehre damit ab . . ." 
(59). 

Liebende Sehnsucht in der •Wolke" 

Das •Nichtwissen" bezieht sich dann auch (und schließlich vor allem) auf 
die Liebe. Allen, die wirklich lieben, erscheint ihre Liebe gering: •Je mehr 
sie lieben, um so mehr verlangen sie danach zu lieben". Maria Magdalena 
war •krank vor Sehnsucht, weil sie unfähig war, so zu lieben, wie sie woll- 
te". Aber sie band •ihre Sehnsucht an diese Wolke des Nichtwissens und 
lernte Gott zu lieben, ohne ihn mit ihrem Verstand zu erkennen oder in 
wonnigen Gefühlen wahrzunehmen" (72). Der Kontemplative liebt also 
sozusagen in einer •Wolke des Nichtliebens". 

Auch diese Wolke - als das Nichthaben der Liebe wie zuvor der Erkennt- 
nis Gottes - durchzuckt immer wieder ein Blitz aus Gottes Liebe-Sein. 
•Vielleicht trifft dich dann ein Strahl seines göttlichen Lichtes, der die 
,Wolke des Nichtwissens' zwischen dir und ihm durchstößt. Während dein 
Inneres vor Liebe zu brennen scheint, läßt er dich etwas von dem unaus- 
sprechlichen Geheimnis seiner göttlichen Führung ahnen" (84). 

Worin der kontemplative Christ lebt, das ist die Sehnsucht, die liebende 
Sehnsucht; es ist die Liebe zur Liebe, zum Wirken der Liebe. •Diese Liebe 
zu lieben, heißt Gott lieben", sagt Paul Tillich5. 

Die liebende Sehnsucht bleibt aber - doch wohl im Gegensatz zur Zen- 
Ubung - eine bewußte Ausrichtung. Sie kommt als •Schrei der Existenz" 
(95) aus dem Kern der Person. In ihr ist die •Aufmerksamkeit gebündelt". 
Das Wort •Aufmerksamkeit" ist ja der genaue Ausdruck für das, was 
geschieht in der Übung: Aufmerksamkeit setzt ein Gegenüber, ein Du, 
ein Ziel voraus, dem ich voll, aus meiner Mitte, zugewandt bin; Sehnsucht 
als •Pfeil des Humanen" (Teilhard de Cardin), abgeschnellt aus der Mitte 
der Person. Dieses •blinde" Sichausstrecken bildet den Kern der Anwei- 
4 Schwerkraft und Gnade, München 1952, 235. 
5 Das Neue Sein, Stuttgart 1957, 19. 



Elisabeth Ott 248 

sungen, der immer neu umschrieben wird: •Verborgene Liebe", das 
•verborgene Wirken des Geistes im Innern wahrnehmen, das ständig zur 
Liebe drängt", •das Herz voll Vertrauen und Liebe Gott hinhalten" (51), 
•mit ganzem Verlangen und ganzer Aufmerksamkeit auf ihn ausgerichtet 
sein" (51), •die Liebe einzig auf Gott richten" (51), •reines Verlangen 
nach Gott" (52), das •Bestreben, einzig Gott zu lieben", •jeden Augenblick 
des Lebens nützen für die Liebe", •eine spontane Regung, die plötzlich 
wie ein Funke Gott entgegenspringt" (55), eine •blinde Regung, die einem 
offenen und hingegebenen Herzen entspringt" (55), und immer wieder: •die 
Übung der schweigenden Hingabe der Liebe", das •unverhüllte Verlan- 
gen", •das innere Heiligtum deines Strebens" (63). •Finde in allem das 
rechte Maß. In der Liebe aber sei maßlos". •Laß nur noch deine liebende 
Sehnsucht ruhig und gelassen, mutig und froh emporsteigen, um das Dun- 
kel über dir zu durchstoßen. Durchstoße diese dichte Wolke des Nicht- 
wissens mit dem Speer deiner liebenden Sehnsucht", ... •vertreibe die 
störenden Gedanken, indem du dich in liebender Sehnsucht Jesus zuwen- 
dest" (58), •hebe ganz einfach dein Herz in einer zarten Regung der 
Liebe zu Gott empor", ... •es genügt ein schlichtes einfaches Verlangen, 
eine Sehnsucht, die einzig auf ihn gerichtet ist" (59). (Zuletzt) •tritt der 
Mensch in die dunkle Wolke des Nichtwissens ein, wo er verborgen und 
allein seine ganze Liebe auf Gott richtet" (77 f.); •hier ersehnt der Mensch 
in brennendem Verlangen Gott einzig um seiner selbst willen" (62). •Laß 
es zu, daß Gott in dir das Verlangen entfacht und dich in dieser Wolke 
an sich zieht" (64). •Vielleicht trifft dich dann ein Strahl seines göttlichen 
Lichtes, der die ,Wolke des Nichtwissens' zwischen dir und ihm durch- 
stößt" (84). •Eine solche Sehnsucht... das Verlangen, ihn schon in diesem 
Leben zu schauen und soweit möglich zu verkosten ... ist wirklich Liebe" 
(88). Dann beim Fortschreiten der Übung: •Versuche das schreiende, gie- 
rige Verlangen deiner Seele zu zähmen und die Sehnsucht deines Herzens 
selbst vor Gott zu verstecken" (105). •Solange sich unser Verlangen noch 
mit Gefühlen mischt, ist es Gott nicht so nahe, als wenn es ganz behutsam 
in der lauteren Tiefe des Geistes lebendig ist" (106). •Das liebende Ver- 
langen eines lauteren Herzens ... kann mit keinem Mittel und mit keiner 
Methode erzwungen werden. Gott selbst bewirkt es ... Bemühe dich, 
ständig in dieser blinden, scheuen und frohen Sehnsucht der kontemplati- 
ven Liebe zu verweilen" (108) . .. •Du kannst dich ganz auf diese zarte 
Regung der Liebe verlassen. Folge ihr, wo immer sie dich hinführt... Sie 
wird dich zur Herrlichkeit des kommenden Lebens führen". Diese •Liebe 
ist die Mitte ... Sie ist schließlich nichts anderes als die allerletzte persön- 
liche Bindung an Gott... Dein Wille in Übereinstimmung mit Gott . .. 
ist das Wesen höchster Vollendung" (109). 



Zen und •Die Wolke des Nichtwissens" 249 

Die kontemplative Übung des Verfassers der •Wolke" ist eindeutig 
•intentional". Sie hält eine Grundintention durch bis zum Ende. Der Wille, 
•deine bedeutendste geistige Fähigkeit", sammelt die Kräfte zur Intention 
der Liebe. 

Die •absolute Wirklichkeit" in und durch Jesus Christus 

Es geht dabei nicht um •Eindringen in Inhalte"6, wie z. B. Lehrsätze oder 
Bilder. Es geht um das liebende Eindringen in die Gestalt Jesu von Naza- 
ret, des gekreuzigten Gottes und des Auferstandenen, •in dem die Liebe 
Gottes erschienen ist". Es geht um den Inhalt schlechthin, um das Du Got- 
tes für den Menschen, um die tiefste Wirklichkeit, die Erlösung und Erfül- 
lung für die Welt bringt, um die letzte Ausgestaltung aller möglichen 
Inhalte. Es erscheint mir nicht richtig, zu sagen: •unter Ausblendung aller 
Wahrnehmungen und Überschreitung aller Denkvorgänge und Willens- 
impulse" geschehe •das Einlassen in den Grund"7 beim Verfasser der 
Wolke. Es werden dabei nur die Wahrnehmungen und Willensimpulse 
vergangener Stufen verlassen. Die •absolute Wirklichkeit" wird aber im 
Bilde des Christus gesucht, durch ihn hindurch. Durch ihn als die •Tür" 
ist der christliche Kontemplative geschritten; Christus ist sein •Weg". Auf 
ihn als die •Wahrheit" ist er bezogen, auf das •Reich Gottes" ist er pro- 
grammiert. Dann erst begibt er sich in das Dunkel der •Wolke des Nicht- 
wissens", in die derselbe Gott ihn führt. Er geht dabei vielleicht mit 
Christus zurück, holt mit ihm ein, was auf dem Wege zurückblieb; er inte- 
griert mit Christus, er liebt mit Christus. Es ist aber dieser Jesus Christus, 
der den christlichen Mystiker davor bewahrt, in das Chaos, in das Unge- 
staltete, in das Diesseits von Gut und Böse zurückzufallen. Gott selbst 
drängt auf diese Weise seinem Ziele zu, dem In-der-Liebe-Sein als Grund- 
befindlichkeit der ganzen Schöpfung, der Neuen Schöpfung. Vielleicht kann 
das •absolute Sein" sich dem Menschen nur insoweit als Liebe zur Person 
zuwenden, als der Mensch - im Sinne des Verfassers der •Wolke" - diese 
Liebe •ersehnt", auf sie antwortet. Das •ES" muß zum •Vater" hingeliebt 
werden. 

Gottes- und Nächstenliebe - früher und heute 

Nun besteht das Liebesgebot aus zwei sich •gleichen" Aufforderungen, 
aus zwei Brennpunkten der Liebe. Die Frage ist: Wie verhalten sich diese 
zueinander? Erfahren wir die Zuordnung heute vielleicht ein wenig anders 
als im 14. Jahrhundert? 
6 Vorwort zur deutschen Ausgabe, 16. 7 Ebda., 16. 



Elisabeth Ott 250 

Es fällt zunächst auf, daß es dem Verfasser der •Wolke" immer um das 
Lieben geht, fast nie um das Geliebtwerden. Er kann lieben, insofern das 
•Ankommende" eben die •in Jesus Christus erschienene Liebe Gottes" 
ist, die antwortet auf die Sehnsucht des Menschen. Der Verfasser hat diese 
Liebe erfahren. •Aus Liebe wählte dich Gott aus allen anderen zu seinem 
Freund" (50). Es ist sogar eine bevorzugende Liebe, die er erfahren hat. 
Seine Antwort ist die •ungeteilte Aufmerksamkeit" (50), das Ausgerichtet- 
sein der •ganzen Sehnsucht auf die letzte und höchste Stufe, - die ich die 
vollkommene genannt habe" (49). Der Verfasser schreibt für Menschen, die 
fest •entschlossen sind, Christus in die tiefsten Tiefen der Kontemplation 
zu folgen" (47), für solche, die zum außergewöhnlichen" und •vollkom- 
menen" Leben berufen sind - für die Freunde Gottes. Er glaubt an eine 
•Rangordnung der Schöpfung" und daß man •seinen Platz" darin erken- 
nen muß. 

Zur Nächstenliebe heißt es: •Ein wirklich kontemplativer Mensch teilt 
seine Liebe nicht zwischen Gott und einem Geschöpf. Er schuldet sie Gott 
ganz" (81). Dann ergänzend: •Diese Übung der Liebe (zu Gott) gibt auch 
Kraft zur Nächstenliebe" (67). Will dieser Nächste aber nicht gerade als er 
selbst geliebt werden? Liebte nicht Jesus Christus so? Er liebte ja auch nicht 
aus den Kräften des Blutes - •Diese sind meine Mutter und meine Brüder" 
(Mk 3, 34 parr) -, sondern mit der vollkommenen Liebe, die erkennt und 
verwandelt. 

Beim Verfasser der •Wolke" richten sich Verlangen, Sehnsucht, Auf- 
merksamkeit gemäß dem Wortlaut des ersten Gebotes zuerst auf Gott. 
Aber, so fragen wir Heutigen, wie könnte der Mensch Gott überhaupt in 
dieser Weise lieben, wenn nicht •in Christus" den •Vater"? •So, wie die 
Welt wirklich beschaffen ist, legt sich der Glaube an den Teufel viel näher 
als der an Gott", heißt es bei J. Moltmann8. Das ist übrigens auch das 
•Dunkel" der •Wolke", daß die Welt nicht •gottfarben" ist und •sich aus 
ihr auf keines Gottes Existenz, Gerechtigkeit, Weisheit und Güte zurück- 
schließen läßt"9. Der Schöpfer und der allmächtige Herr des Kosmos kann 
angebetet, gefürchtet, verehrt werden, aber ohne den •gekreuzigten Gott" 
nicht wirklich geliebt: •.. . aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, aus gan- 
zem Gemüte, mit deiner ganzen Vernunft und mit allen deinen Kräften" 
(Mk 12, 30). 

Die Intention des Verfassers der •Wolke" zielt auf die Begegnung mit 
Gott. Begegnung als Liebe, als Neu-Erschaffung, als Fülle des Einsseins, 
als Überwindung der •Urtrennung" durch die Sünde: •Gott hat dich in 
seiner Barmherzigkeit liebend neu erschaffen, dich sozusagen ,göttlich' eins 
8 Der gekreuzigte Gott, München 1972, 205. 
• Ebda., 205. 



Zen und •Die Wolke des Nichtwissens" 251 

gemacht mit ihm für Zeit und Ewigkeit" (131). Dabei finden sowohl die 
Seele als auch - in einem geheimnisvollen Sinn - Gott ihre letzte Vollstän- 
digkeit, Vollkommenheit, Ganzheit und Einheit. 

Wie muß unsere Kontemplation aber heute dem Liebesgebot genügen? 
Ist es erfüllt, wenn ich den Nächsten nur •um Gottes willen" liebe? Wird 
dieser Nächste dabei in seinem Personkern getroffen und verwandelt? 

Das Schicksal des inkarnierten Gottes ist in gewisser Weise in die Hände 
des Menschen gegeben - auch sein Liebeswille. Der menschgewordene Gott 
will dem Nächsten aus dem Sein des Jüngers •lieben wie sich selbst". Das 
•Draußen", das vom Nachfolgenden in das Gottesbewußtsein hereinge- 
nommen werden muß, ist auch der andere Mensch. Dabei ist der Nächste 
dann nicht der, der •im Grunde mit mir eins ist", sondern gerade der an- 
dere, den Gott durch mich als eben den anderen lieben will. 

Aktives und kontemplatives Leben als Ganzheit der Liebe 

Damit wäre die Frage, aktives oder kontemplatives Leben, Maria oder 
Martha, vielleicht neu beleuchtet. Die •Wolke" nennt aktives Leben das, 
•was beginnt und endet in diesem Leben" (61). Dazu zählt aber nicht das 
Leben der Mitmenschlichkeit und Liebe; dagegen spricht Jesus zu deutlich, 
wenn er beim Gericht vor allem nach dem Tun fragt: die Liebe zum Näch- 
sten soll ja •nimmer aufhören". In der Endzeit wird deutlicher als je zuvor, 
daß Liebe zum Nächsten immer auch heißt: so wie um das eigene ewige 
Heil auch um das des Nächsten sich bemühen. Kann man darum noch sagen, 
man müsse •einzig Gott lieben". Müßte man heute nicht differenzierter 
sprechen? Ist Gott, den ich •einzig" liebe, nicht zugleich in der Welt zu fin- 
den, die Er liebt, in dem Schöpfungsbereich, den Er durchdringen will mit 
seiner Liebe? Vielleicht kann der Kontemplative heute nicht mehr so ein- 
fach ausbrechen aus der Wirkungsreihe Gott - Jesus Christus - Jünger - 
Nächster? Vielleicht kann man heute nicht mehr denken wie der Verfasser 
der •Wolke": •In der Ewigkeit ist der Dienst am Nächsten nicht mehr ge- 
fragt" (78) oder: •Das aktive Leben endet mit diesem Leben" oder anstö- 
ßiger: •Die Geschöpfe belästigen ihn (den Kontemplativen) wie Ungezie- 
fer, wenn er sich Gott zuwendet" (86)? Vielleicht lebt der Mensch heute 
- mehr als der Verfasser der • Wolke" - in der Ganzheit des Doppelgebotes? 
Vielleicht ist es ihm nicht mehr möglich, sein Herz einzig auf Gott zu rich- 
ten •und alles andere zu vergessen" (52), weil die anderen in ihm sind, an 
ihm hängen? Vielleicht muß in die Liebe zu Gott heute die Liebe zum 
Nächsten unausweichlicher eingeschlossen - integriert • sein? 

Auch Jesus Christus hat die Gottesnähe immer wieder an der Menschen- 
nähe erprobt; er hat die Gottesnähe zu den Menschen hingetragen. Jesus 



Elisabeth Ott 252 

ist nicht wie ein buddhistischer Meister in Versunkenheit gestorben, er hat 
sich von den Menschen, die Hand an ihn legten, kreuzigen lassen. Er ist der 
letzten Gottverlassenheit nicht ausgewichen, um der Menschen willen. Auch 
Jesus hat in der •Wolke des Nichtwissens" am Kreuz gelitten und dabei 
Gott und die Menschen geliebt. Er hat in der Wolke des Nichtwissens und 
der Gottverlassenheit die Liebe zu den Menschen festgehalten. Sollte uns 
die Nachfolge nicht auch auf diesen Weg rufen? 

So wie der Christ die Betrachtung aufgeben darf, ja muß, wenn er genug 
betrachtet hat und zur Kontemplation gerufen wird, so muß auch die kon- 
templative Gottesliebe als eine ausschließliche Liebe zu Gott sich weiten, 
wenn sie sich als echt erweisen soll, und den Mitmenschen mitsamt seiner 
Welt umfassen. Eine solche Entwicklung ist ein Teil der Reifung im Glau- 
ben, in der Liebe. Das Abgründige offenbart sich ja am Widerständlichen, 
am Widrigen, am Zusammenstoß mit dem Ich des anderen, mit den in ihm 
wirkenden •Mächten". Es ist leichter, Gott, den Vollkommenen, zu lieben, 
auch wenn er fern ist, als den so sichtbar unvollkommenen Nächsten. Dieser 
Konfrontation darf der Kontemplative heute nicht ausweichen. Sein ver- 
tiefter Kontakt mit der Wirklichkeit leidet an der erkannten Wirklichkeit, 
auch des Nächsten. Dieser Nächste, den ich lieben soll auch als •Feind", bin 
ich mir auch selbst. Diesen Nächsten dennoch zu lieben, lieben zu wollen, ist 
das Kreuz, das wir annehmen müssen. Marie de l'Incarnation, eine Mysti- 
kerin des 17. Jahrhunderts, nennt das Ergebnis einer solchen Konfrontation 
•den Aufstand der Leidenschaften in fortgeschrittenen Seelen"10. Sie hat 
ihr kontemplatives, mystisch reich begnadetes Leben, ähnlich wie Therese 
von Avila, beladen mit geistlichen und weltlichen Aufgaben gelebt. 

Diesseits oder jenseits von Gut und Böse 

Der Verfasser der •Wolke" spricht immer wieder vom •Herzen", aber er 
macht deutlich: •Ich meine natürlich nicht dein leibliches Herz, sondern 
dein geistiges und innerstes Wollen" (111). Die •blinde Regung der Liebe", 
von der so oft die Rede ist, wohnt im •Herzen". Aber diese Herz-Mitte, die 
die Mitte der Mitten ist, bleibt im Gegensatz zum Zen unterschieden vom 
Leib, von den Energien des Leiblichen. Heute hingegen meinen wir zu wis- 
sen, daß die Herzmitte ebenso die Erd-Leib-Bauch-Hara-Mitte wie die 
Kopf-Vernunft-Geist-Himmels-Mitte umfaßt. Das erst ist die ganzheit- 
liche Menschenmitte. Das •Herz" ist das Herz, von dem die Bibel spricht, 
das Zentrum des ganzen Menschen, der Ort, wo •der Schrei der Existenz" 
laut wird. •Hinter diesem Schrei steht das ganze Sein des Menschen. Wer so 

Zeugnis bin ich dir, Marie de l'Incarnation, Luzern 1961, 229. 



Zen und •Die Wolke des Nichtwissens" 253 

betet, betet in der ganzen Höhe, Tiefe, Länge und Breite" (95). •Die Gnade 
regt den Menschen an zu diesem Schrei aus der Tiefe, Höhe, Länge und 
Breite seines Seins" (96). Hier ist also die Kontaktstelle zur Liebe Gottes. 
Aber auch ganz leibhaftig, nicht nur geistig! In seinem leiblichen Aspekt ist 
dieses Herz das Herz der Herz-Jesu-Verehrung. 

Die Hara-Erd-Mitte kennt im Unterschied zur christlichen Auffassung 
nicht das Böse, nur das Lebensfeindliche. Hara-Wertung ist diesseits von 
Gut und Böse, Liebe jenseits. Im Christlichen geht es um die Geburt aus 
•Wasser und Geist". Es ist Jesu Herz, an das wir angeschlossen sind. Es ist 
nicht ein- und dasselbe, ob ich mich aus meinem Herzen in sein Herz •lasse" 
oder ob ich mich immer fester im •Hara" gründe und da bleibe. Bei Lassalle 
steht das Zitat: •Das Zazen ist ein Gefühl, so massiv, als ob das Sitzkissen 
zum Erdball geworden sei und das Weltall den Unterleib ausfülle"11. Der 
Unterschied springt in die Augen. Jeder Christ, der Zazen geübt hat, weiß 
auch, daß sich da mit der Zeit eine Bewegung nach oben ergibt, daß die 
Herz-Mitte lebendig werden will als die Mitte der Mitten. 

Die Kernproblematik, um die es bei allen Bemühungen um Einheit geht, 
ist das Phänomen des Bösen: diesseits oder jenseits von Gut und Böse lautet 
die Frage. Das Böse annehmen, sich mit ihm arrangieren, oder es •hassen" 
(wie auch der Autor der •Wolke"), es erleiden und in Christus verwandeln. 

Die •Wolke" setzt immer voraus, daß die auf Gott in Christus gerichtete 
Liebe - von der die Rede ist -, gut, ja vollkommen sei. Er setzt voraus, daß 
der kontemplative Christ von Christus gelernt habe, was wahre Liebe ist. 
Wir werden sündelos, insoweit wir lieben: •Durch die schweigende Hin- 
gabe der Liebe wird der Mensch wieder ganz und heil" (54). Solche Liebe 
ist jenseits von Versuchung und Entscheidung. Es ist erlöste Liebe: •Wer 
tief in der Kontemplation wurzelt, nimmt am erlösenden Leiden Christi 
teil", heißt es (82). Er gibt sich •in der kontemplativen Liebe für das Heil 
all seiner Brüder und Schwestern in der Menschheitsfamilie hin" (83). Er 
erleidet dabei, was der Autor der •Wolke" das Leiden der Verwandlung 
nennt. 

Er erleidet ein •tiefes, alles durchdringendes Leid. Daneben verblaßt 
jeder andere Kummer. Wer nicht nur erkennt, was er ist, sondern 
wer darüber hinaus seines tiefsten Seins gewahr wurde, der allein weiß, 
was wirkliches Leid ist. . . Ist dieses Leiden erfüllt von heiligem Verlangen 
nach Gottes Heil, dann ist es richtig. Ohne dieses Verlangen könnte kein 
Mensch diese Qual durchhalten. Würde das kontemplative Gebet ihn nicht 
stärken, das Innewerden seines eigenen Seins würde ihn erschlagen ... Das 
Gewahrwerden seiner selbst erfüllt ihn wie mit etwas Übelriechendem. 

11 Zen-Meditation. Eine Einführung. Benziger Verlag, Einsiedeln, o. J., 35. 



Elisabeth Ott 254 

Dieses übelriechende Etwas muß er hassen, verachten und wegräumen . .. 
Sooft er diesen Zustand wahrnimmt, bringt ihn dieses Leiden fast zur Ver- 
zweiflung. Er weint, jammert, windet sich, flucht und schimpft über sich 
selbst. .. Früher oder später muß jeder in irgendeiner Weise beides, das 
Leiden und das Verlangen nach Befreiung, erfahren" (102 f.). 

Diese Erkenntnis und das Leid, das sie bringt, muß der Mensch durch- 
stehen. Danach kommt der Trost, die Freude und das •Vergessen des eige- 
nen Seins". •Dieses Leid ist nötig und gut. Wer es durchstehen muß, darf 
sich glücklich nennen. .. Sitze ruhig und entspannt da, dem tiefen Leid 
ganz hingegeben" (102). lautet die Anweisung zur Übung. 

Oder an anderer Stelle: •Laß dich mit deinem ganzen Sein in die Wirk- 
lichkeit ein, die mit dem Wort ,Sünde' gemeint ist, ohne dich aber bei 
bestimmten Sünden aufzuhalten" (98). •Wundere dich nicht, wenn du 
schließlich mit Abneigung an dich selbst denkst, weil du erkannt hast, was 
die Sünde ist. Diese undurchlässige, ekelerregende Masse, die Sünde, ist 
nichts anderes als du selbst.. . ist, was dich von Gott trennt" (101). Das 
Maß an Wahrheit, das der einzelne zu tragen hat, ist allerdings von Gott 
verschieden groß gemacht worden. •Gott wird seine Freunde lehren, ent- 
sprechend ihrer leiblichen und seelischen Kraft, diese Wahrheit zu ertra- 
gen" (103). Dann geschieht Verwandlung. •Wenn du Gott besitzt, bist du 
frei von Sünde .. . Die Übung der Liebe wird zuletzt alle Wurzeln des 
Bösen in dir entfernen", heißt es zuerst (66). Später ein wenig kritischer: 
•Wende Gott dein Herz in dieser blinden Regung der Liebe zu und wie- 
derhole bald ,Gott' und bald ,Sünde'. Zu Gott willst du hin und von der 
Sünde willst du fort" (100). 

Christliche Kontemplation bewirkt Selbsterkenntnis, und diese bewirkt 
- anders als im Zen - den Haß der Sünde. Mit der •Kontrolle der bösen 
Neigungen" hat es begonnen, nun geht es um das Standhalten vor der tief- 
sten Wahrheit des eigenen Seins. Der Autor beginnt mit einer Grund- 
spannung von •Sünde" und •Liebe". Diese Grundspannung verschärft sich 
dann im Verlaufe der Übungen zur Wahrnehmung der •ekelerregenden 
Masse der Sünde" und zugleich der Erkenntnis, daß es nichts Höheres in 
der Welt gibt als den Menschen, der Gott liebt. 

Sicher ist, daß gegen jeden, der sich dem allein Liebeswerten, dem •Gott, 
in dem keine Finsternis ist" (1 Joh 1, 5) zuwendet, die Mächte der Finster- 
nis aufstehen. Ein Zeichen für die heilsgeschichtliche Situation, in der wir 
zwischen dem Tod Christi und dem Ende der Zeit leben. Simone Weil 
schreibt: •Daher schließt das Verlangen nach einem gänzlich reinen Guten 
die Hinnahme des äußersten Unglücks für einen selbst ein"12. Das absolut 

12 Schwerkraft und Gnade, München 1954, 198. 



Zen und •Die Wolke des Nichtwissens" 255 

Gute des christlichen Gottes öffnet die Augen für das absolut Böse, Chri- 
stus für den Antichrist - als Wirklichkeit, die immer schon eine Möglichkeit 
war. Zen dagegen möchte vor die Scheidung in gut und böse zurückgehen. 
Zen-Erleuchtung ist ja nach Suzuki die Erfahrung Gottes, bevor Er sprach 
•Es werde Licht"! 

Eine Zeitgebundenheit des Autors der •Wolke" kann man vielleicht in 
der Art und Weise sehen, wie er über die Verantwortung des Menschen 
gegenüber der •Erbsünde" denkt. Er schreibt: •Es wird vorkommen, daß 
dir plötzlich ohne deine Einwilligung sündhafte Gedanken kommen. Da- 
durch machst du dich nicht schuldig. Es ist einfach eine Folge der .Erb- 
sünde'" (64). Man kann den Gedanken nicht ganz loswerden, daß er hier 
das empfiehlt, was wir heute psychologisch •Verdrängung" nennen. Wir 
haben aber gesehen, wie tief der Autor in sein eigenes Sein eindringt, wo 
es praktisch um die Existenzerhellung geht. Theoretisch steht er wohl eben 
im Denken seiner Zeit. Wir heute können - mit Paulus - die Verantwor- 
tung für unser Unbewußtes nicht zurückweisen. Vielleicht ist heute der 
kairos, daß Gott im Menschen eben dieses Tiefste, Unbewußte, Unfaßbare, 
angehen und verwandeln will. Erbsünde ist doch wohl - psychologisch 
gesehen und als Psyche-Wirklichkeit heute entdeckt und gehandhabt - auch 
das im Unbewußten, vor allem dem kollektiven, verborgene Potential des 
Bösen, die Erinnerung an das Geschehene und die versucherische Mög- 
lichkeit des Nochnichtgeschehenen; die Möglichkeit des Negativen, des 
Anti-Seins, der Anti-Materie entsprechend. Mit dieser Erbsünde setzt sich 
die Apokalypse auseinander. Tief im Menschheits- und Schöpfungsgrund 
anwesendes Sünde-Potential wird •offenbar". 

Es sieht so aus, als ob mit dem Angebot der östlichen Religionen an den 
Christen sich für ihn die Möglichkeit ergäbe, diesen ganzen Prozeß rück- 
gängig zu machen in seinem Bewußtsein, und in seiner Psyche das •Para- 
dies" zu wählen, die vor-dualistische Einheit, oder noch einen Schritt weiter 
zurück in das Dunkel des Anfangs. Der Christ hingegen integriert alles 
in die Christusförmigkeit, die Bezogenheit deutet auf den Gott, der da 
•ist, war und kommt" und die Vollendung in der Zukunft schenken wird. 
Der Verfasser der •Wolke" läßt keinen Zweifel daran, was für ihn die 
mystische •Leere" bedeutet. Es ist keine Leere an sich, sondern eine Leere 
für, eine Leere als das Nicht-Haben dessen, worauf man zutiefst angelegt 
ist. 

•Leere" und •Nichts" hier und dort 

•Leere" und •Nichts" bedeuten also etwas anderes beim Verfasser der 
•Wolke" als beim Zen. In der •Wolke" heißt es: •Die tiefe Dunkelheit ist 



Elisabeth Ott 256 

in Wirklichkeit ein geistiges Licht, das die Menschen blendet... (Nur) 
unser oberflächliches Selbst... verspottet dieses Nichts als .Leere'.. . Un- 
ser wahres Selbst nennt es unermeßliche Fülle" (132). Die Erfahrung sol- 
chen Nichts ist die überwältigende Erfahrung des eigenen Gefallenseins: 
•In dem Augenblick, da der Mensch dieses ,Nichts' erblickt, steigen alle 
Sünden seines ganzen Lebens vor ihm auf. Kein böser Gedanke, kein 
böses Wort, keine böse Tat bleibt verborgen. Geheimnisvoll und dunkel 
sind sie in dieses ,Nichts' eingebrannt. Wohin er sich auch wendet, sie 
stehen ihm immer vor Augen" (132). •Manchmal erscheint dieser kurze 
Blick auf die Sünde wie ein Blick in die Hölle ..., manchmal kommt ihm 
dieses ,Nichts' vor wie ein himmlisches Paradies" (133). Hier ist die diskur- 
sive Vernunft unzulänglich. Das •Nichts", das die •Wolke" meint, läßt 
als die •Fülle des Lichts" ein echtes Minus-Nichts (die •Hölle", das eigene 
Nichts-Sein, das Nicht-Lieben-Können) erkennen, dem aber ein Plus zuge- 
ordnet ist: die Fülle der Liebe Gottes, das •Paradies" als •Gefühl der 
Freude und des Gutseins" (133). •Langsam begreift dann der Mensch, daß 
sein Leiden (im •Dunkel der Wolke des Nichtwissens" und des Nicht-Lie- 
bens) nicht die Hölle, sondern Läuterung ist" (133). Er kann dann mit dem 
Verfasser der •Wolke" sagen: •Vergiß das ,OberalF und das ,Etwas'. Sie 
verblassen vor diesem gesegneten ,Nirgendwo' und .Nichts'" (132). •Ge- 
segnet", denn: •Die innere Erfahrung dieses ,Nichts' und ,Nirgends' ver- 
wandelt die Liebe eines Menschen" (132). 

Das Nichts, in das der Kontemplative gerät, ist also ein anderes Nichts als 
beim Zen: Sünde wird sichtbar, nicht Buddhaschaft erfahren als das •in- 
nerste Wesen". Nicht •Makyo"-Teufelchen, sondern das schlechthin abso- 
lut Böse, der Teufel, wird offenbar. Was den Menschen rettet, ist seine 
Sehnsucht: •Gott sieht nicht darauf, was du bist, noch was du warst, son- 
dern was du sein möchtest" (141). 

Diese Sehnsucht zieht den Kontemplativen hinan in das Dunkel der 
•Wolke des Nichtwissens": •Bleibe immer in diesem .Nichts'" (132). Der 
Übende ist in einen Bereich jenseits seines menschlichen Wahrnehmungs- 
und Erkenntnisvermögens eingedrungen. Alles natürliche Erkennen ist an 
eine Grenze gestoßen, und der Kontemplative ist über diese Grenze hinaus 
in die •tiefe Dunkelheit", wo •keinerlei bewußtes Erkennen mehr vorhan- 
den ist" (156), gelangt. 

Es ist ein grundsätzlicher Unterschied zwischen dieser erfahrenen Dun- 
kelheit (der Nacht, die dem Tag zugeordnet ist) und der •Finsternis", die 
der Wirkungsbereich des Bösen ist und die mit Blindheit und Verstockung 
zusammengehört. •Finsternis" ist da, wo •das Licht nicht ergriffen" wurde. 
Finsternis beruht also auf einer gegen Gott und sein •Licht" gerichteten 
Wahl. Es ist das Werk der finsteren Mächte, diesen Unterschied zu ver- 



Zen und •Die Wolke des Nichtwissens" 257 

wischen und zu negieren. Die Erfahrung des Dunkels der •Wolke des 
Nichtwissens" ist die Erfahrung der geschöpflichen Grenze. Gerade in die- 
ser Wolke •brauchst du dich vor dem Satan nicht zu fürchten" (91). Das 
gehorsame Verweilen in der •Dunkelheit" bewahrt vor der •Finsternis" 
als dem Bereich des Bösen. •Dunkelheit" ist die Erfahrung des Menschen 
vor dem •blendenden Licht Gottes"; •Finsternis" ist das Selbstleuchten 
des Geschöpfes durch das gleißende Licht des Luzifer. 

In der •Dunkelheit" •weiß der Mensch, daß er nichts weiß"; aber er 
weiß darüberhinaus, daß auch sein •Wissen" um Gottes Offenbarung noch 
keine Erkenntnis Gottes im eigentlichen Sinne ist: •Nur die Liebe kann ihn 
(Gott) wirklich erkennen" (53). Der Mensch ist •befähigt (durch die Gna- 
de), Gott in Liebe zu erfassen" (53). Die Liebe ist die wahre Erkenntnis- 
kraft: •Wenn auch auf unterschiedliche Weise, kann ihn jeder kraft der 
Liebe ganz erkennen" (53). •Verlange nur nach einem: Gott in Liebe zu 
umfangen, den niemand durch Erkennen erfassen kann" (132). Das Dunkel 
der •Wolke des Nichtwissens" hat den Mystiker nun eingehüllt. Er erfährt, 
was schon Mose erfahren hat - aber in Jesus Christus kann er den verbor- 
genen Gott lieben. Die Liebe ist der •Speer", der durch die Wolke hin- 
durchstößt. 

Diese Liebe zeigt, daß die tiefe Dunkelheit •in Wirklichkeit ein geisti- 
ges Licht ist, das den Menschen blendet" (132). Dieses blendende Licht wirft 
auch auf den Bereich diesseits der Grenze seinen erhellenden Schein. In 
diesem Licht (oder Dunkel) •erblickt der Mensch seinen wahren Zustand" 
(133), und er erkennt •in diesem Dunkel alles in einem, das Wesen aller 
körperlichen und geistigen Dinge, ohne die Aufmerksamkeit auf etwas im 
einzelnen zu richten" (132). Er erkennt das tiefere Wesen des Menschen 
und der Welt; er gewinnt Selbsterkenntnis und Welterkenntnis. 

Schließlich erkennt er auch Gott •durch Nichterkennen", ihm wird eine 
•negative Erkenntnis Gottes" (134) zuteil. Er weiß nun, wer Gott nicht 
ist. •Im Nichts Gott erkennen", heißt beim Verfasser der •Wolke" nicht, 
daß er Gott als Nichts erkennt. •Nichts" ist keine Aussage über das Wesen 
Gottes oder den transzendenten Bereich, sondern Deutung der Erfahrung 
des Menschen •auf der Grenze", im Dunkel der •Wolke des Nichtswis- 
sens". Dem •Nichts" des Erkennens durch die menschliche Erkenntnis- 
kraft ist ja die zureichende Erkenntniskraft der Liebe übergeordnet. Was 
aber die Liebe erfaßt, ist nicht •Nichts", sondern wiederum Liebe. 

Die Liebe - nicht die Leere oder die Erfahrung oder irgendetwas vor 
und neben und unter ihr - durchstößt die •Wolke des Nichtwissens" und 
das •Nichts", vor denen die Vernunft als Erkenntniskraft kapituliert. Die 
Liebe birgt in sich eine Dynamik, die die irdische Schwerkraft überwinden 
und in das Schwerefeld der anderen Dimension, der Gottesliebe, führen 



Elisabeth Ott 258 

kann. Sie ist eine Art Himmelsrakete, die die Kraft hat, auch das •Leere" - 
feld zu durchqueren. Die Liebe ist die einzige Gabe Gottes an den Men- 
schen, die mit der Möglichkeit solchen Transzendierens ausgestattet ist. 
Dies ist der Kern der Botschaft des Verfassers der •Wolke des Nichtwis- 
sens". 

Verschiedenartigkeit der Ziele 

So ist auch das Ziel zu verstehen. Der Verfasser der •Wolke" erstrebt 
kein •kosmisches Bewußtsein". Er weiß: •Außerhalb und darum seins- 
mäßig unter dir ist das gesamte Universum" (125). Was hätte der Mensch 
also anderes mit einem •kosmischen Bewußtsein" gewonnen als die Ver- 
suchung, sein zu wollen wie Gott? 

Der •ruhende Punkt" (Johnston) ist nicht dasselbe wie der •feurige 
Pfeil" (•Die Wolke des Nichtwissens") der Liebe. 

Entsprechend ist der Begriff der •Loslösung" verschieden. Der Verfasser 
der •Wolke" löst sich von •allem, was nicht Gott ist". Er •tötet" nicht die 
Erfahrung Gottes, wenn sie ihm in Jesus Christus begegnet, wie es im Zen- 
Spruch Buddha gilt. Er löst sich nicht grundsätzlich von allem. Er will •ver- 
fügbar" sein in Freiheit für das •Ziehen Gottes", dem er in liebender Sehn- 
sucht zugewandt ist. 

Der Verfasser der •Wolke" verwendet viel Mühe darauf, die mystische 
•Pseudo-Erfahrung, die vom Satan ausgeht" und die •Jünger des Anti- 
Christ" (117) zu schildern. Ist es nur mittelalterliche Unaufgeklärtheit, 
wenn er sagt: •Auch der Satan hat seine Kontemplativen"? Oder ist es die 
Erfahrung eines Menschen •in Christus"? Heute werden sicher auch •die 
Tiefen des Satans" (Offbg 2, 24) offenbar. Vielleicht muß der Kontempla- 
tive mit Christus heute auch die Verlassenheit vom •Sein" bestehen, d. h. 
sich lösen von den ambivalenten Tiefen des Seins, dem ambivalenten 
•kosmischen Bewußtsein", um das •Reich Gottes gewinnen zu können". 
Geht es nicht zuletzt um die •mündige" Kontemplation? Mündig aber ist 
nach Paulus der •Mensch, der den Weltelementen nicht als Sklave unter- 
steht" (Gal 4, 3). Mit Christus stirbt der Mensch den Weltelementen ab 
(Kol 2, 20). 

Zu bedenken ist auch noch das Verhältnis der •Wolke" zur Urangst 
und zum Urschmerz. In den Tiefen des nun offenbar werdenden Unbe- 
wußten lauern sie, als der verdrängte Abgrund. Die dunklen Götter wie 
Loki und die verschlingende Kali sind Mächte im Menschen. Wenn Angst, 
wie Dogen, der Begründer der Soto-Sekte, sagte, die Menschen treibe, 
nach Erleuchtung zu suchen, so stimmt damit überein, was Jesus sagt: •In 
der Welt habt ihr Angst". Was Jesus anbietet, ist die getröstete Angst, die 



Zen und •Die Wolke des Nichtwissens" 259 

Angst, die um ihre Relativität weiß. In der Satori-Erleuchtung erkennt 
der Erleuchtete (und wird dadurch frei von der Angst): •Geist ist nichts 
anderes denn Berge, Flüsse und die große weite Erde"13. Das ist aber nur 
die eine Seite der Wahrheit. 

Man hat gesagt, die eigentliche Neurose unserer Zeit sei die Verdrän- 
gung dieser jetzt aufsteigenden Urangst und des Urschmerzes. Neurose 
ist ja •stets ein Ersatz für legitimes Leiden" nach C. G. Jung. Es ist sicher 
auch Geburts-Angst. Jesus dagegen sagt: •Nur die vollkommene Liebe 
treibt die Angst aus." In diesem Sinne könnte es keinen besseren Meister 
der Kontemplation für die heutige Zeit geben als eben den Meister der 
•Wolke", der immer tiefer diese Liebe einübt. Solche Urangst, solcher 
Urschmerz kann nur mit Christus bestanden werden. Es ist wie bei einer 
Materialprüfung in der Druckkammer: der Druck wird erhöht, die Bedin- 
gungen werden härter, alle verborgenen Risse und Sprünge werden offen- 
bar. Der Christ lebt in der Grundspannung von radikaler Angst als be- 
wußt gewordener kreatürlicher Angst, dem •Seufzen der Schöpfung", 
und radikaler Hoffnung. Das ist etwas anderes als der Trost im Wahn 
der •Todlosigkeit". Der Verfasser der •Wolke" spricht nicht eigens von 
•Angst", aber in der Erfahrung der •Hölle" ist sie wohl inbegriffen. Angst 
als bewußte reine Nichts-als-Angst ist eine Erfahrung unserer Zeit. Es 
gibt keinen besseren Weg auch für uns Heutige als eben die Kontempla- 
tion, die sich in die Liebe einübt. Im Angesicht des Todes wird nichts ande- 
res standhalten. 

Zusammenfassung 

Wenn wir unterscheiden • und wir müssen unterscheiden als Christen •, 
dann trennt den Verfasser der •Wolke" vom Zen die zentrale Intention zu 
lieben, Gott zu lieben. Ebenso die Stellung zum Leib, den der Verfasser 
der •Wolke" als nur vom Geist her in Ordnung kommend beurteilt. Wo 
immer dieser Geist der Geist Gottes ist, stimmt der Ansatz. Anders ist es, 
wo der Leib verstockt ist. Verschieden ist auch die Vorstellung vom tief- 
sten Sein des Menschen, vom Bösen und von der Sünde. Schließlich haben 
auch die Leere, das Nichts und die Zeit hier und dort eine wesentlich andere 
Bedeutung. 

Wir Heutigen unterscheiden uns aber auch in einigen Punkten von der 
•Wolke". Einmal darin, daß das kollektive Unbewußte in unseren Er- 
kenntnisbereich getreten ist. Ferner darin, daß Weltverantwortung auf 
uns lastet und Mitmenschlichkeit zu einer Lebensnotwendigkeit geworden 

13 W. Johnston: Der ruhende Punkt, Freiburg 1974, 23. 



Josef Sudbrack 260 

ist. Endlich noch darin, daß wir in größerer Gefahr sind, den Engel mit dem 
allseitig schneidenden Flammenschwert am Paradieseseingang zu umge- 
hen und so den heilsgeschichtlichen Weg nicht zu vollenden. 

Dennoch: die Liebe, diese •Revolution im Gottesbegriff", verbindet uns 
über die Wandlung der Jahrhunderte hinweg mit der •Wolke", wenn 
heute auch die Abwesenheit dieses liebenden Gottes vielleicht noch deut- 
licher geworden ist. Diese Liebe aber ist in Jesus Christus •erschienen". In 
ihm kommt •das Umfassende" an als die Liebe Gottes, die zur Nachfolge 
ruft auf den Weg des Gekreuzigten und Auferstandenen, den Weg der 
Liebe unter den Bedingungen dieser unserer Weltzeit. 

Meditative Erfahrung • zum anderen hin 
Stufen und Schritte 

Josef Sudbrack SJ, München 

Meditation ist unser aller Anliegen. Der eine mag dieses Wort dafür ge- 
brauchen, der andere jenes; und viele wissen keine Benennung, besitzen 
keine Übung oder Technik, benutzten keine Vorlage und keine Hilfe - und 
meditieren doch besser als wir anderen. An Worten sollte man sich nicht 
stoßen. Das Anliegen in den Worten ist wichtiger. 

Vorbemerkung über den Wortgebrauch 

Und doch sind Worte nicht überflüssig und nichtssagend. Deshalb möge 
eine Wort-Uberlegung den ersten Schritt in die Erfahrung vorbereiten. 

Man hat z. B. Meditation mit •Weg nach innen" übersetzt. Das wider- 
spricht der Bedeutung des Wortes •meditari". Aber ist nicht auch der Sinn 
des Wortes, wie es uns heute klingt, breiter als nur •Weg nach innen"? Vor 
mir steht eine bunte Fotografie der berühmten spät-gotischen Statue: Jesus 
mit seinem Lieblingsjünger Johannes, der den Kopf in den Schoß des Mei- 
sters neigt. Das ist christliche Meditation! Aber es ist nicht einfach ein 
•Weg nach innen", es ist ein Weg zwischen den beiden, vom Herrn zu 
seinem Jünger, und von Johannes zu Jesus. Es ist eine •ekstatische" Medi- 




