Josef Sudbrack 260

ist. Endlich noch darin, dafl wir in gréflerer Gefahr sind, den Engel mit dem
allseitig schneidenden Flammenschwert am Paradieseseingang zu umge-
hen und so den heilsgeschichtlichen Weg nicht zu vollenden.

Dennoch: die Liebe, diese ,Revolution im Gottesbegriff“, verbindet uns
tber die Wandlung der Jahrhunderte hinweg mit der ,Wolke“, wenn
heute auch die Abwesenheit dieses liebenden Gottes vielleicht noch deut-
licher geworden ist. Diese Liebe aber ist in Jesus Christus ,erschienen®. In
ihm kommt ,das Umfassende® an als die Liebe Gottes, die zur Nachfolge
ruft auf den Weg des Gekreuzigten und Auferstandenen, den Weg der
Liebe unter den Bedingungen dieser unserer Weltzeit.

Meditative Erfahrung — zum anderen hin
Stufen und Schritte

Josef Sudbrack S, Miinchen

Meditation ist unser aller Anliegen. Der eine mag dieses Wort dafiir ge-
brauchen, der andere jenes; und viele wissen keine Benennung, besitzen
keine Ubung oder Technik, benutzten keine Vorlage und keine Hilfe —und
meditieren doch besser als wir anderen. An Worten sollte man sich nicht
stoflen. Das Anliegen in den Worten ist wichtiger.

Vorbemerkung tiber den Wortgebrauch

Und doch sind Worte nicht diberfliissig und nichtssagend. Deshalb mdge
eine Wort-Uberlegung den ersten Schritt in die Erfahrung vorbereiten.
Man hat z. B. Meditation mit , Weg nach innen® iibersetzt. Das wider-
spricht der Bedeutung des Wortes ,meditari“. Aber ist nicht auch der Sinn
des Wortes, wie es uns heute klingt, breiter als nur , Weg nach innen“? Vor
mir steht eine bunte Fotografie der berithmten spét-gotischen Statue: Jesus
mit seinem Lieblingsjiinger Johannes, der den Kopf in den Schof} des Mei-
sters neigt. Das ist christliche Meditation! Aber es ist nicht einfach ein
» Weg nach innen®, es ist ein Weg zwischen den beiden, vom Herrn zu
seinem Jiinger, und von Johannes zu Jesus. Es ist eine ,ekstatische Medi-



Meditative Erfahrung — zum anderen hin 261

tation. Der Jiinger ,geht aus sich heraus®, verlegt die Mitte seines Selbst
in das Herz seines Meisters; es ist eher eine ,Meditation nach auflen®.

Das grofle benediktinische zwolfte Jahrhundert hat diese gerichtete
Meditation ,intentional“ genannt. Der Dynamismus Augustins: ,unruhig
bin ich ...“ blieb kennzeichnend fiir alle meditative Bemithung. Darin
liegt kein Voluntarismus, sondern das Verlangen nach der Heimat in Gott.
Auch die ,Wolke des Nichtwissens“ benutzt das gleiche Wort, um den
,Pfeil des Herzens® zu beschreiben. Die spitgotische Figurengruppe ist
besinnlicher, ,innerlicher®, als dieses energische, fast harte Buch mit seiner
fordernden Meditation; aber die Richtung aller Zeugnisse ist dieselbe: Hin
zum andern, hin za Gott.

Solche und andere Phinomene fithrten C. G. Jung dazu, daf} er die Reli-
giositidt des Westens ,extravertiert, und die Haltung des Ostens ,intro-
vertiert“ nannte. Die Einsicht ist giltig; aber der christliche Gehalt ist
durch solche, vom Raum her genommene Unterscheidungen noch nicht aus-
geschopft. Auch ,nach-innen, nach-auflen“ kann mifiverstanden werden.
Die christlichen Erfahrungszeugnisse miissen personal verstanden werden:
»Meditation zum andern hin“ — und das ist mehr als eine ,Meditation
nach innen“, die vom Wort und von manchen Ubungen her gleichgiiltig
gegen den Richtungssinn bleibt; und es ist mehr als eine ,Meditation nach
auflen“, die ein geometrisches Symbol an die Stelle der Du-Erfahrung
setzt. Max Schelers ,intentionales Fithlen“ konnte weiterhelfen.

Eine solche ,Meditation zum andern® ist auch jenseits von Unterschei-
dungen wie zwischen ,objekt-gerichtet” und ,objekt-los“. G. Scherer zeigt
in seinem Biichlein iiber , Reflexion, Meditation, Gebet“ (Essen 1973), dafl
eine ,inhaltlose“, ,objektlose“ Meditation dort, wo sie voll-human wird,
mit innerer Notwendigkeit in das Bittgebet an den freien, personalen Gott
einmiindet. Das mag mit vielem, was man iiber Meditation hért, nicht
iibereinstimmen, aber es ist ein Zeichen des christlich-Meditierenden. Ob
man der ganzen Erfahrung den Namen Meditation geben soll oder nur
der vorbereitenden Selbstbesinnung, ist ein Streit um Worte, der unwichtig
wird, sobald das Gemeinte verstanden ist.

Auch Unterscheidungen zwischen dem meditativen ,Sein“ und dem
deshalb weniger meditativen ,Tun“ werden hinfillig. Die ,Meditation
zum andern® umfafit eine so intensive Aktivitdt, dafl sie zum Ruhe-Erleb-
nis werden kann. Und ihre Ruhe ist so iiberstromend, dafl kein Tun des
Menschen ganzheitlicher und personaler ist als diese ruhende Aktivitat.

Obgleich Worte immer nur die Tiiren zur Sache sind, mufl man tber
sie nachdenken; falsche Worte konnen verstellen, verfiihren, vernichten.
Aber im Bereich der Meditation bleibt der Schritt zur Erfahrung der ent-
scheidende. Und dorthin mochten auch unsere folgenden Stufen fithren.



Josef Sudbrack 262

Sie bieten in der Tat nur Hilfen. Ein jeder muf§ die Erfahrung selbst ma-
chen. Es liegt eine grofle Gefahr in der anwachsenden Flut von Medita-
tionsbiichern, die vollig ausgefiihrte, gleichsam vorgekaute Meditationen
bieten. Sie verurteilen den Leser zur stindigen Unreife. Wir sind zwar
alle nur Schiiler im Meditieren — aber deshalb, weil wir alle auch Mei-
ster darin sind; nur manche unter uns haben es vergessen.

Es sind nur Stufen, die wir beschreiten. Das Ziel konnte Liebe heifien,
oder unendliches Du, oder Gott und Jesus. Es ist meist nur angedeutet;
denn auch das ist eine Erfahrung christlicher Meditation: Viele, die die
letzte Stufe zu genau zu beschreiben suchten, haben sie nivelliert, haben
Gotteserfahrung mit Selbsterleben gleichgesetzt oder in verstandliche
Akrobatik aufgel6st. Weder Erfahrung noch Erkennen kénnen Gott einfan-
gen. Deshalb ist Sprechen iiber Gotteserfahrung immer ein Freigeben fiir
den, der auf dem Wege ist. Wir konnen nur Stufen zeigen und Schritte
lehren.

I. Ertasten der Wirklichkeit

Vor kurzer Zeit erlebte ich in knappem Zeitraum verschiedenemale die
Tasterfahrung blinder Menschen. Im Film sah ich ihnen zu, wie sie Statuen
und Mobel ,ertasteten“. Ich safl neben einem blinden Midchen, das seinen
Freund mit den Fingerspitzen ,besah“; und ich wufite, sie fiihlte nicht nur
seine Haut, sondern ,ertastete“ ihn als Person. Das sind Meditationen,
deren Tiefe uns Sehenden verschlossen ist.

Aber wir konnen uns um dhnliche Erfahrungen bemiihen: Wir sitzen im
Garten vor einer Blumenhecke, schlieflen die gierenden, alles verschlingen
wollenden Augen und ertasten die Blume. Zuerst sind wir iiber die Plump-
heit der Finger entsetzt. Sie zerdriicken alles Zarte und zerquetschen das
Leben. Vielleicht fiihlt einer auch den selbstischen Drang, den Samt der
Bliitenblatter und die griine Frische des Stengels als Schmuck im Gebaude
des eigenen Erlebens aufzustellen — anstatt aus sich selbst herauszugehen,
herauszufiihlen, herauszutasten — anstatt die Blume in ihrer eigenen Schon-
heit zo bewundern.

Solche Erlebnisse konnen Stufen zur Meditation werden. Man kann dhn-
liche Erfahrungen an Steinen machen. Teilhard de Chardin liebte ihre
Tasterfahrung. Oder man lasse trockenen Sand durch die Finger laufen.
Wasser ist eine andere Tiir zu dieser Urerfahrung; ob man sich Regen anf
die Haut tropfen 148t oder mit der Hand in den Bach hineingreift. Von
den Indianern wird erzihlt, daf sie das Leben des Holzes erspiirten; und
wenn sie in Baumen oder Tieren selbstdndige gottliche Wesen erkannten,



Meditative Erfahrung — zum anderen hin 263

dann sollten wir von den ,Hoch“-Religionen (wer hat eigentlich dieses
arrogante Wort erfunden?) uns hiiten, Idolatrie oder Magie darin zu
sehen. Diese Menschen wuflten, fiihlten, kosteten, tasteten das Leben, das
uns in der Natur entgegentritt.

Zwei Gefiihlsrichtungen, oftmals noch in einer urspriinglichen Einheit,
verbergen sich in der Tasterfahrung. Mund und Zunge symbolisieren die
Bewegung zum Selbst hin: man nimmt ein, man kaut, man schluckt. Aber
die Hand (die offene, nicht die greifende) und die Fingerspitzen? Sie
scheinen strahlen zu wollen vom eigenen Selbst auf das andere hin.

Diese Richtung von sich weg sollte das Ertasten der Blume bestimmen.
Diese Blume ist auch ein Stiick vom Leben der Natur; ein einziger Strom
durchpulst mein eigenes biologisches Dasein und das Leben der Blume.
Ich kann in diesen Strom hineintauchen und die Einheit des Kosmos
erfahren.

Aber die Blume ist mehr noch schon in sich. Ich ertaste sie, die Blume,
und nicht mich, mein Erleben; ich freue mich an ihr und nicht an meiner
Erfahrung; ich erspiire ihre runde Schonheit, ihre in sich ruhende Voll-
kommenheit. Dort liegt der Unterschied in der Naturerfahrung des
buddhistischen Monches und des Heiligen von Assisi. Der erste erspiirt in
der Lotusblume das kosmische Gesetz des Alls. Franziskus aber hat sich
in diese eine Blume hinein ,ver“-sehen; der Wolf wurde ihm zum Kame-
raden und die Fische lobten mit ihm Gott. Franziskus erfuhr in ihnen nicht
das All-Strémen, sondern er sah alle einzeln fiir sich an; diese Blume und
dieses Reh sind schdn, weil sie diese Blume und dieses Reh sind. Kein rau-
nendes Fithlen — weder im Kosmés noch in meiner Innerlichkeit — kann
diese einzelne Schonheit auflosen. Sie ist mehr und schoner als die kosmi-
sche Harmonie. Die Schiiler des Franziskus setzten sich dafiir ein: Indivi-
duum est ineffabile. Das Einzelding und der Einzelmensch gehen in keine
Begriffskategorie ein und auch in keine Erlebnis-Schablone oder Gefiihls-
erhebung. Das Einzelding und der Einzelmensch sind wunderbar, weil
Gott sie in ihrer Einzelheit gewollt und geliebt hat. Dieser Schépfergott ist
mehr und nicht weniger als die allesdurchziehende Buddhanatur.

Man muf} diese aus-sich-heraus-gehenden Erfahrungen einiiben. Man
kann mit der Blume beginnen. Man kann weitergehen zu einem Tier, des-
sen Wirme man erfiihlt — es ist nicht meine Wirme! Man kann einen
Kunstgegenstand ertasten — das Kreuz an der Wand, mit geschlossenen
Augen. Und dann sollte man es wagen, einen Menschen mit der Hand,
den Fingern zu begegnen.

In der Gabe des Heilens gab die Pfingstbewegung dem Ertasten der
Hinde eine wichtige Rolle. Eines der Mitglieder bringt sein Anliegen vor.
Die andern treten heran und legen ihm ihre Hénde in gemeinsamem



Josef Sudbrack 264

Gebet auf. Man murmelt aus der eigenen Spontaneitit heraus die Bitte zu
Gott, und verweist Gottes Kraft auf diesen Einzelnen.

Dieses Beriihren ist weder magisch noch physikalisch; es ist menschlich.
Ich denke, daf} jeder es einmal erleben durfte. Kindheitserinnerungen — als
wir krank waren und die Mutter am Bett sal — sind oft bessere Schliissel
zu dieser Welt des Vertrauens als die krampfhaften Gesten des Erwach-
senen. Die Pfingstgruppen bringen eine Grunderfahrung in Erinnerung.
Der Sympathiestrom der betenden Gruppe geht iiber die Hinde hinaus
zu dem, dem die Fiirbitte gilt. Und dieser andere spiirt, daf seine Freunde
vor Gott fiir ihn eintreten.

Wenn diese Handauflegung, oder der Kuf}, oder die Umarmung keine
Meditation sind, was iiberhaupt sollte Meditation sein?

Bezogenheit

Jeder meditative Weg, auch der der Beriihrung, kann mifibraucht werden.
Aber die Klippen der Du-bezogenen Meditation sind weniger geféhrlich
als die der beziehungslosen. Mit biblischen Worten gesagt: Weil du viel
geliebt hast, wird dir viel vergeben. Aber es steht nicht dort: Weil du
viel Identitdt gewonnen hast, wird dir viel vergeben.

In einem Zenbuch, das in franzosischer und englischer Sprache einen
groflen Erfolg hatte, heifit es anders: ,Eine Mutter, die ihr Kind verloren
hat, leidet nicht — wie sie meint —, weil ihr Kind tot ist. In Verbindung mit
dem Tod ihres Kindes empfindet sie Schmerz, weil sie glaubt, daf das
(letzte) Prinzip sie verlassen habe; sie leidet, weil das Ereignis in ihr die
Tiefenerfahrung von Nicht-Sein freigesetzt hat.“ Diese ,Liebe“ geht nicht
auf das Kind, sondern besteht in der Erfahrung eines metaphysischen
Prinzips im Selbst der Mutter. Nicht-Existenz und Existenz stehen sich
dort gegeniiber. Beim Tod des Kindes kommt Nicht-Existenz ins Gefiihl;
bei Glickserfahrungen das Prinzip ,Existenz‘. Dem Autor zeigt dieser
Wechsel an, dafl die Mutter noch nicht die wirkliche Erleuchtung erreicht
hat. Diese liegt noch hinter den beiden Prinzipien verborgen; und dort
offnet sich der letzte Seinsgrund jenseits von Freude und Schmerz, von
Existenz und Nicht-Existenz, von Gut und Bése.

Der Autor hat dasjenige, was Ostliche Meditationsmethoden an Hilfen
geben, verabsolutiert; und damit ist die Zenerfahrung nicht iber-
menschlich, sondern unmenschlich geworden. Wer nicht mehr trauern
kann, hat seine Seele verloren. Menschliches Trauern aber greift am tief-
sten dort, wo es aus der Beziehung zum anderen Menschen entspringt.
Bernhard von Clairvaux hat in einer seiner schonsten Predigten einen
Kampf ausgefochten mit dem vermeintlich christlichen Prinzip: ,Du darfst



Meditative Erfahrung — zum anderen hin 265

nicht trauern, weil der Tote bei Gott ist.“ Aber sein christliches Herz half
ihm zur Trauer iiber den Toten, wie auch Christus getrauert hat.

Warum sollte man diese Welt der Beziehung — und deskalb des
Schmerzes, und deshalb der Freude — nicht in die Meditation hineinneh-
men? Ja, man muf es tun. Wahrend des letzten Jahres war das Busfahren
in Amerika eine meiner zeitraubendsten Beschiftigungen. Dort sitzen und
Gesichter anschauen, Weifle, Schwarze, Gelbe, Rote ... Man konnte sie
zwar alle normieren, ihnen die Haare abschneiden und eine Uniformmiitze
aufsetzen. Das ware die Gleichheit. Und die entsprechende Meditation
wiirde den einen Menschen in allen Menschen entdecken.

Der andere Weg ist richtiger. Schau die einzelnen Gesichter an: freue
dich iiber die Vielfalt und die Schonheit — nicht des (allgemeinen), sondern
dieses menschlichen Gesichtes. Dein Beten wird Gott danken, daf} er jeden
von uns liebt. Christus ist fiir den einzelnen Menschen gestorben. Und nur
weil die Summe aller einzelnen die Menschheit ausmacht, deshalb ist er
auch fiir alle gestorben. Das ist die Lehre der Bibel. Die ,, Theologie des
Restes“ — von der Gruppe der jiidischen Treuen bis zum einen Menschen
Jesus — zeigt es; oder auch die schlichte Parabel vom verlorenen Schaf:
Gott liebt den einzelnen (mich und dich). Wir sind das eine Menschen-
geschlecht nicht durch ein Einheitsprinzip, sondern durch den einzelnen
Menschen Jesus.

Eine Meditation sollte tber die grenzenlose Selbsterfahrung hinaus-
wachsen zum andern. In einer solchen Du-bezogenen Meditation wachst
die eigene Identitit stirker als in jeder anderen Weise des Meditierens.
Eine solche Du-bezogene Meditation ist zugleich offen fiir das Geheimnis
des Kreuzes und kann einbringen, was H. Schiirmann (Jesu ureigener Tod,
1975) als Mangel der ,Meditationsbewegung® aufzeigt: ,nur selten zum
Kreuzesdunkel vordringend®.

Nur mufl manes iiben, die Anfangserfahrungen machen, sie vertiefen, bis
dann eine Person eintritt in die Beziehungen. Wenn die Mystiker von der
»Berihrung® als dem Gipfel der Gotteserfahrung sprechen, dann lehren
sie uns, dafl zwischen den kdrperlichen und den geistlichen Sinnen, zwischen
dem Erfiihlen der Blume und dem ,,geistigen Berithren“ des anderen mehr
als nur eine duflere Analogie besteht.

August Brunner hat in seinem Mystikbuch auf zwei Griinde einer
Fehlinterpretation der Erfahrung des anderen hingewiesen: Wer in
menschlicher Liebe oder in der Gotteserfahrung die Bezogenheit in eine
unterschiedslose Einheit auflost, reduziert die Erfahrung entweder auf
die , Vitalschicht“ der Person. ,Das Vitale tritt der Welt nicht so gegen-
iiber wie der Mensch als Person . . . So erklért sich, dafl in naturmystischen
und rauschhaften Zustinden der Abstand weniger ausgepragt erscheint



Josef Sudbrack 266

und das Gefihl der Einheit mit dem Kosmos entsteht“. Der andere Grund
ist, dafl ein Mensch so aus sich herausgerissen ist zum andern, ,daf er sich
selbst nicht mehr bemerkt, und nur noch das Geschaute da ist“. Aber gerade
hierin wird die dialogische Spannung dieser Letzt-Erfahrungen bestatigt.

Eine schematisierende Darstellung kann es erliutern. Man kann den
andern ins eigene Erleben hineinsaugen: Das wére wohl nicht mehr als
eine Selbstbefriedigung am anderen. Oder der andere kann durchsichtig,
transparent werden zu einer grofleren Einheit zwischen mir und ihm. Die
Bezogenheit war nur Oberfliche, die Einheit liegt in der Tiefe. Das wire
nur eine Neuauflage dieser seltsamen asketischen Mahnung, in einen ande-
ren Menschen, nicht ihn selbst, sondern Christus zn sehen. Wohin das Er-
lebnis mit dem Zen-Meister gehort, von dem Graf Durckheim erzihlte, dafl
er ihm nach einem tiefen Gesprich iiber ,Meditation“ ein Freudenmidchen
fiirs Bett anbot, wage ich nicht zu beurteilen.

Die dritte Moglichkeit ist die richtige: Ich liebe den andern, weil er der
andere ist. Nicht weil er mir Identitdt verschafft — das geschieht auch und
tiefer als in reiner Selbstmeditation, aber wird nicht intendiert. Und ich
liebe ihn auch nicht, weil er mir tiefere Seinsschichten eréffnet — auch das
geschieht; aber der gottliche Geist der Liebe ist gegenwirtig gerade weil
beide nur sich anschauen und alles andere vergessen. Die meditative
Erfahrung eines andern Menschen steht in sich, und ist deshalb so begliik-
kend.

Nicht jeder, der in einer solchen Beziehung lebt, mufl sie zu einer aus-
driicklichen Meditation werden lassen. Aber wer schon Meditation pflegt
und sie als einen Hochstwert schatzt, sollte sich auf dem Weg zur ,Medita-
tion auf den andern hin“ machen. Fir einen Christen gilt das Wort: Liebe
zu Gott und Liebe zum Nachsten — Darf die christliche Meditation es ver-
gessen?

II. Horen des Wortes

Dafl Tasten zur Meditation fiihren kann, dafl der Weg vom Ertasten der
Blume bis zum Erfiihlen eines Du ein Weg der Erfahrung ist, wird wohl
kaum einer mifiverstehen.

Der Zugang zum meditativen Horen ist schwieriger. Wir erfithlen die
Musik, die uns einwiegt in dberpersonale Harmonie. Mein Ich geht unter
im Melodiebogen; der Raum wird zum Wogen der Téne, in dem mein
eigenes Erleben nur ein Partikelchen, ein kosmisches Stdubchen darstellt
im Rausch der T6ne. Diese Musik 16st die Gerichtetheit der Beziehung auf
in ein Meer von Fihlen und Mitschwingen. Der Hérer wird zum Tropfen



Meditative Erfahrung — zum anderen hin 267

in der Sinfonie, und das Gehorte verschmilzt mit Gefiibl und Erleben.
Richard Wagner ist ein Meister dieser Musik. Aber Johann Sebastian
Bach ist anders. Wer in seine Musik eindringt, wird manchmal fragen, ob
der Meister nicht doch ein Rationalist war. Bachs Musik fordert geistige
Arbeit, fordert Gerichtetheit und nicht Aufgeben der Personalitit; und
manches seiner grofien Stiicke stellt eine ethische Forderung an den Hérer.
Bachs Musik ist kein Meer von Tonen (trotz Goethe), sondern eine perso-
nale Forderung (man vergleiche sein bekanntes Liebeslied ,Willst du
dein Herz mir schenken® mit dem Liebestod in Tristan und Isolde). Bachs
Musik ist gerichtet — und wer zweifelt daran, dafl er — und nicht Wagner -
der Meister ist.

Aber alle Erfahrung von Musik bleibt noch schillernd zwischen Auf-
16sung oder Bestirkung der personalen Bezichung. Das macht ihre be- und
verzaubernde Kraft aus.

Das Héren des Wortes aber bringt Eindeutigkeit. Nur wird es schwierig,
die meditative Eindringlichkeit zu erspiiren. Man hat es sich verstellt, weil
man das Wort nur als Informationstriager wiirdigt, als eine Nachricht, die
dem Wissen ein Stiick zufiigt und dann iiberfliissig ist. Und da Worte nur
als Ubermittler von Sachwissen erfahren werden, wendet man sich einer
wortlosen und gestaltlosen Meditation zu. Solch eine Wortfeindlichkeit
ist die andere Seite des rationalistischen Miflverstdndnisses von Wort und
Sprechen. Wo Worte leer werden, wird Leere zur einzigen Form von
Meditation.

Der anglikanische Theologe Macquarrie hat schon vor Jahren in der
Nachfolge mancher Vorgianger Ahnliches am Unterschied zwischen zen-
buddhistischem Koan und Spriichen Jesu aufgezeigt. Der bekannte Zen-
Koan: ,Was ist der Schall einer einzelnen Hand“, (nachdem vorher beide
Hinde zusammenklatschten) filhrt den Meditierenden vor die schwarze
Wand des Wortes. Die Worte des Koan sind und bleiben unsinnig; an ihnen
erfihrt der Meditierende die Unsinnigkeit unserer Oberflichenwelt. Er
muf sie — Wort und Oberflichenwelt — wie eine Glaswand durchbrechen;
und dann plétzlich steht er im Licht des Nicht-Wortes, des Nicht-Sinnes,
der Nicht-Wirklichkeit, der Nicht-Verschiedenheit. Dort ist die Erleuch-
tung.

Ganz anders die Spriiche Jesu. ,Sein Leben verlieren, um es zu gewin-
nen“, mag zuerst paradox oder gar widerspriichlich klingen. Doch dann
offnet es sich zur historischen Gestalt Jesu: Zur Realitdt von Kreuz und
Auferstehung. Diese liegt nicht jenseits des Wortes der Verkiindigung; sie
ist mit dem Wort selbst geschenkt. Und je tiefer ich in die Botschaft ein-
dringe, desto tiberquellender wird ihr Sinn: Die Pflanze, die stirbt, um in
ihrem Samen weiter zu leben; Tod und Geburt im Tierreich; und noch



Josef Sudbradk 268

umfassender im Menschenleben. Jeder schopferische Prozef hat Teil am
» Verlieren, um zu gewinnen“. Wir werden zum Hohepunkt der Erfahrung
gefiihrt, wo einer — mit den Worten von A. Brunner — ,vom Anderen hin-
gerissen ist, daf} er sich selbst nicht mehr bemerkt und nur noch das Ge-
schaute da ist“. Das Hoéren ,zum andern hin“ ist so gerichtet, daf} der
Hoérende sich vergifit, daf} er ,stirbt“, um im anderen zu ,leben®.

Ein solches ,Horen des Wortes“ spielt sich in einer Dreiecksbeziehung
ab: Zwischen dem, der das Wort spricht, und dem, was das Wort meint,
und dem anderen, der das Wort hért. In jedem Pol liegt Sinn, liegt medi-
tative Erfahrung. Ein Dialog (Tri-log) entsteht zwischen den dreien; jeder
wird von jedem befruchtet. Wer an das Wort eines Freundes oder an die
Botschaft der Bibel iiber Jesus mit den rationalistischen Vorstellungen von
Wissensvermittlung und Wissensbereicherung herangeht, wird die medi-
tative Tiefe und das dia- (tri-)logische Eindringen in sie verfehlen. Im
wahren Wort ist mehr; das Geheimnis der Personlichkeit des Sprechenden
driickt sich in ihm aus; oder der Wert einer Erfahrung, die kaltes Wissen
ibersteigt; oder die Tiefe einer Begegnung, die nicht Auskiinfte anhéuft,
sondern Verstehen weckt. Wem das Wort mehr ist als nur Gerede, der
wird sein Leben im Bezichungsnetz der drei Partner erfahren.

Er wird im Wort den Sprechenden verstehen, und dessen Erfahrung
wird ihn selbst zur Tiefe fihren; der beschriebene morgendliche Wald
wird seine Ruhe auf ihn, den Horer, iiberstrémen lassen. Oder er dringt
zuerst ein in die beschriebene Welt und von dort wird ein Verstandnis
fir den Freund aufblithen, der diesen Wald erlebt hat; und daran wichst
die eigene Ruhe. Je mehr an Eigenerfahrung einer in das meditative Ein-
dringen ins Wort einbringt, desto reicher werden die Beziehungen. Die
drei Pole — der Sprecher, und das was er sagt, und der Hoérer — stehen
in stetem Austausch; das Netz der Beziehungen wird enger, fingt immer
mehr vom Gehalt des Wortes ein; alles was als Reichtum der Meditation
gepriesen, ereignet sich in dem, der zu horen versteht.

Anfangs wird es vielleicht nur ein Oberflichenspiel sein zwischen Spre-
cher und Hérer und Gesagtem. Aber ein grofies Wort fiihrt tiefer, bringt
das Selbst ins Spiel. Und irgendwann ist man davon getroffen, dafl es bei
»Leben verlieren, um es zu gewinnen®, nicht nur um etwas geht, das auch
mit mir zu tun hat, sondern daf ich selbst es bin, der mit diesem Herren-
wort ausgesagt ist.

Der Sprecher, der Hérer und der Inhalt des Wortes haben sich so ge-
nahert, dafl sie eins werden. Doch diese Meditationserfahrung ist gegen-
laufig zu dem auflésenden Einheitsprozefl, der anderswo als Erfiillung
gepriesen wird. Man kommt sich néher, erfiahrt die Gemeinsamkeit — doch
nicht im Aufgeben der Eigenpersonlichkeit, sondern als deren Bekrifti-



Meditative Erfahrung — zum anderen hin 269

gung. Dichter-Dichtung-Leser treffen sich im Wort; aber es ist keine Nivel-
lierung oder gar Auflésung, sondern ein Erwecken der Eigenpersonlichkeit.

Im Gesprich der Religionen erprobt sich diese Meditation des Horens.
Manche Versuche arbeiten an der Oberfliche der Information von Wor-
ten oder von Erfahrungen. Ubereinstimmungen in Lehre oder Ritus oder
Erfahrung werden als Gleichheit gewertet. Man wird taub fiir den Reich-
tum der Verschiedenheiten. Die alte Auffassung: wir haben das Richtige
und ihr das Falsche, ist von der neuen gar nicht so sehr verschieden: wir
beide haben gleiche Lehren-Riten-Erfahrungen, also sind wir gleich! So
verkennt man die eigene wie die fremde Gotteserfahrung.

Meditatives Horen fithrt einen andern Weg. Die Begegnung der Reli-
gionen geschieht nicht in der Schale, sondern im Kern der eigenen Person-
lichkeit. Der Christ mufl die Botschaft der anderen Weltanschauungen
»horen“ — das heiflt zuerst einmal ins eigene Selbst von Lehre und Erfah-
rung eindringen. Je tiefer das Wort des anderen in die eigene Erfahrung
fithrt, desto naiher kommt man sich. Dort, und nicht an der Oberflache der
austauschbaren Worte und Erfahrungen liegt der Ort der Begegnung.

Um ihn zu finden, muf einer lernen zu héren; und mufl er lernen, dafl
Héren nicht nur ein Ansammeln von Auskiinfien bedeutet, sondern tiefer
fihrt: daf Horen Meditation ist.

III. Anerkennen der Freiheit

Am schwierigsten, aber auch am wichtigsten ist es, die meditative Erfah-
rung dort zu verlebendigen, wo es um Freiheit geht, Freiheit, die — aus-
gerechnet nach der jiidischen Kommunistin Rosa Luxemburg — ,,zuerst die
des anderen ist“.

Aber ich denke (und hoffe), daf auch hier ein jeder auf Erfahrungen
zuriickgreifen kann. Vielleicht geschah es beim Betrachten eines Gesichtes
—im Fotoalbum oder in Realitat. Es gibt ja viele Bildmeditationen in die-
ser Art. Was geschieht dort? Ruht man sich aus in der Nettigkeit und dem
Liebreiz eines Kinderkopfes? Dann bleibt man an der Oberfliche hingen.
Macht man das Gesicht transparent zur iiberpersonlichen Schénheit? Dann
ist der Mensch zum Mittel geworden fiir eine ,iiber-gegenstindliche“ Er-
fahrung, und der Verdacht besteht, dal der eine den anderen zur Bestiti-
gung seines Selbst benutzt. Der richtige Weg ist ein anderer: Einfach vor
dem Gesicht stehen bleiben, es anschauen, es anerkennen, und dann tiefer
und tiefer ins Geheimnis dieser entgegenleuchtenden Freiheit eindringen.
Es geschieht das, was Gregor von Nyssa — nach K. Rahner und J. Daniélou
der Vater der Mystik — als irdische und himmlische Erfahrung Gottes be-



Josef Sudbrack 270

schreibt. Nach ihm bedeutet Gotteserfahrung kein Anschauen, sondern ein
Eindringen. Jeder Schritt des Erlebens schenkt neue Erfahrung und er6ff-
net neue unbekannte Dimensionen und weckt die freudige Erwartung fiir
die weitere Erfahrung von Gott. Der neue Schritt in Gottes Geheimnis
hinein geschieht in der Kraft dieser Erfahrung und schenkt zugleich neue
Perspektiven fiir das weitere, tiefere Geheimnis Gottes. Ewigkeit des
Himmels ist nach Gregor von Nyssa (und anderen Kirchenvitern) nichts
anderes als dieses stindige Hineinschreiten in das Mysterium Gottes. Er-
fahrung ist Dynamik und nicht Statik, ,Pfeil des Herzens“ und nicht
Sstiller Punkt®.

Die Erfahrungen vom Mysterium Gottes fithren in Gottes Freiheit.
Mysterium meint nicht Rétsel und Dunkel, sondern meint einen Selbst-
stand, der niemals von einem anderen umgriffen werden kann, aber diesen
tiefer und tiefer in sich einlafit. Mysterium meint eine Offenheit, die weder
zum Stillstand zwingt — weil es Dunkel ist —, noch zum Ausschépfen ver-
leitet — weil einer auf den Grund kommen will. Mysterium ist Tiefe, die
deshalb begliickt, weil sie unauslotbar ist.

Auch das ist Freiheit; sie ist nicht aufzulosen in Einsichten und Wissen;
sie ist frei. Aber zugleich ist sie kein abweisendes Dunkel. Der Liebe gelingt
das Wagnis, sie zu verstehen, anstatt nur verstidndnislos sie anzuerkennen.
Freiheit und Mysterium gehéren zusammen; wo sie sich durchdringen,
wachst Meditation.

Hier finden sich Orte, wo einer ,Meditation® einiiben kann. Man kann
schon in den Dingen der Natur Spuren dieser Freiheit finden und meditie-
ren. Man kann den Duft einer Blume in sich einsaugen, ihn als Instrument
fiirs eigene Wohlbefinden benutzen. Das ist berechtigt — aber es steht auf
der Linie der Benutzbarkeit aller Dinge dieser Welt. Warum nicht auch
die Rosenbliiten in ein lkebana-Arrangement hineinstecken, um damit
den Wohnraum zu schmiicken? Eine hochst subtile, doch im letzten kiinst-
liche Begegnung mit der Natur.

Besser ware es, die Rose stehen zu lassen; besser ist es, aus dem Wohn-
raum — dem physikalischen und dem des Selbst — hinauszugehen, um etwas
vom ,Sich-Vergessen der Liebe“ an dieser Blume einzuiiben und zu er-
fahren. Dieses Zugehen auf die Rose, wie sie ist, ist schon Meditation, aber
noch keine der Freiheit; doch die meditative Begegnung mit der Gestalt
der Rose, ihrem eigenen Duft, ihrer cigenen Schonheit, 6ffnet einen Vor-
raum dazu. Wir brauchen diese Vorrdume.

Die Erfahrung der Blume kann allerdings zur Alltdglichkeit werden,
zur Routine und zur Gewohnung. Mit der Freiheit eines Menschen steht
es anders. Wo sie zur Mitte-Erfahrung des Lebens wird, da geschieht End-
gultiges und Absolutes. Ein Mensch kann diese Erfahrung in ihrer Voll-



Meditative Erfahrung — zum anderen hin 271

endung nur einmal durchleben, und dieses ,Einmal® ist kein Zeitabschnitt,
sondern eine in die Zukunft reichende Haltung.

Weniger zentral und alltéglicher gehort diese ,Meditation der anderen
Freiheit” in jedes Leben hinein. Tagaus, tagein begegnen wir grofien und
kleinen Freiheiten. Man ist verschiedener Meinung oder hat einen anderen
Lebensstil. Viele erfahren es als Bedrohung der eigenen Freiheit. Sie ha-
ben nur zwei Auswege: den Riickzug in Einsamkeit und Interesselosig-
keit; oder den Kampf gegen das andere. Arthur Koéstler hat in seinem
beriihmten Indien- und Japanbuch das japanische Zen vielleicht zu ein-
seitig in diese Richtungen hingedeutet. Aber es bleibt auffillig, dafl
Aktivitdt aus der Zen-Haltung heraus nicht zu Tanz, sondern zu Bogen-
schieflen, Fechten und Ringkampf wurde.

Die andere Haltung ist die Freude an der Freiheit und der Anders-
artigkeit des andern — die Meditation der Freiheit: Verschiedenheit nicht
als Bedrohung, sondern als Begliickung, nicht als Verarmung (der andere
hat mehr als ich), sondern als Bereicherung.

Die beriihmte Figurengruppe von Jesus und Johannes, auf die wir hin-
wiesen, macht zwei Ziige dieser Freiheitserfahrung offenbar.

Vertrauen: Johannes gibt sich hin, 148t sich los, verlegt seine Mitte in den
andern, in seinen Meister. Vielleicht erfahrt jemand schon am Riickgang in
die eigene Tiefe den Beginn dieses Vertrauens. Aber der Gipfel ist dort,
wo sich das Mysterium des Seinsvertrauens offenbart als Vertrauen in ein
Du. Meditation sollte auf der Suche nach solchen Erfahrungen sein, wo das
Erleben der Freiheit des anderen nicht die Wand der Abweisung, sondern
die Briicke des Vertrauens aufbaut. Darin werden die religiosen Erfahrun-
gen von Gottes Du vorbereitet, wo ein Mensch sein eigenes Geheimnis von
Freiheit und Vertrauen nicht auflést sondern bewahrt findet.

Annahme: Das ist die Richtung vom Herrn zu seinem Jiinger. Die Figu-
rengruppe zeigt die Annahme des Johannes als eines schwachen, liebes-
bediirftigen Menschen. Viele Gelegenheiten im menschlichen Leben fithren
in dhnliche Situationen. Auch im Gesprich der Religionen geht es nicht um
eine Annahme des anderen, weil eben doch alle Religionen in der mysti-
schen Hoéhe gleich sind. Wo man sich unter Beiseitelassen der Unterschiede
auf einer neutralen Ebene trifft, hat man die Mitte der eigenen und der
fremden Weltanschauung verraten. Annahme des anderen ist nur dort
ehrlich, wo der andere angenommen ist, weil er anders ist, weil er den Wert
verkorpert, den die Philosophie als Freiheit umschreibt. Und diese Freiheit,
die nicht umgreift, sondern nur annimmt, ist unendlich viel wertvoller als
das Aufheben des Unterschiedes. Nur Meditation kann mich dahin fihren.

Meditation der Freiheit erlebt das Anderssein des andern als Bereiche-
rung und Erfillung. Das eigene Ich ist vom oftmals verschiitteten Grund



Josef Sudbrack 272

aus auf diesen Anderen angelegt. Das erwihnte Zen-Buch ist blind gegen-
uber dieser Erfahrungswirklichkeit. Freiheit heifit fiir es Selbstrealisation;
und jedes fremde Sein bringt dem ,Ego“-Selbst Feindschaft und Gefahr-
dung. Begegnung mit einem anderen ist danach Unfreiheit, weil sie nim-
lich in die Erfahrung fihrt, daf} das Ich nicht alles ist. Erst wenn ein Zu-
stand - das Satori - erreicht ist, wo es nichts anderes mehr gibt, keine Dinge
und keine Personen, ist das Subjekt frei, weil identisch geworden mit der
Totalitat des Seins. Suzuki beschreibt dies: , Freiheit ist eine unsinnige Idee
... Der Mensch ist nur frei, wenn er unpersonlich ist. Er ist frei, wenn er
sich selbst verleugnet und im Ganzen aufgeht*. Die christliche (und huma-
ne) Freiheit und Selbstverleugnung sprechen sich anders aus.

Manche der hilfreichen Meditationsmethoden unserer Tage haben eine
untergriindige Tendenz zu dieser Art von ,Freiheits-erfahrung“. Wie
gesagt, es gibt keine Meditationsmethode ohne Gefahr. Es geht nur um das
gesunde Gleichgewicht der Methoden. In ihm miifite die ,Meditation zum
anderen hin“ eine ausschlaggebende Rolle spielen. Wo aber die Medita-
tion beginnt, christlich zu werden, da sollte die Meditation zum andern hin
den Héhepunkt bilden. Nur so kann Gott, der Andere, fiir mich zur Erfah-
rung werden.

Schlufliiberlegung

Wir kommen aus einer Zeit, da man glaubte, Erfahrung iibersehen zu kén-
nen. Im aufklérerischen Verstand waren Erfahrung und Emotion Primitiv-
Zustinde, die der Aufarbeitung durch Wissenschaft bedurften. Mit dem
Fortschritt der Menschheit werde sich ihr ungeklarter Bereich immer mehr
verengen; was primitiven Leuten wie Erfahrung diinke, werde bald von
Technik und Methode beherrscht werden. Das wissenschaftliche Ziel war
ein Zustand, der sich auf keine Erfahrung, sondern nur noch auf analy-
tische Einsichten stiitzte.

Die christlichen Bemiithungen um Gebet und Meditation waren nicht frei
von solchen Tendenzen. Noch die liturgischen ,Vereinfachungen* der
letzten Jahre haben Ziige von diesen aufklirerischen Tendenzen. Solange
das christliche Leben in einem selbstverstindlichen Raum von Erfahrung
stand, konnte man sich ungefahrdet solcher bedienen.

Die Selbstverstindlichkeit des christlichen Erfahrungsraums ist heute
zusammengebrochen: wir leben und werden leben im Raum einer nicht-
christlichen Welt. Aber zugleich hat sich auch dieser Raum der rationalisti-
schen Sékularisation als unmenschlich und als briichig erwiesen.

Und so schwenkt man zur anderen Seite: Erfahrung ohne Reflexion,
Meditation ohne Gestalt, Erleben ohne und gegen verstandliche Einsichten.



Meditative Erfahrung — zum anderen hin 273

Nur Zeitblinde und Fanatiker kénnen sich mit dieser Dichotomie zufrieden
geben: Dort die Welt des Rationalen, die man Technik und Politik iber-
148¢: hier die Welt der Erfahrung, die man sorgfiltig gegen die Vernunft
abschirmt. Uns allen sollte die Synthese am Herzen liegen.

Aber liegt nicht eine, oder gar die Synthese dort, wo ,Erfahrung® sich
zum andern 6ffnet? Dort entsteht Gespréch — nicht um zu widerlegen, son-
dern um zu verstehen. Dort bliiht Begegnung auf — nicht um zu verschmel-
zen, sondern um sich mit Einsicht und Verstidndnis gegenseitig zu befruch-
ten. Dort wird die Erfahrung reicher — nicht im eigenen Selbst, sondern in
der Ekstase, zum andern hin.

Eine solche ,Meditation® ist nicht mehr denkbar in antiintellektueller
Haltung. Sie mufl héren, verstehen, priffen — aber eben nicht um aufklare-
risch die Erfahrung wegzuleugnen, sondern um den meditativen Wert
dessen zu erfahren, was mit dem Wort ,der Andere® umschrieben ist.

In seiner aufschlufireichen Auseinandersetzung mit der christlichen My-
stik, Die Graue Eminenz, hat Aldous Huxley diesen Zusammenhang zwi-
schen Person-Verstehen und dem Bemithen um Gestalt- und Inhalt-Medi-
tation sehr klar gesehen: ,Die Kontemplation von Personen und ihren
Eigenschaften bedingt ein grofles Maf} analytischen Denkens und einen
unaufhérlichen Gebrauch der Einbildungskraft“. Er kritisiert Bérulle, der
»cine Person und personliche Eigenschaften ,zum Gegenstand seiner
Liebe und Kontemplation ... wihlt* und deshalb ,uniibersteigliche
Schranken zwischen sich und den héheren Zustdnden der Einigung errich-
tet. Das ist der christlichen Erfiillung entgegengesetzt.

Christliche Erfahrung — ob in der neuplatonischen Sprache Meister Eck-
harts oder in der personalen Welt Bernhards von Clairvaux oder in den
Bildern Mechthilds von Magdeburg oder in der Dunkelheit Johannes’ vom
Kreuz — weil die Begegnung mit Gott als Kern aller wahren Mystik; und
diese Begegnung geschieht mit dem Andern — in mir, iiber mir, neben mir,
vor mir. Und hier mufl in jedermann das Erstaunen wach werden, wie tief
doch die Erfahrungstheologie der Patristik und des Mittelalters reichte, da
man die biblischen Erfahrungen von Gott nicht weiterentwickelte zu einem
Monaden-Gott, der um sich selbst kreist (das war die Versuchung des
Arianismus und des Neuplatonismus), sondern erkannte, dafl auch die
Mitte Gottes Beziehung ist ,Sein und Erfahrung zum anderen hin“: vom
Vater zum Sohn und zum Geist.

Es ist christlicher Glaube, dafl diese patristische Einsicht eine Gabe des
Geistes war und ist. Dieser Geist ist ein Geist der Beziehung, der im ,Sein
zum andern hin“ lebt. Und deshalb sind die bescheidenen Voriibungen
der ,Meditation zum andern hin“ vielleicht doch mehr als nur Voriibungen.
Vielleicht wird in ithnen der Geist wach, der belebt mit Gottes Leben.





