
Josef Sudbrack 260 

ist. Endlich noch darin, daß wir in größerer Gefahr sind, den Engel mit dem 
allseitig schneidenden Flammenschwert am Paradieseseingang zu umge- 
hen und so den heilsgeschichtlichen Weg nicht zu vollenden. 

Dennoch: die Liebe, diese •Revolution im Gottesbegriff", verbindet uns 
über die Wandlung der Jahrhunderte hinweg mit der •Wolke", wenn 
heute auch die Abwesenheit dieses liebenden Gottes vielleicht noch deut- 
licher geworden ist. Diese Liebe aber ist in Jesus Christus •erschienen". In 
ihm kommt •das Umfassende" an als die Liebe Gottes, die zur Nachfolge 
ruft auf den Weg des Gekreuzigten und Auferstandenen, den Weg der 
Liebe unter den Bedingungen dieser unserer Weltzeit. 

Meditative Erfahrung • zum anderen hin 
Stufen und Schritte 

Josef Sudbrack SJ, München 

Meditation ist unser aller Anliegen. Der eine mag dieses Wort dafür ge- 
brauchen, der andere jenes; und viele wissen keine Benennung, besitzen 
keine Übung oder Technik, benutzten keine Vorlage und keine Hilfe - und 
meditieren doch besser als wir anderen. An Worten sollte man sich nicht 
stoßen. Das Anliegen in den Worten ist wichtiger. 

Vorbemerkung über den Wortgebrauch 

Und doch sind Worte nicht überflüssig und nichtssagend. Deshalb möge 
eine Wort-Uberlegung den ersten Schritt in die Erfahrung vorbereiten. 

Man hat z. B. Meditation mit •Weg nach innen" übersetzt. Das wider- 
spricht der Bedeutung des Wortes •meditari". Aber ist nicht auch der Sinn 
des Wortes, wie es uns heute klingt, breiter als nur •Weg nach innen"? Vor 
mir steht eine bunte Fotografie der berühmten spät-gotischen Statue: Jesus 
mit seinem Lieblingsjünger Johannes, der den Kopf in den Schoß des Mei- 
sters neigt. Das ist christliche Meditation! Aber es ist nicht einfach ein 
•Weg nach innen", es ist ein Weg zwischen den beiden, vom Herrn zu 
seinem Jünger, und von Johannes zu Jesus. Es ist eine •ekstatische" Medi- 



Meditative Erfahrung - zum anderen hin 261 

tation. Der Jünger •geht aus sich heraus", verlegt die Mitte seines Selbst 
in das Herz seines Meisters; es ist eher eine •Meditation nach außen". 

Das große benediktinische zwölfte Jahrhundert hat diese gerichtete 
Meditation •intentional" genannt. Der Dynamismus Augustins: •unruhig 
bin ich ..." blieb kennzeichnend für alle meditative Bemühung. Darin 
liegt kein Voluntarismus, sondern das Verlangen nach der Heimat in Gott. 
Auch die •Wolke des Nichtwissens" benutzt das gleiche Wort, um den 
•Pfeil des Herzens" zu beschreiben. Die spätgotische Figurengruppe ist 
besinnlicher, •innerlicher", als dieses energische, fast harte Buch mit seiner 
fordernden Meditation; aber die Richtung aller Zeugnisse ist dieselbe: Hin 
zum andern, hin zu Gott. 

Solche und andere Phänomene führten C. G. Jung dazu, daß er die Reli- 
giosität des Westens •extravertiert", und die Haltung des Ostens •intro- 
vertiert" nannte. Die Einsicht ist gültig; aber der christliche Gehalt ist 
durch solche, vom Raum her genommene Unterscheidungen noch nicht aus- 
geschöpft. Auch •nach-innen, nach-außen" kann mißverstanden werden. 
Die christlichen Erfahrungszeugnisse müssen personal verstanden werden: 
•Meditation zum andern hin" - und das ist mehr als eine •Meditation 
nach innen", die vom Wort und von manchen Übungen her gleichgültig 
gegen den Richtungssinn bleibt; und es ist mehr als eine •Meditation nach 
außen", die ein geometrisches Symbol an die Stelle der Du-Erfahrung 
setzt. Max Schelers •intentionales Fühlen" könnte weiterhelfen. 

Eine solche •Meditation zum andern" ist auch jenseits von Unterschei- 
dungen wie zwischen •objekt-gerichtet" und •objekt-los". G. Scherer zeigt 
in seinem Büchlein über •Reflexion, Meditation, Gebet" (Essen 1973), daß 
eine •inhaltlose", •objektlose" Meditation dort, wo sie voll-human wird, 
mit innerer Notwendigkeit in das Bittgebet an den freien, personalen Gott 
einmündet. Das mag mit vielem, was man über Meditation hört, nicht 
übereinstimmen, aber es ist ein Zeichen des christlich-Meditierenden. Ob 
man der ganzen Erfahrung den Namen Meditation geben soll oder nur 
der vorbereitenden Selbstbesinnung, ist ein Streit um Worte, der unwichtig 
wird, sobald das Gemeinte verstanden ist. 

Auch Unterscheidungen zwischen dem meditativen •Sein" und dem 
deshalb weniger meditativen •Tun" werden hinfällig. Die •Meditation 
zum andern" umfaßt eine so intensive Aktivität, daß sie zum Ruhe-Erleb- 
nis werden kann. Und ihre Ruhe ist so überströmend, daß kein Tun des 
Menschen ganzheitlicher und personaler ist als diese ruhende Aktivität. 

Obgleich Worte immer nur die Türen zur Sache sind, muß man über 
sie nachdenken; falsche Worte können verstellen, verführen, vernichten. 
Aber im Bereich der Meditation bleibt der Schritt zur Erfahrung der ent- 
scheidende. Und dorthin möchten auch unsere folgenden Stufen führen. 



Josef Sudbrack 262 

Sie bieten in der Tat nur Hilfen. Ein jeder muß die Erfahrung selbst ma- 
chen. Es liegt eine große Gefahr in der anwachsenden Flut von Medita- 
tionsbüchern, die völlig ausgeführte, gleichsam vorgekaute Meditationen 
bieten. Sie verurteilen den Leser zur ständigen Unreife. Wir sind zwar 
alle nur Schüler im Meditieren - aber deshalb, weil wir alle auch Mei- 
ster darin sind; nur manche unter uns haben es vergessen. 

Es sind nur Stufen, die wir beschreiten. Das Ziel könnte Liebe heißen, 
oder unendliches Du, oder Gott und Jesus. Es ist meist nur angedeutet; 
denn auch das ist eine Erfahrung christlicher Meditation: Viele, die die 
letzte Stufe zu genau zu beschreiben suchten, haben sie nivelliert, haben 
Gotteserfahrung mit Selbsterleben gleichgesetzt oder in verstandliche 
Akrobatik aufgelöst. Weder Erfahrung noch Erkennen können Gott einfan- 
gen. Deshalb ist Sprechen über Gotteserfahrung immer ein Freigeben für 
den, der auf dem Wege ist. Wir können nur Stufen zeigen und Schritte 
lehren. 

I. Ertasten der Wirklichkeit 

Vor kurzer Zeit erlebte ich in knappem Zeitraum verschiedenemale die 
Tasterfahrung blinder Menschen. Im Film sah ich ihnen zu, wie sie Statuen 
und Möbel •ertasteten". Ich saß neben einem blinden Mädchen, das seinen 
Freund mit den Fingerspitzen •besah"; und ich wußte, sie fühlte nicht nur 
seine Haut, sondern •ertastete" ihn als Person. Das sind Meditationen, 
deren Tiefe uns Sehenden verschlossen ist. 

Aber wir können uns um ähnliche Erfahrungen bemühen: Wir sitzen im 
Garten vor einer Blumenhecke, schließen die gierenden, alles verschlingen 
wollenden Augen und ertasten die Blume. Zuerst sind wir über die Plump- 
heit der Finger entsetzt. Sie zerdrücken alles Zarte und zerquetschen das 
Leben. Vielleicht fühlt einer auch den selbstischen Drang, den Samt der 
Blütenblätter und die grüne Frische des Stengels als Schmuck im Gebäude 
des eigenen Erlebens aufzustellen - anstatt aus sich selbst herauszugehen, 
herauszufühlen, herauszutasten - anstatt die Blume in ihrer eigenen Schön- 
heit zu bewundern. 

Solche Erlebnisse können Stufen zur Meditation werden. Man kann ähn- 
liche Erfahrungen an Steinen machen. Teilhard de Chardin liebte ihre 
Tasterfahrung. Oder man lasse trockenen Sand durch die Finger laufen. 
Wasser ist eine andere Tür zu dieser Urerfahrung; ob man sich Regen auf 
die Haut tropfen läßt oder mit der Hand in den Bach hineingreift. Von 
den Indianern wird erzählt, daß sie das Leben des Holzes erspürten; und 
wenn sie in Bäumen oder Tieren selbständige göttliche Wesen erkannten, 



Meditative Erfahrung - zum anderen hin 263 

dann sollten wir von den •Hoch"-Religionen (wer hat eigentlich dieses 
arrogante Wort erfunden?) uns hüten, Idolatrie oder Magie darin zu 
sehen. Diese Menschen wußten, fühlten, kosteten, tasteten das Leben, das 
uns in der Natur entgegentritt. 

Zwei Gefühlsrichtungen, oftmals noch in einer ursprünglichen Einheit, 
verbergen sich in der Tasterfahrung. Mund und Zunge symbolisieren die 
Bewegung zum Selbst hin: man nimmt ein, man kaut, man schluckt. Aber 
die Hand (die offene, nicht die greifende) und die Fingerspitzen? Sie 
scheinen strahlen zu wollen vom eigenen Selbst auf das andere hin. 

Diese Richtung von sich weg sollte das Ertasten der Blume bestimmen. 
Diese Blume ist auch ein Stück vom Leben der Natur; ein einziger Strom 
durchpulst mein eigenes biologisches Dasein und das Leben der Blume. 
Ich kann in diesen Strom hineintauchen und die Einheit des Kosmos 
erfahren. 

Aber die Blume ist mehr noch schön in sich. Ich ertaste sie, die Blume, 
und nicht mich, mein Erleben; ich freue mich an ihr und nicht an meiner 
Erfahrung; ich erspüre ihre runde Schönheit, ihre in sich ruhende Voll- 
kommenheit. Dort liegt der Unterschied in der Naturerfahrung des 
buddhistischen Mönches und des Heiligen von Assisi. Der erste er spürt in 
der Lotusblume das kosmische Gesetz des Alls. Franziskus aber hat sich 
in diese eine Blume hinein •ver"-sehen; der Wolf wurde ihm zum Kame- 
raden und die Fische lobten mit ihm Gott. Franziskus erfuhr in ihnen nicht 
das All-Strömen, sondern er sah alle einzeln für sich an; diese Blume und 
dieses Reh sind schön, weil sie diese Blume und dieses Reh sind. Kein rau- 
nendes Fühlen - weder im Kosmos noch in meiner Innerlichkeit - kann 
diese einzelne Schönheit auflösen. Sie ist mehr und schöner als die kosmi- 
sche Harmonie. Die Schüler des Franziskus setzten sich dafür ein: Indivi- 
duum est ineffabile. Das Einzelding und der Einzelmensch gehen in keine 
Begriffskategorie ein und auch in keine Erlebnis-Schablone oder Gefühls- 
erhebung. Das Einzelding und der Einzelmensch sind wunderbar, weil 
Gott sie in ihrer Einzelheit gewollt und geliebt hat. Dieser Schöpfergott ist 
mehr und nicht weniger als die allesdurchziehende Buddhanatur. 

Man muß diese aus-sich-heraus-gehenden Erfahrungen einüben. Man 
kann mit der Blume beginnen. Man kann weitergehen zu einem Tier, des- 
sen Wärme man erfühlt - es ist nicht meine Wärme! Man kann einen 
Kunstgegenstand ertasten - das Kreuz an der Wand, mit geschlossenen 
Augen. Und dann sollte man es wagen, einen Menschen mit der Hand, 
den Fingern zu begegnen. 

In der Gabe des Heilens gab die Pfingstbewegung dem Ertasten der 
Hände eine wichtige Rolle. Eines der Mitglieder bringt sein Anliegen vor. 
Die andern treten heran und legen ihm ihre Hände in gemeinsamem 



Josef Sudbrack 264 

Gebet auf. Man murmelt aus der eigenen Spontaneität heraus die Bitte zu 
Gott, und verweist Gottes Kraft auf diesen Einzelnen. 

Dieses Berühren ist weder magisch noch physikalisch; es ist menschlich. 
Ich denke, daß jeder es einmal erleben durfte. Kindheitserinnerungen - als 
wir krank waren und die Mutter am Bett saß - sind oft bessere Schlüssel 
zu dieser Welt des Vertrauens als die krampfhaften Gesten des Erwach- 
senen. Die Pfingstgruppen bringen eine Grunderfahrung in Erinnerung. 
Der Sympathiestrom der betenden Gruppe geht über die Hände hinaus 
zu dem, dem die Fürbitte gilt. Und dieser andere spürt, daß seine Freunde 
vor Gott für ihn eintreten. 

Wenn diese Handauflegung, oder der Kuß, oder die Umarmung keine 
Meditation sind, was überhaupt sollte Meditation sein? 

Bezogenheit 

Jeder meditative Weg, auch der der Berührung, kann mißbraucht werden. 
Aber die Klippen der Du-bezogenen Meditation sind weniger gefährlich 
als die der beziehungslosen. Mit biblischen Worten gesagt: Weil du viel 
geliebt hast, wird dir viel vergeben. Aber es steht nicht dort: Weil du 
viel Identität gewonnen hast, wird dir viel vergeben. 

In einem Zenbuch, das in französischer und englischer Sprache einen 
großen Erfolg hatte, heißt es anders: •Eine Mutter, die ihr Kind verloren 
hat, leidet nicht - wie sie meint -, weil ihr Kind tot ist. In Verbindung mit 
dem Tod ihres Kindes empfindet sie Schmerz, weil sie glaubt, daß das 
(letzte) Prinzip sie verlassen habe; sie leidet, weil das Ereignis in ihr die 
Tiefenerfahrung von Nicht-Sein freigesetzt hat." Diese •Liebe" geht nicht 
auf das Kind, sondern besteht in der Erfahrung eines metaphysischen 
Prinzips im Selbst der Mutter. Nicht-Existenz und Existenz stehen sich 
dort gegenüber. Beim Tod des Kindes kommt Nicht-Existenz ins Gefühl; 
bei Glückserfahrungen das Prinzip •Existenz". Dem Autor zeigt dieser 
Wechsel an, daß die Mutter noch nicht die wirkliche Erleuchtung erreicht 
hat. Diese liegt noch hinter den beiden Prinzipien verborgen; und dort 
öffnet sich der letzte Seinsgrund jenseits von Freude und Schmerz, von 
Existenz und Nicht-Existenz, von Gut und Böse. 

Der Autor hat dasjenige, was östliche Meditationsmethoden an Hilfen 
geben, verabsolutiert; und damit ist die Zenerfahrung nicht über- 
menschlich, sondern unmenschlich geworden. Wer nicht mehr trauern 
kann, hat seine Seele verloren. Menschliches Trauern aber greift am tief- 
sten dort, wo es aus der Beziehung zum anderen Menschen entspringt. 
Bernhard von Clairvaux hat in einer seiner schönsten Predigten einen 
Kampf ausgefochten mit dem vermeintlich christlichen Prinzip: •Du darfst 



Meditative Erfahrung - zum anderen hin 265 

nicht trauern, weil der Tote bei Gott ist." Aber sein christliches Herz half 
ihm zur Trauer über den Toten, wie auch Christus getrauert hat. 

Warum sollte man diese Welt der Beziehung - und deshalb des 
Schmerzes, und deshalb der Freude - nicht in die Meditation hineinneh- 
men? Ja, man muß es tun. Während des letzten Jahres war das Busfahren 
in Amerika eine meiner zeitraubendsten Beschäftigungen. Dort sitzen und 
Gesichter anschauen, Weiße, Schwarze, Gelbe, Rote ... Man könnte sie 
zwar alle normieren, ihnen die Haare abschneiden und eine Uniformmütze 
aufsetzen. Das wäre die Gleichheit. Und die entsprechende Meditation 
würde den einen Menschen in allen Menschen entdecken. 

Der andere Weg ist richtiger. Schau die einzelnen Gesichter an: freue 
dich über die Vielfalt und die Schönheit - nicht des (allgemeinen), sondern 
dieses menschlichen Gesichtes. Dein Beten wird Gott danken, daß er jeden 
von uns liebt. Christus ist für den einzelnen Menschen gestorben. Und nur 
weil die Summe aller einzelnen die Menschheit ausmacht, deshalb ist er 
auch für alle gestorben. Das ist die Lehre der Bibel. Die •Theologie des 
Restes" - von der Gruppe der jüdischen Treuen bis zum einen Menschen 
Jesus - zeigt es; oder auch die schlichte Parabel vom verlorenen Schaf: 
Gott liebt den einzelnen (mich und dich). Wir sind das eine Menschen- 
geschlecht nicht durch ein Einheitsprinzip, sondern durch den einzelnen 
Menschen Jesus. 

Eine Meditation sollte über die grenzenlose Selbsterfahrung hinaus- 
wachsen zum andern. In einer solchen Du-bezogenen Meditation wächst 
die eigene Identität stärker als in jeder anderen Weise des Meditierens. 
Eine solche Du-bezogene Meditation ist zugleich offen für das Geheimnis 
des Kreuzes und kann einbringen, was H. Schürmann (Jesu ureigener Tod, 
1975) als Mangel der •Meditationsbewegung" aufzeigt: •nur selten zum 
Kreuzesdunkel vordringend". 

Nur muß man es üben, die Anfangserfahrungen machen, sie vertiefen, bis 
dann eine Person eintritt in die Beziehungen. Wenn die Mystiker von der 
•Berührung" als dem Gipfel der Gotteserfahrung sprechen, dann lehren 
sie uns, daß zwischen den körperlichen und den geistlichen Sinnen, zwischen 
dem Erfühlen der Blume und dem •geistigen Berühren" des anderen mehr 
als nur eine äußere Analogie besteht. 

August Brunner hat in seinem Mystikbuch auf zwei Gründe einer 
Fehlinterpretation der Erfahrung des anderen hingewiesen: Wer in 
menschlicher Liebe oder in der Gotteserfahrung die Bezogenheit in eine 
unterschiedslose Einheit auflöst, reduziert die Erfahrung entweder auf 
die •Vitalschicht" der Person. •Das Vitale tritt der Welt nicht so gegen- 
über wie der Mensch als Person ... So erklärt sich, daß in naturmystischen 
und rauschhaften Zuständen der Abstand weniger ausgeprägt erscheint 



Josef Sudbrack 266 

und das Gefühl der Einheit mit dem Kosmos entsteht". Der andere Grund 
ist, daß ein Mensch so aus sich herausgerissen ist zum andern, •daß er sich 
selbst nicht mehr bemerkt, und nur noch das Geschaute da ist". Aber gerade 
hierin wird die dialogische Spannung dieser Letzt-Erfahrungen bestätigt. 

Eine schematisierende Darstellung kann es erläutern. Man kann den 
andern ins eigene Erleben hineinsaugen: Das wäre wohl nicht mehr als 
eine Selbstbefriedigung am anderen. Oder der andere kann durchsichtig, 
transparent werden zu einer größeren Einheit zwischen mir und ihm. Die 
Bezogenheit war nur Oberfläche, die Einheit liegt in der Tiefe. Das wäre 
nur eine Neuauflage dieser seltsamen asketischen Mahnung, in einen ande- 
ren Menschen, nicht ihn selbst, sondern Christus zu sehen. Wohin das Er- 
lebnis mit dem Zen-Meister gehört, von dem Graf Dürckheim erzählte, daß 
er ihm nach einem tiefen Gespräch über •Meditation" ein Freudenmädchen 
fürs Bett anbot, wage ich nicht zu beurteilen. 

Die dritte Möglichkeit ist die richtige: Ich liebe den andern, weil er der 
andere ist. Nicht weil er mir Identität verschafft - das geschieht auch und 
tiefer als in reiner Selbstmeditation, aber wird nicht intendiert. Und ich 
liebe ihn auch nicht, weil er mir tiefere Seinsschichten eröffnet - auch das 
geschieht; aber der göttliche Geist der Liebe ist gegenwärtig gerade weil 
beide nur sich anschauen und alles andere vergessen. Die meditative 
Erfahrung eines andern Menschen steht in sich, und ist deshalb so beglük- 
kend. 

Nicht jeder, der in einer solchen Beziehung lebt, muß sie zu einer aus- 
drücklichen Meditation werden lassen. Aber wer schon Meditation pflegt 
und sie als einen Höchstwert schätzt, sollte sich auf dem Weg zur •Medita- 
tion auf den andern hin" machen. Für einen Christen gilt das Wort: Liebe 
zu Gott und Liebe zum Nächsten - Darf die christliche Meditation es ver- 
gessen? 

II. Hören des Wortes 

Daß Tasten zur Meditation führen kann, daß der Weg vom Ertasten der 
Blume bis zum Erfühlen eines Du ein Weg der Erfahrung ist, wird wohl 
kaum einer mißverstehen. 

Der Zugang zum meditativen Hören ist schwieriger. Wir erfühlen die 
Musik, die uns einwiegt in überpersonale Harmonie. Mein Ich geht unter 
im Melodiebogen; der Raum wird zum Wogen der Töne, in dem mein 
eigenes Erleben nur ein Partikelchen, ein kosmisches Stäubchen darstellt 
im Rausch der Töne. Diese Musik löst die Gerichtetheit der Beziehung auf 
in ein Meer von Fühlen und Mitschwingen. Der Hörer wird zum Tropfen 



Meditative Erfahrung - zum anderen hin 267 

in der Sinfonie, und das Gehörte verschmilzt mit Gefühl und Erleben. 
Richard Wagner ist ein Meister dieser Musik. Aber Johann Sebastian 
Bach ist anders. Wer in seine Musik eindringt, wird manchmal fragen, ob 
der Meister nicht doch ein Rationalist war. Bachs Musik fordert geistige 
Arbeit, fordert Gerichtetheit und nicht Aufgeben der Personalität; und 
manches seiner großen Stücke stellt eine ethische Forderung an den Hörer. 
Bachs Musik ist kein Meer von Tönen (trotz Goethe), sondern eine perso- 
nale Forderung (man vergleiche sein bekanntes Liebeslied •Willst du 
dein Herz mir schenken" mit dem Liebestod in Tristan und Isolde). Bachs 
Musik ist gerichtet - und wer zweifelt daran, daß er - und nicht Wagner - 
der Meister ist. 

Aber alle Erfahrung von Musik bleibt noch schillernd zwischen Auf- 
lösung oder Bestärkung der personalen Beziehung. Das macht ihre be- und 
verzaubernde Kraft aus. 

Das Hören des Wortes aber bringt Eindeutigkeit. Nur wird es schwierig, 
die meditative Eindringlichkeit zu erspüren. Man hat es sich verstellt, weil 
man das Wort nur als Informationsträger würdigt, als eine Nachricht, die 
dem Wissen ein Stück zufügt und dann überflüssig ist. Und da Worte nur 
als Übermittler von Sachwissen erfahren werden, wendet man sich einer 
wortlosen und gestaltlosen Meditation zu. Solch eine Wortfeindlichkeit 
ist die andere Seite des rationalistischen Mißverständnisses von Wort und 
Sprechen. Wo Worte leer werden, wird Leere zur einzigen Form von 
Meditation. 

Der anglikanische Theologe Macquarrie hat schon vor Jahren in der 
Nachfolge mancher Vorgänger Ähnliches am Unterschied zwischen zen- 
buddhistischem Koan und Sprüchen Jesu aufgezeigt. Der bekannte Zen- 
Koan: •Was ist der Schall einer einzelnen Hand", (nachdem vorher beide 
Hände zusammenklatschten) führt den Meditierenden vor die schwarze 
Wand des Wortes. Die Worte des Koan sind und bleiben unsinnig; an ihnen 
erfährt der Meditierende die Unsinnigkeit unserer Oberflächenwelt. Er 
muß sie - Wort und Oberflächenwelt - wie eine Glaswand durchbrechen; 
und dann plötzlich steht er im Licht des Nicht-Wortes, des Nicht-Sinnes, 
der Nicht-Wirklichkeit, der Nicht-Verschiedenheit. Dort ist die Erleuch- 

tung. 
Ganz anders die Sprüche Jesu. •Sein Leben verlieren, um es zu gewin- 

nen", mag zuerst paradox oder gar widersprüchlich klingen. Doch dann 
öffnet es sich zur historischen Gestalt Jesu: Zur Realität von Kreuz und 
Auferstehung. Diese liegt nicht jenseits des Wortes der Verkündigung; sie 
ist mit dem Wort selbst geschenkt. Und je tiefer ich in die Botschaft ein- 
dringe, desto überquellender wird ihr Sinn: Die Pflanze, die stirbt, um in 
ihrem Samen weiter zu leben; Tod und Geburt im Tierreich; und noch 



Josef Sudbrack 268 

umfassender im Menschenleben. Jeder schöpferische Prozeß hat Teil am 
•Verlieren, um zu gewinnen". Wir werden zum Höhepunkt der Erfahrung 
geführt, wo einer - mit den Worten von A. Brunner - •vom Anderen hin- 
gerissen ist, daß er sich selbst nicht mehr bemerkt und nur noch das Ge- 
schaute da ist". Das Hören •zum andern hin" ist so gerichtet, daß der 
Hörende sich vergißt, daß er •stirbt", um im anderen zu •leben". 

Ein solches •Hören des Wortes" spielt sich in einer Dreiecksbeziehung 
ab: Zwischen dem, der das Wort spricht, und dem, was das Wort meint, 
und dem anderen, der das Wort hört. In jedem Pol liegt Sinn, liegt medi- 
tative Erfahrung. Ein Dialog (Tri-log) entsteht zwischen den dreien; jeder 
wird von jedem befruchtet. Wer an das Wort eines Freundes oder an die 
Botschaft der Bibel über Jesus mit den rationalistischen Vorstellungen von 
Wissensvermittlung und Wissensbereicherung herangeht, wird die medi- 
tative Tiefe und das dia- (tri-)logische Eindringen in sie verfehlen. Im 
wahren Wort ist mehr; das Geheimnis der Persönlichkeit des Sprechenden 
drückt sich in ihm aus; oder der Wert einer Erfahrung, die kaltes Wissen 
übersteigt; oder die Tiefe einer Begegnung, die nicht Auskünfte anhäuft, 
sondern Verstehen weckt. Wem das Wort mehr ist als nur Gerede, der 
wird sein Leben im Beziehungsnetz der drei Partner erfahren. 

Er wird im Wort den Sprechenden verstehen, und dessen Erfahrung 
wird ihn selbst zur Tiefe führen; der beschriebene morgendliche Wald 
wird seine Ruhe auf ihn, den Hörer, überströmen lassen. Oder er dringt 
zuerst ein in die beschriebene Welt und von dort wird ein Verständnis 
für den Freund aufblühen, der diesen Wald erlebt hat; und daran wächst 
die eigene Ruhe. Je mehr an Eigenerfahrung einer in das meditative Ein- 
dringen ins Wort einbringt, desto reicher werden die Beziehungen. Die 
drei Pole - der Sprecher, und das was er sagt, und der Hörer - stehen 
in stetem Austausch; das Netz der Beziehungen wird enger, fängt immer 
mehr vom Gehalt des Wortes ein; alles was als Reichtum der Meditation 
gepriesen, ereignet sich in dem, der zu hören versteht. 

Anfangs wird es vielleicht nur ein Oberflächenspiel sein zwischen Spre- 
cher und Hörer und Gesagtem. Aber ein großes Wort führt tiefer, bringt 
das Selbst ins Spiel. Und irgendwann ist man davon getroffen, daß es bei 
•Leben verlieren, um es zu gewinnen", nicht nur um etwas geht, das auch 
mit mir zu tun hat, sondern daß ich selbst es bin, der mit diesem Herren- 
wort ausgesagt ist. 

Der Sprecher, der Hörer und der Inhalt des Wortes haben sich so ge- 
nähert, daß sie eins werden. Doch diese Meditationserfahrung ist gegen- 
läufig zu dem auflösenden Einheitsprozeß, der anderswo als Erfüllung 
gepriesen wird. Man kommt sich näher, erfährt die Gemeinsamkeit - doch 
nicht im Aufgeben der Eigenpersönlichkeit, sondern als deren Bekräfti- 



Meditative Erfahrung - zum anderen hin 269 

gung. Dichter-Dichtung-Leser treffen sich im Wort; aber es ist keine Nivel- 
lierung oder gar Auflösung, sondern ein Erwecken der Eigenpersönlichkeit. 

Im Gespräch der Religionen erprobt sich diese Meditation des Hörens. 
Manche Versuche arbeiten an der Oberfläche der Information von Wor- 
ten oder von Erfahrungen. Übereinstimmungen in Lehre oder Ritus oder 
Erfahrung werden als Gleichheit gewertet. Man wird taub für den Reich- 
tum der Verschiedenheiten. Die alte Auffassung: wir haben das Richtige 
und ihr das Falsche, ist von der neuen gar nicht so sehr verschieden: wir 
beide haben gleiche Lehren-Riten-Erfahrungen, also sind wir gleich! So 
verkennt man die eigene wie die fremde Gotteserfahrung. 

Meditatives Hören führt einen andern Weg. Die Begegnung der Reli- 
gionen geschieht nicht in der Schale, sondern im Kern der eigenen Persön- 
lichkeit. Der Christ muß die Botschaft der anderen Weltanschauungen 
•hören" - das heißt zuerst einmal ins eigene Selbst von Lehre und Erfah- 
rung eindringen. Je tiefer das Wort des anderen in die eigene Erfahrung 
führt, desto näher kommt man sich. Dort, und nicht an der Oberfläche der 
austauschbaren Worte und Erfahrungen liegt der Ort der Begegnung. 

Um ihn zu finden, muß einer lernen zu hören; und muß er lernen, daß 
Hören nicht nur ein Ansammeln von Auskünften bedeutet, sondern tiefer 
führt: daß Hören Meditation ist. 

III. Anerkennen der Freiheit 

Am schwierigsten, aber auch am wichtigsten ist es, die meditative Erfah- 
rung dort zu verlebendigen, wo es um Freiheit geht, Freiheit, die - aus- 
gerechnet nach der jüdischen Kommunistin Rosa Luxemburg • •zuerst die 
des anderen ist". 

Aber ich denke (und hoffe), daß auch hier ein jeder auf Erfahrungen 
zurückgreifen kann. Vielleicht geschah es beim Betrachten eines Gesichtes 
- im Fotoalbum oder in Realität. Es gibt ja viele Bildmeditationen in die- 
ser Art. Was geschieht dort? Ruht man sich aus in der Nettigkeit und dem 
Liebreiz eines Kinderkopfes? Dann bleibt man an der Oberfläche hängen. 
Macht man das Gesicht transparent zur überpersönlichen Schönheit? Dann 
ist der Mensch zum Mittel geworden für eine •über-gegenständliche" Er- 
fahrung, und der Verdacht besteht, daß der eine den anderen zur Bestäti- 
gung seines Selbst benutzt. Der richtige Weg ist ein anderer: Einfach vor 
dem Gesicht stehen bleiben, es anschauen, es anerkennen, und dann tiefer 
und tiefer ins Geheimnis dieser entgegenleuchtenden Freiheit eindringen. 
Es geschieht das, was Gregor von Nyssa - nach K. Rahner und J. Danielou 
der Vater der Mystik - als irdische und himmlische Erfahrung Gottes be- 



Josef Sudbrack 270 

schreibt. Nach ihm bedeutet Gotteserfahrung kein Anschauen, sondern ein 
Eindringen. Jeder Schritt des Erlebens schenkt neue Erfahrung und eröff- 
net neue unbekannte Dimensionen und weckt die freudige Erwartung für 
die weitere Erfahrung von Gott. Der neue Schritt in Gottes Geheimnis 
hinein geschieht in der Kraft dieser Erfahrung und schenkt zugleich neue 
Perspektiven für das weitere, tiefere Geheimnis Gottes. Ewigkeit des 
Himmels ist nach Gregor von Nyssa (und anderen Kirchenvätern) nichts 
anderes als dieses ständige Hineinschreiten in das Mysterium Gottes. Er- 
fahrung ist Dynamik und nicht Statik, •Pfeil des Herzens" und nicht 
•stiller Punkt". 

Die Erfahrungen vom Mysterium Gottes führen in Gottes Freiheit. 
Mysterium meint nicht Rätsel und Dunkel, sondern meint einen Selbst- 
stand, der niemals von einem anderen umgriffen werden kann, aber diesen 
tiefer und tiefer in sich einläßt. Mysterium meint eine Offenheit, die weder 
zum Stillstand zwingt - weil es Dunkel ist -, noch zum Ausschöpfen ver- 
leitet - weil einer auf den Grund kommen will. Mysterium ist Tiefe, die 
deshalb beglückt, weil sie unauslotbar ist. 

Auch das ist Freiheit; sie ist nicht aufzulösen in Einsichten und Wissen; 
sie ist frei. Aber zugleich ist sie kein abweisendes Dunkel. Der Liebe gelingt 
das Wagnis, sie zu verstehen, anstatt nur verständnislos sie anzuerkennen. 
Freiheit und Mysterium gehören zusammen; wo sie sich durchdringen, 
wächst Meditation. 

Hier finden sich Orte, wo einer •Meditation" einüben kann. Man kann 
schon in den Dingen der Natur Spuren dieser Freiheit finden und meditie- 
ren. Man kann den Duft einer Blume in sich einsaugen, ihn als Instrument 
fürs eigene Wohlbefinden benutzen. Das ist berechtigt - aber es steht auf 
der Linie der Benutzbarkeit aller Dinge dieser Welt. Warum nicht auch 
die Rosenblüten in ein Ikebana-Arrangement hineinstecken, um damit 
den Wohnraum zu schmücken? Eine höchst subtile, doch im letzten künst- 
liche Begegnung mit der Natur. 

Besser wäre es, die Rose stehen zu lassen; besser ist es, aus dem Wohn- 
raum - dem physikalischen und dem des Selbst - hinauszugehen, um etwas 
vom •Sich-Vergessen der Liebe" an dieser Blume einzuüben und zu er- 
fahren. Dieses Zugehen auf die Rose, wie sie ist, ist schon Meditation, aber 
noch keine der Freiheit; doch die meditative Begegnung mit der Gestalt 
der Rose, ihrem eigenen Duft, ihrer eigenen Schönheit, öffnet einen Vor- 
raum dazu. Wir brauchen diese Vorräume. 

Die Erfahrung der Blume kann allerdings zur Alltäglichkeit werden, 
zur Routine und zur Gewöhnung. Mit der Freiheit eines Menschen steht 
es anders. Wo sie zur Mitte-Erfahrung des Lebens wird, da geschieht End- 
gültiges und Absolutes. Ein Mensch kann diese Erfahrung in ihrer Voll- 



Meditative Erfahrung - zum anderen hin 271 

endung nur einmal durchleben, und dieses •Einmal" ist kein Zeitabschnitt, 
sondern eine in die Zukunft reichende Haltung. 

Weniger zentral und alltäglicher gehört diese •Meditation der anderen 
Freiheit" in jedes Leben hinein. Tagaus, tagein begegnen wir großen und 
kleinen Freiheiten. Man ist verschiedener Meinung oder hat einen anderen 
Lebensstil. Viele erfahren es als Bedrohung der eigenen Freiheit. Sie ha- 
ben nur zwei Auswege: den Rückzug in Einsamkeit und Interesselosig- 
keit; oder den Kampf gegen das andere. Arthur Köstler hat in seinem 
berühmten Indien- und Japanbuch das japanische Zen vielleicht zu ein- 
seitig in diese Richtungen hingedeutet. Aber es bleibt auffällig, daß 
Aktivität aus der Zen-Haltung heraus nicht zu Tanz, sondern zu Bogen- 
schießen, Fechten und Ringkampf wurde. 

Die andere Haltung ist die Freude an der Freiheit und der Anders- 
artigkeit des andern - die Meditation der Freiheit: Verschiedenheit nicht 
als Bedrohung, sondern als Beglückung, nicht als Verarmung (der andere 
hat mehr als ich), sondern als Bereicherung. 

Die berühmte Figurengruppe von Jesus und Johannes, auf die wir hin- 
wiesen, macht zwei Züge dieser Freiheitserfahrung offenbar. 

Vertrauen: Johannes gibt sich hin, läßt sich los, verlegt seine Mitte in den 
andern, in seinen Meister. Vielleicht erfährt jemand schon am Rückgang in 
die eigene Tiefe den Beginn dieses Vertrauens. Aber der Gipfel ist dort, 
wo sich das Mysterium des Seinsvertrauens offenbart als Vertrauen in ein 
Du. Meditation sollte auf der Suche nach solchen Erfahrungen sein, wo das 
Erleben der Freiheit des anderen nicht die Wand der Abweisung, sondern 
die Brücke des Vertrauens aufbaut. Darin werden die religiösen Erfahrun- 
gen von Gottes Du vorbereitet, wo ein Mensch sein eigenes Geheimnis von 
Freiheit und Vertrauen nicht auflöst sondern bewahrt findet. 

Annahme: Das ist die Richtung vom Herrn zu seinem Jünger. Die Figu- 
rengruppe zeigt die Annahme des Johannes als eines schwachen, liebes- 
bedürftigen Menschen. Viele Gelegenheiten im menschlichen Leben führen 
in ähnliche Situationen. Auch im Gespräch der Religionen geht es nicht um 
eine Annahme des anderen, weil eben doch alle Religionen in der mysti- 
schen Höhe gleich sind. Wo man sich unter Beiseitelassen der Unterschiede 
auf einer neutralen Ebene trifft, hat man die Mitte der eigenen und der 
fremden Weltanschauung verraten. Annahme des anderen ist nur dort 
ehrlich, wo der andere angenommen ist, weil er anders ist, weil er den Wert 
verkörpert, den die Philosophie als Freiheit umschreibt. Und diese Freiheit, 
die nicht umgreift, sondern nur annimmt, ist unendlich viel wertvoller als 
das Aufheben des Unterschiedes. Nur Meditation kann mich dahin führen. 

Meditation der Freiheit erlebt das Anderssein des andern als Bereiche- 
rung und Erfüllung. Das eigene Ich ist vom oftmals verschütteten Grund 



Josef Sudbrack 272 

aus auf diesen Anderen angelegt. Das erwähnte Zen-Buch ist blind gegen- 
über dieser Erfahrungswirklichkeit. Freiheit heißt für es Selbstrealisation; 
und jedes fremde Sein bringt dem •Ego"-Selbst Feindschaft und Gefähr- 
dung. Begegnung mit einem anderen ist danach Unfreiheit, weil sie näm- 
lich in die Erfahrung führt, daß das Ich nicht alles ist. Erst wenn ein Zu- 
stand - das Satori - erreicht ist, wo es nichts anderes mehr gibt, keine Dinge 
und keine Personen, ist das Subjekt frei, weil identisch geworden mit der 
Totalität des Seins. Suzuki beschreibt dies: •Freiheit ist eine unsinnige Idee 
... Der Mensch ist nur frei, wenn er unpersönlich ist. Er ist frei, wenn er 
sich selbst verleugnet und im Ganzen aufgeht". Die christliche (und huma- 
ne) Freiheit und Selbstverleugnung sprechen sich anders aus. 

Manche der hilfreichen Meditationsmethoden unserer Tage haben eine 
untergründige Tendenz zu dieser Art von •Freiheits-erfahrung". Wie 
gesagt, es gibt keine Meditationsmethode ohne Gefahr. Es geht nur um das 
gesunde Gleichgewicht der Methoden. In ihm müßte die •Meditation zum 
anderen hin" eine ausschlaggebende Rolle spielen. Wo aber die Medita- 
tion beginnt, christlich zu werden, da sollte die Meditation zum andern hin 
den Höhepunkt bilden. Nur so kann Gott, der Andere, für mich zur Erfah- 
rung werden. 

Schlußüberlegung 

Wir kommen aus einer Zeit, da man glaubte, Erfahrung übersehen zu kön- 
nen. Im aufklärerischen Verstand waren Erfahrung und Emotion Primitiv- 
Zustände, die der Aufarbeitung durch Wissenschaft bedurften. Mit dem 
Fortschritt der Menschheit werde sich ihr ungeklärter Bereich immer mehr 
verengen; was primitiven Leuten wie Erfahrung dünke, werde bald von 
Technik und Methode beherrscht werden. Das wissenschaftliche Ziel war 
ein Zustand, der sich auf keine Erfahrung, sondern nur noch auf analy- 
tische Einsichten stützte. 

Die christlichen Bemühungen um Gebet und Meditation waren nicht frei 
von solchen Tendenzen. Noch die liturgischen •Vereinfachungen" der 
letzten Jahre haben Züge von diesen aufklärerischen Tendenzen. Solange 
das christliche Leben in einem selbstverständlichen Raum von Erfahrung 
stand, konnte man sich ungefährdet solcher bedienen. 

Die Selbstverständlichkeit des christlichen Erfahrungsraums ist heute 
zusammengebrochen: wir leben und werden leben im Raum einer nicht- 
christlichen Welt. Aber zugleich hat sich auch dieser Raum der rationalisti- 
schen Säkularisation als unmenschlich und als brüchig erwiesen. 

Und so schwenkt man zur anderen Seite: Erfahrung ohne Reflexion, 
Meditation ohne Gestalt, Erleben ohne und gegen verstandliche Einsichten. 



Meditative Erfahrung - zum anderen kin 273 

Nur Zeitblinde und Fanatiker können sich mit dieser Dichotomie zufrieden 
geben: Dort die Welt des Rationalen, die man Technik und Politik über- 
läßt; hier die Welt der Erfahrung, die man sorgfältig gegen die Vernunft 
abschirmt. Uns allen sollte die Synthese am Herzen liegen. 

Aber liegt nicht eine, oder gar die Synthese dort, wo •Erfahrung" sich 
zum andern öffnet? Dort entsteht Gespräch - nicht um zu widerlegen, son- 
dern um zu verstehen. Dort blüht Begegnung auf - nicht um zu verschmel- 
zen, sondern um sich mit Einsicht und Verständnis gegenseitig zu befruch- 
ten. Dort wird die Erfahrung reicher - nicht im eigenen Selbst, sondern in 
der Ekstase, zum andern hin. 

Eine solche •Meditation" ist nicht mehr denkbar in antiintellektueller 
Haltung. Sie muß hören, verstehen, prüfen - aber eben nicht um aufkläre- 
risch die Erfahrung wegzuleugnen, sondern um den meditativen Wert 
dessen zu erfahren, was mit dem Wort •der Andere" umschrieben ist. 

In seiner aufschlußreichen Auseinandersetzung mit der christlichen My- 
stik, Die Graue Eminenz, hat Aldous Huxley diesen Zusammenhang zwi- 
schen Person-Verstehen und dem Bemühen um Gestalt- und Inhalt-Medi- 
tation sehr klar gesehen: •Die Kontemplation von Personen und ihren 
Eigenschaften bedingt ein großes Maß analytischen Denkens und einen 
unaufhörlichen Gebrauch der Einbildungskraft". Er kritisiert Berulle, der 
•eine Person und persönliche Eigenschaften" •zum Gegenstand seiner 
Liebe und Kontemplation ... wählt" und deshalb •unübersteigliche 
Schranken zwischen sich und den höheren Zuständen der Einigung" errich- 
tet. Das ist der christlichen Erfüllung entgegengesetzt. 

Christliche Erfahrung - ob in der neuplatonischen Sprache Meister Eck- 
harts oder in der personalen Welt Bernhards von Clairvaux oder in den 
Bildern Mechthilds von Magdeburg oder in der Dunkelheit Johannes' vom 
Kreuz - weiß die Begegnung mit Gott als Kern aller wahren Mystik; und 
diese Begegnung geschieht mit dem Andern - in mir, über mir, neben mir, 
vor mir. Und hier muß in jedermann das Erstaunen wach werden, wie tief 
doch die Erfahrungstheologie der Patristik und des Mittelalters reichte, da 
man die biblischen Erfahrungen von Gott nicht weiterentwickelte zu einem 
Monaden-Gott, der um sich selbst kreist (das war die Versuchung des 
Arianismus und des Neuplatonismus), sondern erkannte, daß auch die 
Mitte Gottes Beziehung ist •Sein und Erfahrung zum anderen hin": vom 
Vater zum Sohn und zum Geist. 

Es ist christlicher Glaube, daß diese patristische Einsicht eine Gabe des 
Geistes war und ist. Dieser Geist ist ein Geist der Beziehung, der im •Sein 
zum andern hin" lebt. Und deshalb sind die bescheidenen Vorübungen 
der •Meditation zum andern hin" vielleicht doch mehr als nur Vorübungen. 
Vielleicht wird in ihnen der Geist wach, der belebt mit Gottes Leben. 




