
Gelebter Glaube im Wandel 
Friedrich Wulf SJ, München 

Man stellt schon seit Jahren fest, daß das geistliche Leben in der Weise, 
wie es lange Zeit hindurch in religiösen Anleitungen und Unterweisungen 
dargelegt und von eifrigen Christen geübt wurde, weithin abgestorben ist, 
ja von der jüngeren Generation, selbst in Seminaren und Noviziaten, 
schon gar nicht mehr gekannt wird. Man denkt dabei etwa an die regel- 
mäßige Übung des Gebetes und der Betrachtung, an die tägliche Gewis- 
senserforschung und den Empfang des Bußsakramentes in überschaubaren 
Zeitabständen oder auch an bestimmte Formen der Glaubenspraxis im 
Alltag, wie sie die Überlieferung herausgebildet hat. 

Situationsanalyse 

Die Gründe für diese Entwicklung liegen, wie viele meinen, auf der 
Hand. Sie pflegen zwar richtig, aber zu einseitig anzuführen: die Säku- 
larisierung aller Lebensbereiche, der Traum von der Machbarkeit der Zu- 
kunft, der Leistungszwang, der keinen Raum kennt für Muse und Besin- 
nung und den Menschen in die Hektik treibt, endlich der Konsumzwang, 
auf dem alles zutreibt und der alles Geschehen im menschlichen Leben wie 
ein Karussell erscheinen läßt: wo der Mensch an sein Ziel gekommen zu sein 
glaubt, da beginnt es wieder von vorn, ein ewiger Kreislauf, dem jeder 
auf diese oder jene Weise unterworfen ist. Hinzu kommt aber noch die 
Unruhe in der Kirche selbst: die Diskussion im Bereich der Glaubensaus- 
sagen und der ethischen Normen, das Mißtrauen gegen die Kirche als 
Institution, vor allem gegen die Stellung des Amtes, die wechselnden For- 
men der Frömmigkeit und des liturgischen Alltags. Auf diesem Hinter- 
grund ist die große Unsicherheit so vieler Christen in ihrer Gla.ubenspraxis 
zu sehen. Das Auseinanderklaffen der Wert- und Zielvorstellungen in 
Kirche und Welt verschärft diese Unsicherheit nicht selten zu einer eigent- 
lichen Glaubenskrise. 

Beschreiben wir die Gründe für den Abbau des geistlichen Lebens älte- 
ren Stils noch ein wenig genauer: Für den, der die nüchterne, leicht skepti- 
sche Mentalität seiner Zeitgenossen teilt und alles auf seinen Realwert 
prüft, greift das geistliche Vokabular der kirchlichen Sprache zu hoch; es 
scheint ihm durch die erfahrene Wirklichkeit nicht mehr gedeckt und wird 
in seinen Augen zur Ideologie, zu einer Formel, die das Gemeinte, bei 
aller Berücksichtigung seines Geheimnischarakters, nicht mehr ansichtig und 



Gelebter Glaube im Wandel 275 

vollziehbar macht. Er schaltet darum ab. Und noch mehr: das Gebet über- 
haupt, so wie er es gelernt hat, als unmittelbares und selbstverständliches 
Gespräch mit Gott, ist ihm fragwürdig geworden, weil Gott ihm ins 
Nichtfaßbare entrückt ist. Haben seine Gebete bisher in diesem Geheimnis 
gestanden, oder waren sie mehr Pflichtübungen oder Selbstgespräche oder 
Ausdruck seiner Not und Angst, seiner Sehnsucht und Hoffnung, seines 
Versagens und seiner Schuld? Mit einem tief verwurzelten Mißtrauen be- 
gegnen heute viele sich selbst, ihrem eigenen Innern mit seinem Auf und 
Ab der Gedanken, Urteile und Gefühle. Wo gibt es da noch eine Sicher- 
heit, ohne die der Mensch nicht existieren kann? Für die meisten kommt sie 
auf jeden Fall nicht mehr von ihrem geistlichen Leben her, wenn es so 
verstanden wird, wie es oben skizziert wurde. Es hat, auch wenn es in 
Restbeständen noch vorhanden ist, keine existenztragende Wirkung. Das 
trifft auch dort zu, wo es sich um wesentliche und darum unaufgebbare 
Stücke des christlichen Lebens handelt wie bei den Sakramenten. Wo die 
Spendung des Sakramentes der Buße routinemäßig erlebt wird (und das 
bringen oft schon die äußeren Gegebenheiten mit sich), da wird sie als 
nutzlos angesehen, weil sie aus Erfahrung nichts in Bewegung setzt, auch 
wenn man selbst den besten Willen zu haben glaubte, sich dem Priester in 
seiner Schuld zu erschließen. Haben auf Selbsterkenntnis und Versagen 
hinzielende gruppendynamische Übungen in dieser Hinsicht nicht einen 
größeren Erfolg, können sie nicht zu echter Umkehr vor Gott und den 
Mitmenschen führen? Selbst die Messe bleibt für viele, besonders aus der 
jüngeren Generation, im Formelhaften stecken, wenn sie als bloßer Wort- 
gottesdienst mit nur geringer Möglichkeit für Spontaneität gehalten wird 
oder in der Anonymität einer Großveranstaltung (ausgenommen vielleicht 
die außerordentlichen festlichen Gelegenheiten) erlebt wird. 

Will man auf eine zeitgemäße Erneuerung des geistlichen Lebens hin- 
arbeiten, dann muß man solche Beobachtungen zunächst einmal zur Kennt- 
nis nehmen, muß sehen, was ist, nüchtern und ohne Vorbehalt, ohne Urteil 
und vor allem ohne voreilige Verurteilung. Da gibt es Christen, die leiden 
unter dem Verlust dessen, was sie einmal religiös gelebt und wovon sie 
gelebt haben. Da gibt es andere, die weder vom Elternhaus noch von der 
kirchlichen Unterweisung her eine ihnen gemäße, der Altersstufe jeweils 
angepaßte und sich weiterentwickelnde Glaubenspraxis mitbekommen 
haben; sie finden sich nicht zurecht. Bei beiden trifft man auf eine religöse 
Nostalgie, auf ein tiefes Unbehagen, das sich ausdrücken kann in der 
Sehnsucht nach einer heileren Welt, nach einer Welt größerer Brüderlich- 
keit, nach einem Angenommensein und einem Sich-schenken-können. Denn 
die täglich erfahrene Sinnleere des Lebens in einer von der Technologie 
und der nur instrumentellen Vernunft beherrschten Welt ist schrecklich; 



Friedrich Wulf 276 

sie weist einen ständig auf Zwänge und damit auf die eigene Ohnmacht 
und Todesverfallenheit hin. 

Tasten nach einer neuen Glaubenspraxis 

Hier nun begegnet uns heute ein aufschlußreiches Phänomen. Wo das 
religiöse Unbehagen in solchen Christen einmal bewußt geworden ist - 
durch Anstoß von außen, durch Mitmenschen, oder durch eigene Erlebnisse 
-, da beginnt ein Suchen und Tasten, um einen neuen Zugang oder über- 
haupt zum ersten Mal einen Zugang zu den Glaubenswirklichkeiten zu 
finden, der eigene Erfahrung ermöglicht und damit zugleich die Glaub- 
würdigkeit der christlichen Botschaft verbürgt. Für gewöhnlich geschieht 
das nicht auf theoretische Weise, durch Studium und Reflexion. Man will 
sich vielmehr auf etwas ganz Konkretes einlassen. Das kann je nach Tem- 
perament und Veranlagung oder durch die zufällige Begegnung mit einer 
religiösen Gruppe etwas sehr Verschiedenes, ja fast Entgegengesetztes 
sein. Die heute am meisten beobachteten Experimente, um zu einer neuen 
Glaubenspraxis zu kommen, finden sich einmal in den auch im christlichen 
Raum allenthalben angebotenen Meditationsübungen, zum anderen im 
sozialen Engagement mannigfacher Art, wie es in vielen kleinen, z. T. in- 
formellen Gruppen ausgeübt wird: in der Sorge für Behinderte oder für 
alte Menschen, für die Randgruppen der Gesellschaft, für diejenigen, die 
im Schatten stehen und um die sich niemand kümmert. Solche Experimente 
kann man nur loben; denn sie können eine neue Glaubenspraxis einleiten 
und zur direkten Einübung in den Glauben selbst führen. Nur dürfen sie 
nicht isoliert gesehen und betrieben werden, ohne lebendigen Zusammen- 
hang mit einer vielfältigen Glaubenspraxis, entsprechend dem Ganzen der 
Glaubensbotschaft. Sonst geraten sie leicht in Gefahr, der Herausforderung 
durch die moderne, säkularisierte Welt auszuweichen. Sie haben dann u. U. 
einen Fluchtcharakter. Man baut sich eine Insel auf, die sichert und ab- 
schirmt. Am leichtesten ist das bei gewissen Meditationsübungen nachzu- 
weisen, dort nämlich, wo die Selbstfindung, die Bewußtseinserweiterung 
und überhaupt das Humanum über Gebühr im Vordergrund stehen und 
dann leicht um ihres Eigenwertes willen gesucht werden. Das macht die 
Übungen als solche für das geistliche Leben noch nicht suspekt; sie wer- 
den es erst durch die Intention, aus der heraus sie angestrebt werden. 
Ähnliches gilt von manchem Sozialengagement, dem man heute unter 
Christen begegnet. Wo es einen Exklusivcharakter annimmt, zum einzigen 
Inhalt eines Lebens oder einer Gruppe wird, da kapselt sich der Mensch 
leicht gegen die übrige Welt ab; er kann dann ungerecht werden gegen 
diejenigen, die es besser zu haben scheinen als seine »Armen«, und wird 



Gelebter Glaube im Wandel 277 

u. U. zum Protestler und Ankläger von Beruf; dann sind die »Armen« 
sogar mehr für ihn und seine Rechtfertigung da als er für sie und ihr Heil. 
Christus war auf jeden Fall in diesem Sinn kein Sozialapostel, sondern 
für alle Menschen offen. 

Versuchen wir an dieser Stelle, aus dem bisher Gesagten einmal das 
Fazit zu ziehen: Jene Überlieferung, die das geistliche Leben mit dem 
inneren Leben gleichsetzte (das geschah übrigens erst seit dem 17. Jh.), 
und es mehr oder weniger auf das ausdrückliche Gebet, auf Meditation 
und andere geistliche Übungen (zu denen lange Zeit auch der Sakramen- 
tenempfang - Kommunion und Beichte - gezählt wurde), scheint auszu- 
laufen. Sie ist tot, weil sie offenbar so, wie sie für gewöhnlich ausgelegt 
und gepflegt wurde, in der heutigen Lebenserfahrung nicht mehr genü- 
gend Wurzelgrund hat. Wir glauben darum bei aller Hochschätzung der 
derzeitigen meditativen Bewegung auch nicht, daß die Meditation, als 
bloßer Weg nach innen, die Wiedergewinnung und Erneuerung eines zeit- 
gemäßen geistlichen Lebens zu bringen berufen ist. Damit soll aber 
ebensowenig gesagt sein, daß die Aktion, das Handeln aus dem Glauben, 
einschließlich des sozialen Engagements, das bestimmende Kennzeichen 
eines kommenden spirituellen Lebens des Christen sein könnte, so sehr 
die Notwendigkeit einer stärkeren Betonung funktionalen Denkens und 
Handelns in der heutigen Glaubenspraxis zugestanden werden mag. Was 
uns nottut, ist vielmehr die innere Einheit von Kontemplation und Aktion, 
von Beten und Handeln, wie sie sich aus der Einheit von Geistlichem und 
Weltlichem der heutigen Heilstheologie mit Notwendigkeit ergibt. Gott 
ist in das menschliche Handeln Jesu Christi eingegangen, und dieser nimmt 
unser Handeln in das seine auf. So begegnet uns Gott mitten in unserer 
Welt und Geschichte (vermittels dieser), die in Jesus auch seine Welt und 
Geschichte geworden sind. Wir müssen ihn deshalb darin mit den Augen 
des Glaubens suchen und im Geist Jesu, der uns geschenkt wurde, zu unter- 
scheiden lernen, was in den Ereignissen und Erfahrungen unseres Lebens 
von Gott kommt und was aus der Sünde, der Eigensucht und -mächtigkeit 
des begehrlichen Menschen stammt, damit wir auf Gottes Dasein und Han- 
deln durch unser Dasein und Handeln die Antwort der Liebe geben kön- 
nen. Das ist die Grundlegung und gewissermaßen die Ortsbestimmung 
eines geistlichen Lebens, wie es uns heute aufgegeben ist. 

Vorrang des Lebens vor der Übung 

Aus dieser Sicht ergibt sich für ein zeitgemäßes geistliches Leben, daß 
es keine Schranken kennt, nicht auf bestimmte Zeiten und Räume einge- 
schränkt ist, sich nicht in speziellen Übungen erschöpft. Es ist überall dort 



Friedrich Wulf 278 

zu finden, wo ein Glaubender als geistlicher Mensch lebt und handelt, im 
Geist und aus dem Geist Jesu Christi urteilt und entscheidet. Es ist weder 
mit Vokabeln wie •Innerlichkeit" noch •Dienst" genügend zu umschreiben. 
Es kann sich sowohl im lautlosen Seufzen des Gebetes wie in Taten der 
Liebe äußern. Es umfaßt das ganze menschliche Leben in all seinen Dimen- 
sionen, mit Leib, Seele und Geist, mit seinen Inhalten und seiner Ge- 
schichte. 

Da ist zunächst einmal das Leben selbst, als solches. Es ist und bleibt 
eine ständige Aufgabe. Für den geistlichen Menschen ist es von Gott 
gegeben und geschenkt. Er hat täglich dafür zu danken. Sein Lebenswille 
muß davon geprägt sein. Die niemand erspart bleibende Auseinander- 
setzung zwischen Selbstbehauptung und Selbsthingabe ist im Geist Jesu 
auszutragen, wobei der gläubige Mensch immer von neuem feststellen muß, 
daß ihm der rechte Ausgleich, die Harmonie in diesem Spannungsfeld nie 
ganz gelingt. Er wird sich so, wie er ist und wie die Ereignisse es mit sich 
bringen, vertrauend in die Hand Gottes geben und sich ihm überlassen. 
Das gilt noch einmal mehr in den Tagen der Krankheit, des sich bemerk- 
bar machenden Alterns, der nachlassenden Kräfte und des herannahenden 
Todes. Wo das Leben so genommen wird, da ist es geistliches Leben. 

Da ist im einzelnen vor allem der Bereich der Arbeit. Er verlangt Lei- 
stung und kann Erfüllung bringen. Aber gerade wo das der Fall ist, lauert 
auch der Stolz, der Hybris. Der Mensch, so wie er sich vorfindet, ist geneigt, 
sich in seinen Leistungen zu spiegeln, sie sich und seiner Tüchtigkeit allein 
zuzuschreiben. Er vergißt, Gott zu geben, was ihm zusteht. Nur der Geist 
entlarvt den Menschen in seiner Täuschung und reißt ihn aus seiner Ichver- 
haftung heraus, falls er einer ist, der die Stimme des Geistes hört und auf sie 
zu achten gewohnt ist. Der Zwang zur Leistung, der heute mehr als früher 
auf dem Menschen lastet, bringt aber auch das Versagen zum Vorschein, 
weist die eigenen Grenzen auf. Hier gilt es, sich ohne Resignation anzuneh- 
men, Niederlagen einzustecken, aber auch sich in seinen positiven Seiten zu 
entdecken. Es kann ein langer Prozeß sein, ehe der Mensch gelernt hat, 
sein Leben in den ihm gegebenen Möglichkeiten und den ihm gesteckten 
Grenzen zu leben und eben so er selbst zu werden. Dieser Prozeß ist oft 
genug von mangelndem Selbstbewußtsein, von Auflehnung, Angst und 
Verzweiflung begleitet. Sie zu tragen und zu überwinden ist für den Glau- 
benden ein wesentliches Stück seines geistlichen Lebens. 

Endlich noch die Welt des Mitmenschen. Sie ist die Mitte des humanen 
und zugleich geistlichen Lebens. Hier erweist sich am untrüglichsten, ob 
einer ein geistliches Leben führt oder nicht, ob der Geist Christi, der Liebe 
und Vergebung, seinen Geist erfüllt oder die eigenen Vorstellungen, Ziele 
und Wünsche sein Verhalten und seinen Lebensweg bestimmen. Manche 



Gelebter Glaube im Wandel 279 

Situationen im Bereich des Mitmenschlichen sind ohne die Hilfe des gött- 
lichen Geistes gar nicht zu meistern: Selbstlosigkeit und Geduld, wo die 
ständige Nähe eines Menschen schwerfällt, Ehrfurcht und Verzicht in der 
aufflammenden Begierde, Treue, wo die Liebe zu erlöschen beginnt, Zu- 
rücktreten vor anderen, große Enttäuschungen. Man könnte die Aufzäh- 
lung noch um ein Vielfaches fortsetzen. Die meisten Prüfungen im Leben, 
der größte Kummer, die bittersten Stunden rühren vom gegenseitigen 
Nichtverstehen her, von dem, was man einander antut, von offenem oder 
verstecktem Unrecht, von jener letzten Vereinsamung, die über einen Men- 
schen kommen kann, wenn er alles Vertrauen zu Mitmenschen verloren hat. 
Aber auch die große und beglückende Liebe, und gerade sie, erfordert von 
den Liebenden, daß sie ständig um den Geist der Selbstlosigkeit und der 
Lauterkeit bitten. Es hat Heilige gegeben, bei denen die Tiefe und Durch- 
sichtigkeit ihres geistlichen Lebens abzulesen war am Leben ihrer Liebe 
zueinander. 

Wenn man ernst nimmt, was hier gesagt ist, daß nämlich der Raum des 
geistlichen Lebens die gesamte Wirklichkeit des Menschen und seiner Ge- 
schichte umfaßt, dann kann man sogar noch weiter gehen und etwas über- 
spitzt und einseitig vertreten, daß für den Glaubenden der erste und ur- 
sprünglichste Ort seines geistlichen Lebens gerade nicht die Zurückgezo- 
genheit zu Gebet und Meditation ist, nicht einmal die Liturgie und der 
Sakramentenempfang, sondern der unverkürzte und unverhüllte Alltag 
mit all dem, was er an Ereignissen und Erfahrungen mit sich bringt. Denn 
eben dort wird der Mensch zu allererst von Gott gefordert, hat er seine 
Glaubensexistenz einzusetzen, erlebt er seine Siege und Niederlagen. Dort 
tritt der Herr über Leben und Tod in sein Leben ein oder entzieht sich ihm 
in rätselhafter Weise, wie es im Buch Ijob geschildert wird. Dort erfährt 
er den Realitätscharakter des geistlichen Lebens, auch und gerade jener 
Akte, die dieses Leben nach traditioneller Auffassung wesentlich und 
unaufgebbar kennzeichnen: des Gebetes, der Buße und der Vereinigung 
mit Christus. 

Grundgebet - Grundbuße - Grundkommunion 

Das Grundgebet des Christen, so könnte man sagen, ist das Gebet in 
den Wirklichkeitserfahrungen des täglichen Lebens mit seiner bunten 
Fülle. Da wird z. B. einer - mitten in der Freude oder auch im Leid - 
plötzlich und unerwartet sich der Nähe Gottes bewußt; er ist im Glauben 
ganz sicher, daß Gott da ist, als sein Grund und Halt und seine Erfüllung; 
wie im Vorübergehen wurde er für ihn deutlich. Ein unverdientes Geschenk, 
das spontan Dank hervorruft, der noch lange nachwirken kann. Ein tiefes 



Friedrich Wulf 280 

und mit Wirklichkeit erfülltes Gebet. Da bewundert ein anderer die Groß- 
taten Gottes in Schöpfung und Erlösung: in den Wundern der Natur, in 
einem begnadeten Menschen. Er begreift etwas von der Größe des Schöp- 
fers, von der unbegreiflichen und leuchtenden Liebe des Erlösers, und er 
beginnt mit diesem geheimnisvollen Gott zu sprechen, tritt mit ihm in 
Kommunikation, ohne daß ein solches Gespräch in der Tiefe sich in Worten 
ausdrückt. Ein anderes Mal wieder ist es die Arbeit, die einen Menschen 
überfällt, ihn erdrückt, eine Sorge, die ihn quält, die unbekannte Zukunft, 
die ihn ängstigt, die Todesnot hier und jetzt. Welcher Glaubende wendet 
sich nicht in all diesen Situationen an Gott: er ruft und schreit und bittet 
um Hilfe, bald wie ein Kind, bald wie einer, der nicht mehr weiter weiß 
und das Ende mit Furcht auf sich zukommen sieht, wie ein Ermattender 
oder Ertrinkender. Das Bittgebet ist das grundlegende Gebet im Leben des 
Menschen - das bestätigt ebenso die Schrift wie die christliche Überliefe- 
rung; wer es erfahren, wie es aus dem Herzen herausspringt, disputiert 
nicht mehr über seine Sinnhaftigkeit. Das schönste und vielleicht ergrei- 
fendste Gebet entringt sich dem gläubigen Herzen, wenn ein Mensch nach 
notvollen Tagen oder nach einem schicksalhaften Leben auf seinen Weg 
zurückschaut und voller Dankbarkeit unter Tränen eingestehen muß: •Du, 
o Gott, hast mich immer wieder bei der Hand genommen; hast mich geführt, 
ohne dich wäre es nicht gegangen." Wer in solcherlei Art nicht das Beten 
gelernt hat, wird in seiner Gebetsübung, mag sie noch so aufrichtig gemeint 
sein, vielen Täuschungen erliegen. Hier im Leben lernt man, was Beten 
heißt und daß es etwas sehr Reales ist. 

Ähnlich ist es mit der Buße, der Umkehr, jenem radikalen Sinneswandel, 
der die Welt der Ichverhaftung aufbricht und das Tor zum Glauben öffnet. 
Buße in diesem Sinn ist die erste Forderung der Botschaft Jesu (vgl. Mk 
1, 15), eine Forderung, die nicht nur am Anfang des Glaubenslebens steht, 
sondern Tag für Tag von neuem ergeht. Das ganze Leben muß eine einzige 
Buße, eine ständige Umkehr des Denkens und Handelns in einer auf sich 
selbst bezogenen, verschlossenen Welt sein; anders wird die Frohbotschaft 
in der Tiefe nicht begriffen, bleibt der Weg in die Freiheit eines liebenden 
Herzens blockiert, ist der Blick in die anbrechende Herrlichkeit des Ewigen 
verstellt. Wo, in welchem Leben, wären nicht in einem fort die notwendi- 
gen Schritte der Abkehr vom eigenen Ich in der Hinkehr zum anderen, zu 
dem Anderen, zu tun? Schritte des Erschrockenseins und der Beschämung, 
da es um das Eingeständnis der Schuld und die Bitte um Vergebung geht, 
aber auch des Glückes und des Friedens in der Erfahrung von Vergebung 
und Heil. In solchen Schritten geschieht je von neuem das Offenwerden 
des Menschen für die Realisierung des Glaubens, jene grundlegende Ver- 
änderung und Wandlung im Geist, die nach der Schrift eine Frucht der 



Gelebter Glaube im Wandel 281 

Buße sind. Dabei wird nicht nur der Mensch selbst gewandelt, sondern auch 
seine Umwelt; denn der Gewandelte strahlt seine Wandlung aus. Wo sol- 
che Umkehr im Alltag des Lebens real, gleichsam feststellbar und greifbar, 
schmerzhaft und selig erfahren wird, da - um nicht zu sagen nur da - wird 
auch das Bußsakrament, als kirchenamtliche Buße, wirksam empfangen, 
d. h. die Gnade der Vergebung bewirkt im Empfangenden Wandlung, ver- 
ändert sein Leben. 

Dieser •Vorrang" des gelebten Glaubens im Alltag vor der vorsätzlichen 
Übung des •geistlichen Lebens" (in diesem Fall: des Sakramentenempfan- 
ges) läßt sich an einem weiteren Beispiel noch deutlicher zeigen. Wir alle 
wissen, wie sehr in einer noch gar nicht so weit zurückliegenden Zeit die hl. 
Kommunion innerhalb der Messe als ein eigener Vollzug betrachtet und 
sogar von der Messe getrennt werden konnte. Man konnte die Kommunion 
vor oder nach der Messe empfangen. Nach einem bekannten frommen 
Sprachgebrauch opferte man die hl. Messe und die Kommunion für einen 
bestimmten Menschen oder für ein bestimmtes Anliegen auf. Neben der 
•wirklichen" Kommunion gab es dann noch die •geistliche" Kommunion, 
für den Fall, daß man an der Meßfeier oder Kommunionausspendung nicht 
teilnehmen konnte. Sie galt fast als ein Ersatz für die eigentliche Realität. 
Heute argumentieren wir eher umgekehrt, indem wir sagen, die grund- 
legende Kommunion, die gläubige Realisierung des •in Christus" oder 
•Christus in uns", der paulinischen Kurzformel christlicher Existenz, müsse 
in der ganzen Breite des gelebten Lebens geschehen. Wenn es nach der 
Liturgiekonstitution des II. Vatikanischen Konzils eine mehrfache und 
unterschiedliche Weise der Gegenwart Christi gibt: einmal im Wort der 
Schrift und im Sakrament, dann aber auch im Kreis der um Jesu willen Ver- 
sammelten und in der Begegnung mit dem Mitmenschen, der meiner bedarf, 
dann müßten diese zeichenhaften Hinweise auf eine besondere Gegenwart 
des Herrn im alltäglichen Leben das Verlangen wecken, mit diesem Herrn 
hier und jetzt, nicht erst im Sakrament, verbunden zu sein, die in der Gnade 
der Taufe geschenkte Verbundenheit mit Christus gerade in diesem Augen- 
blick, in dieser Situation zu aktualisieren. Und wenn der am Kreuz für uns 
hingegebene Herr in die Tiefe der Erde, in die Totenwelt hinabgestiegen 
ist und das auf der Welt lastende Unheil in seinen Quell- und Wurzel- 
gründen ein für allemal zunichte gemacht hat, dann kann er sich auf allen 
Straßen des Lebens als der Auferstandene und Erhöhte zeigen. Wo darum 
ein Christ die vielfältigen Gelegenheiten, seinem Herrn und Erlöser zu 
begegnen: im Schrei der Not, in der Bitte für andere, im Suchen der Braut 
des Hohenliedes, in der Sehnsucht nach der endgültigen Nähe und Eini- 
gung, wenig oder gar nicht genutzt hat, da nützt ihm auch ein noch so häufiger 
Meßbesuch und selbst die tägliche Kommunion nicht viel. Denn das Sakra- 



Friedrich Wulf 282 

ment faßt die Heilsgeschichte eines Menschen nur zusammen, macht sie im 
gnadenhaften Raum der Kirche, in der Gemeinschaft der Glaubenden nur 
greifbar und sichtbar und nimmt sie tiefer in das Christusmysterium hinein. 
Die Grundvoraussetzung für diesen •Höhepunkt" des geistlichen Lebens, 
wie die Liturgiekonstitution des Konzils die Eucharistie nennt (nr. 9), wird 
im Alltag eines Christenmenschen, in seiner Geschichte mit ihren Vor- 
kommnissen und Ereignissen geschaffen. 

Es ist immer wieder das gleiche: Der erste und grundlegende Schauplatz 
des geistlichen Lebens ist dort, wo dem Menschen jeweils seine Aufgabe 
zugewiesen ist, wo er sich selbst zu verwirklichen hat und dem Mitmenschen 
in der Liebe zur Hilfeleistung zugesellt ist, wo er Verantwortung für eine 
Gemeinschaft, für sein Volk, für die Kirche, für die ganze Welt mitzutra- 
gen hat. Dieser Schauplatz ist nicht eingeschränkt auf bestimmte Räume 
und Handlungen rein geistlicher Art, sondern kennt weder Schranken noch 
Grenzen. 

Durchdringung von Leben und Übung 

Dennoch verfielen wir einer großen Täuschung, würden wir unser Thema 
•Gelebter Glaube im Wandel" damit als abgeschlossen betrachten. Gerade 
an dieser Stelle gilt es notwendigerweise auch noch von besonderen geist- 
lichen Akten, Übungen, Stunden und Feiern zu sprechen; anders würden 
wir einer Utopie das Wort reden. Zwar hat ein Heiliger wie Ignatius von 
Loyola, geglaubt, es brauche dem wirklich geistlichen Menschen kein beson- 
deres Maß an Gebet und anderem geistlichen Tun vorgeschrieben zu wer- 
den; müsse man doch •Gott in allen Dingen suchen". Aber er war der festen 
Meinung - und seine eigene Erfahrung bezeugte es ihm -, daß gerade der- 
jenige, der •Gott in allen Dingen finde", ein großes Verlangen danach 
habe, sein Gebet und seine geistlichen Erfahrungen im Alltag noch einmal 
in der Stille und Einsamkeit des Geistes ausdrücklich zu machen, längere 
Zeiten vor Gottes Liebe zu verweilen, sein Leben und Arbeiten dieser Liebe 
zu konfrontieren und sich immer wieder in den Sakramenten Kraft für den 
täglichen Kampf zu holen. Was für den Heiligen ein Verlangen war, ist 
für den gewöhnlichen Christen eine Notwendigkeit. Denn wer bringt es 
heute, bei der Uberrationalisierung des Bewußtseins und der Hektik des 
Lebens noch fertig, mitten im Alltag immer wieder in einem Dialog mit 
Gott zu stehen, über das Hiesige hinweg auf das Ewige zu schauen, bei den 
großen Anstrengungen für den Fortschritt und die Humanisierung der 
Welt dennoch letztlich alles von Gott zu erwarten? Dazu bedarf es des aus- 
drücklichen Gebetes und der Gebetszeiten, der Öffentlichkeit einer vom 
Geist beseelten Wirklichkeit, die von Gott in Christus geschenkt ist. 



Gelebter Glaube im Wandel 283 

Nun ist zwar in jüngster Zeit, wie oben schon gesagt wurde, ein neues 
Verlangen nach geistlichem Tun und geistlicher Erfahrung erwacht (Medi- 
tationsbewegung, charismatische Bewegung). Aber man kann sich des Ein- 
drucks nicht erwehren, daß die geistliche Welle, die zur Zeit durch die 
Kirche geht, oft nicht genügend in Verbindung steht mit dem Leben •drau- 
ßen", in der Welt und ihren Anforderungen, Verpflichtungen, Problemen 
und Nöten, die alle auch dem Christen und der Kirche aufgegeben sind. Sie 
scheint in erster Linie den einzelnen und die kleine Gruppe zu erreichen 
und zu wenig auf das Ganze von Welt und Kirche gerichtet zu sein, auf die 
Mitmenschen, auf alle, die nicht dazu gehören. Taize mit seinem Programm 
von •Kampf und Kontemplation" steht wohl in der Mitte zwischen der 
hier gekennzeichneten Spiritualität einer Charismatik und der großen 
geistlichen Überlieferung der Kirche. Bei aller Variabilität des ausdrück- 
lich gemachten geistlichen Lebens in Gebet, Meditation und sakramentaler 
Feier gibt es eine Konstante, die nie ausfallen darf: Das ausdrückliche geist- 
liche Leben muß aus der konkreten Geschichte des Glaubenden, aus seinem 
Alltag hervorgehen, ja herausdrängen, sonst erläge es zu leicht der Gefahr 
einer Wunschwirklichkeit sowie eines Um-sich-selbst-Kreisens. Es muß 
aber ebenso sehr wieder in die konkrete Geschichte des Glaubenden zurück- 
fließen und heilswirksam für andere, für Kirche und Welt werden. Beide 
Weisen des geistlichen Lebens sind gleich notwendig und durchdringen 
sich. Ohne geistliches Leben im Alltag kein ausdrückliches geistliches Tun, 
das einen Realitätscharakter in Anspruch nehmen könnte (ausgenommen 
die objektive Realität des Sakramentes). Aber ohne ausdrückliches Gebet, 
ohne Meditation und sakramentale Feier auch kein wirkliches geistliches 
Leben im Alltag. 

Notwendige Hilfe durch Gleichgesinnte 

Ob solche Überlegungen imstande sind, dem geistlichen Leben im Alltag 
ein größeres Gewicht zu geben, eben durch den Hinweis, daß hier die 
Grunderfahrungen mit Gott und seiner Botschaft gemacht werden? Ob sie 
anderseits dazu beitragen, eben um dieser Realitätserfahrungen der Glau- 
benswelt willen den Gebetszeiten, der Meditation, dem sakramentalen 
Leben und der Lebensbesinnung den entsprechenden Raum zu verschaffen? 
Theoretisch vielleicht, aber in der Praxis? Die meisten guten Vorsätze schei- 
tern an den Realitäten des Alltags: am Streß und einer allgemeinen Ermü- 
dung, an der Anstrengung, die vordergründige Welt der Reizüberflutung 
und der Konsummöglichkeiten zu durchbrechen, und an der Diasporasitua- 
tion des heutigen Christen, die ihn das Allein- und Auf-sich-Gestelltsein 
schmerzhaft spüren läßt. 



Friedrich Wulf 284 

Was darum für eine Erneuerung des geistlichen Lebens in der gegen- 
wärtigen Stunde mit am meisten nottut, sind Gefährten, Gleichgesinnte, 
homogene Gruppen und Räume. Von daher kommt es auch, daß so viele 
Christen nach solcher Gefährtenschaft und solchen Gruppen suchen. Wenn 
es meist informelle oder wenigstens nicht allzu institutionell verfaßte 
Gruppen sind, dann liegt das daran, daß die Menschen sich heute, auch in 
der Kirche, so schwer tun mit einem engeren Zusammenleben und einem 
gleichen Lebensrhythmus; die Individualität wird großgeschrieben und die 
gegenseitige Belastbarkeit ist geringer geworden. Darum tut man sich auch 
in den Klöstern oft so schwer, obwohl gerade hier die Bedingungen für eine 
gegenseitige Unterstützung im Geistlichen wie kaum sonstwo gegeben 
wären; die Schwierigkeiten liegen nicht im Mangel an spirituellem Willen, 
sondern im Raum des Humanen, aber auch in der Pluralität der Meinun- 
gen, von Glaubensfragen angefangen bis zu Fragen des Lebensstils. 

Wie schwierig immer es mit der Bildung von Gruppen, die um des Glau- 
bens willen Zustandekommen, bestellt sein mag, der Wandel des gelebten 
Glaubens in unserer Zeit zwingt zu ihnen. Man muß darum alles daran 
setzen, um die Grundregeln und Hilfen, die ein Gemeinschafts- und Grup- 
penleben ermöglichen und erhalten, zu lehren und einzuüben. Nicht nur 
die Laien, auch Priester und Ordensleute und alle, die in einem kirchlichen 
Dienst stehen, bedürfen der Hilfe durch Gleichgesinnte, wenn sie ein geist- 
liches Leben, das diesen Namen verdient, durchstehen wollen. Der Wind 
der Zeit steht dem gelebten Glauben entgegen. Aber der Wandel des ge- 
lebten Glaubens erweist sich ebenso als ein hoffnungsvolles Zeichen der 
geistlichen Erneuerung der Kirche. 




