Gelebter Glaube im Wandel
Friedrich Wulf S], Miinchen

Man stellt schon seit Jahren fest, dafl das geistliche Leben in der Weise,
wie es lange Zeit hindurch in religiésen Anleitungen und Unterweisungen
dargelegt und von eifrigen Christen geiibt wurde, weithin abgestorben ist,
ja von der jiingeren Generation, selbst in Seminaren und Noviziaten,
schon gar nicht mehr gekannt wird. Man denkt dabei etwa an die regel-
mifige Ubung des Gebetes und der Betrachtung, an die tdgliche Gewis-
senserforschung und den Empfang des Bufisakramentes in {iberschaubaren
Zeitabstinden oder auch an bestimmte Formen der Glaubenspraxis im
Alltag, wie sie die Uberlieferung herausgebildet hat.

Situationsanalyse

Die Griinde fiir diese Entwicklung liegen, wie viele meinen, auf der
Hand. Sie pflegen zwar richtig, aber zu einseitig anzufithren: die Saku-
larisierung aller Lebensbereiche, der Traum von der Machbarkeit der Zu-
kunft, der Leistungszwang, der keinen Raum kennt fiir Muse und Besin-
nung und den Menschen in die Hektik treibt, endlich der Konsumzwang,
auf dem alles zutreibt und der alles Geschehen im menschlichen Leben wie
ein Karussell erscheinen 1afit: wo der Mensch an sein Ziel gekommen zu sein
glaubt, da beginnt es wieder von vorn, ein ewiger Kreislauf, dem jeder
auf diese oder jene Weise unterworfen ist. Hinzu kommt aber noch die
Unruhe in der Kirche selbst: die Diskussion im Bereich der Glaubensaus-
sagen und der ethischen Normen, das Mifitrauen gegen die Kirche als
Institution, vor allem gegen die Stellung des Amtes, die wechselnden For-
men der Frémmigkeit und des liturgischen Alltags. Auf diesem Hinter-
grund ist die grofle Unsicherheit so vieler Christen in ihrer Glaubenspraxis
zu sehen. Das Auseinanderklaffen der Wert- und Zielvorstellungen in
Kirche und Welt verschirft diese Unsicherheit nicht selten zu einer eigent-
lichen Glaubenskrise.

Beschreiben wir die Griinde fir den Abbau des geistlichen Lebens alte-
ren Stils noch ein wenig genauer: Fir den, der die nachterne, leicht skepti-
sche Mentalitit seiner Zeitgenossen teilt und alles auf seinen Realwert
pruft, greift das geistliche Vokabular der kirchlichen Sprache zu hoch; es
scheint ihm durch die erfahrene Wirklichkeit nicht mehr gedeckt und wird
in seinen Augen zur Ideologie, zu einer Formel, die das Gemeinte, bei
aller Berticksichtigung seines Geheimnischarakters, nicht mehr ansichtig und



Gelebter Glaube im Wandel ) 275

vollziehbar macht. Er schaltet darum ab. Und noch mehr: das Gebet iiber-
haupt, so wie er es gelernt hat, als unmittelbares und selbstverstandliches
Gespriach mit Gott, ist ihm fragwiirdig geworden, weil Gott ihm ins
Nichtfaflbare entriickt ist. Haben seine Gebete bisher in diesem Geheimnis
gestanden, oder waren sie mehr Pflichtiibungen oder Selbstgesprache oder
Ausdruck seiner Not und Angst, seiner Sehnsucht und Hoffnung, seines
Versagens und seiner Schuld? Mit einem tief verwurzelten Mifitrauen be-
gegnen heute viele sich selbst, ihrem eigenen Innern mit seinem Auf und
Ab der Gedanken, Urteile und Gefithle. Wo gibt es da noch eine Sicher-
heit, ohne die der Mensch nicht existieren kann? Fiir die meisten kommt sie
auf jeden Fall nicht mehr von ihrem geistlichen Leben her, wenn es so
verstanden wird, wie es oben skizziert wurde. Es hat, auch wenn es in
Restbestdnden noch vorhanden ist, keine existenztragende Wirkung. Das
trifft auch dort zu, wo es sich um wesentliche und darum unaufgebbare
Stiicke des christlichen Lebens handelt wie bei den Sakramenten. Wo die
Spendung des Sakramentes der Bufle routineméafig erlebt wird (und das
bringen oft schon die dufleren Gegebenheiten mit sich), da wird sie als
nutzlos angesehen, weil sie aus Erfahrung nichts in Bewegung setzt, auch
wenn man selbst den besten Willen zu haben glaubte, sich dem Priester in
seiner Schuld zu erschlieffen. Haben auf Selbsterkenntnis und Versagen
hinzielende gruppendynamische Ubungen in dieser Hinsicht nicht einen
grofleren Erfolg, kénnen sie nicht zu echter Umkehr vor Gott und den
Mitmenschen fithren? Selbst die Messe bleibt fiir viele, besonders aus der
jliingeren Generation, im Formelhaften stecken, wenn sie als blofler Wort-
gottesdienst mit nur geringer Moglichkeit fiir Spontaneitdt gehalten wird
oder in der Anonymitit einer Grofiveranstaltung (ausgenommen vielleicht
die aulerordentlichen festlichen Gelegenheiten) erlebt wird.

Will man auf eine zeitgemifle Erneuerung des geistlichen Lebens hin-
arbeiten, dann mufl man solche Beobachtungen zundchst einmal zur Kennt-
nis nehmen, muf} sehen, was ist, niichtern und ohne Vorbehalt, ohne Urteil
und vor allem ohne voreilige Verurteilung. Da gibt es Christen, die leiden
unter dem Verlust dessen, was sie einmal religiés gelebt und wovon sie
gelebt haben. Da gibt es andere, die weder vom Elternhaus noch von der
kirchlichen Unterweisung her eine ihnen geméfle, der Altersstufe jeweils
angepafite und sich weiterentwickelnde Glaubenspraxis mitbekommen
haben; sie finden sich nicht zurecht. Bei beiden trifft man auf eine religose
Nostalgie, auf ein tiefes Unbehagen, das sich ausdriicken kann in der
Sehnsucht nach einer heileren Welt, nach einer Welt groflerer Briderlich-
keit, nach einem Angenommensein und einem Sich-schenken-kénnen. Denn
die taglich erfahrene Sinnleere des Lebens in einer von der Technologie
und der nur instrumentellen Vernunft beherrschten Welt ist schrecklich;



Friedrich Wulf 276

sie weist einen stindig auf Zwinge und damit auf die eigene Ohnmacht
und Todesverfallenheit hin.

Tasten nach einer neuen Glaubenspraxis

Hier nun begegnet uns heute ein aufschlufireiches Phinomen. Wo das
religiése Unbehagen in solchen Christen einmal bewufit geworden ist —
durch Anstof von auflen, durch Mitmenschen, oder durch eigene Erlebnisse
—, da beginnt ein Suchen und Tasten, um einen neuen Zugang oder iiber-
haupt zum ersten Mal einen Zugang zu den Glaubenswirklichkeiten zu
finden, der eigene Erfahrung erméglicht und damit zugleich die Glaub-
wiirdigkeit der christlichen Botschaft verbiirgt. Fiir gewohnlich geschieht
das nicht auf theoretische Weise, durch Studium und Reflexion. Man will
sich vielmehr auf etwas ganz Konkretes einlassen. Das kann je nach Tem-
perament und Veranlagung oder durch die zuféllige Begegnung mit einer
religiésen Gruppe etwas sehr Verschiedenes, ja fast Entgegengesetztes
sein. Die heute am meisten beobachteten Experimente, um zu einer neuen
Glaubenspraxis zu kommen, finden sich einmal in den auch im christlichen
Raum allenthalben angebotenen Meditationsiibungen, zum anderen im
sozialen Engagement mannigfacher Art, wie es in vielen kleinen, z. T. in-
formellen Gruppen ausgeiibt wird: in der Sorge fiir Behinderte oder fiir
alte Menschen, fir die Randgruppen der Gesellschaft, fiir diejenigen, die
im Schatten stehen und um die sich niemand kiimmert. Solche Experimente
kann man nur loben; denn sie konnen eine neue Glaubenspraxis einleiten
und zur direkten Einiibung in den Glauben selbst fithren. Nur diirfen sie
nicht isoliert gesehen und betrieben werden, ohne lebendigen Zusammen-
hang mit einer vielfdltigen Glaubenspraxis, entsprechend dem Ganzen der
Glaubensbotschaft. Sonst geraten sie leicht in Gefahr, der Herausforderung
durch die moderne, sikularisierte Welt auszuweichen. Sie haben dann u. U.
einen Fluchtcharakter. Man baut sich eine Insel auf, die sichert und ab-
schirmt. Am leichtesten ist das bei gewissen Meditationsiibungen nachzu-
weisen, dort namlich, wo die Selbstfindung, die Bewufltseinserweiterung
und iiberhaupt das Humanum iiber Gebithr im Vordergrund stehen und
dann leicht um ihres Eigenwertes willen gesucht werden. Das macht die
Ubungen als solche fiir das geistliche Leben noch nicht suspekt; sie wer-
den es erst durch die Intention, aus der heraus sie angestrebt werden.
Ahnliches gilt von manchem Sozialengagement, dem man heute unter
Christen begegnet. Wo es einen Exklusivcharakter annimmt, zum einzigen
Inhalt eines Lebens oder einer Gruppe wird, da kapselt sich der Mensch
leicht gegen die iibrige Welt ab; er kann dann ungerecht werden gegen
diejenigen, die es besser zu haben scheinen als seine » Armen«, und wird



Gelebter Glaube im Wandel 271

u. U. zum Protestler und Ankldger von Beruf; dann sind die » Armenc
sogar mehr fiir ihn und seine Rechtfertigung da als er fiir sie und ihr Heil.
Christus war auf jeden Fall in diesem Sinn kein Sozialapostel, sondern
fiir alle Menschen offen.

Versuchen wir an dieser Stelle, aus dem bisher Gesagten einmal das
Fazit zu ziehen: Jene Uberlieferung, die das geistliche Leben mit dem
inneren Leben gleichsetzte (das geschah iibrigens erst seit dem 17. Jh)),
und es mehr oder weniger auf das ausdrickliche Gebet, auf Meditation
und andere geistliche Ubungen (zu denen lange Zeit auch der Sakramen-
tenempfang — Kommunion und Beichte — gezdhlt wurde), scheint auszu-
laufen. Sie ist tot, weil sie offenbar so, wie sie fiir gewdhnlich ausgelegt
und gepflegt wurde, in der heutigen Lebenserfahrung nicht mehr genii-
gend Wurzelgrund hat. Wir glauben darum bei aller Hochschitzung der
derzeitigen meditativen Bewegung auch nicht, dafl die Meditation, als
blofer Weg nach innen, die Wiedergewinnung und Erneuerung eines zeit-
gemifen geistlichen Lebens zu bringen berufen ist. Damit soll aber
ebensowenig gesagt sein, dafl die Aktion, das Handeln aus dem Glauben,
einschlieBlich des sozialen Engagements, das bestimmende Kennzeichen
eines kommenden spirituellen Lebens des Christen sein konnte, so sehr
die Notwendigkeit einer stirkeren Betonung funktionalen Denkens und
Handelns in der heutigen Glaubenspraxis zugestanden werden mag. Was
uns nottut, ist vielmehr die innere Einheit von Kontemplation und Aktion,
von Beten und Handeln, wie sie sich aus der Einheit von Geistlichem und
Weltlichem der heutigen Heilstheologie mit Notwendigkeit ergibt. Gott
ist in das menschliche Handeln Jesu Christi eingegangen, und dieser nimmt
unser Handeln in das seine auf. So begegnet uns Gott mitten in unserer
Welt und Geschichte (vermittels dieser), die in Jesus auch seine Welt und
Geschichte geworden sind. Wir miissen ihn deshalb darin mit den Augen
des Glaubens suchen und im Geist Jesu, der uns geschenkt wurde, zu unter-
scheiden lernen, was in den Ereignissen und Erfahrungen unseres Lebens
von Gott kommt und was aus der Siinde, der Eigensucht und -méchtigkeit
des begehrlichen Menschen stammt, damit wir auf Gottes Dasein und Han-
deln durch unser Dasein und Handeln die Antwort der Liebe geben kon-
nen. Das ist die Grundlegung und gewissermaflen die Ortsbestimmung
eines geistlichen Lebens, wie es uns heute aufgegeben ist.

Vorrang des Lebens vor der Ubung

Aus dieser Sicht ergibt sich fiir ein zeitgemifles geistliches Leben, dafl
es keine Schranken kennt, nicht auf bestimmte Zeiten und Riume einge-
schrankt ist, sich nicht in speziellen Ubungen erschopft. Es ist liberall dort



Friedrich Wulf 278

zu finden, wo ein Glaubender als geistlicher Mensch lebt und handelt, im
Geist und aus dem Geist Jesu Christi urteilt und entscheidet. Es ist weder
mit Vokabeln wie ,Innerlichkeit“ noch ,Dienst® geniigend zu umschreiben.
Es kann sich sowohl im lautlosen Seufzen des Gebetes wie in Taten der
Liebe dufern. Es umfafit das ganze menschliche Leben in all seinen Dimen-
sionen, mit Leib, Seele und Geist, mit seinen Inhalten und seiner Ge-
schichte.

Da ist zunichst einmal das Leben selbst, als solches. Es ist und bleibt
eine stindige Aufgabe. Fir den geistlichen Menschen ist es von Gott
gegeben und geschenkt. Er hat tdglich dafiir zu danken. Sein Lebenswille
muf} davon gepragt sein. Die niemand erspart bleibende Auseinander-
setzung zwischen Selbstbehauptung und Selbsthingabe ist im Geist Jesu
auszutragen, wobei der glaubige Mensch immer von neuem feststellen muf,
dafl ihm der rechte Ausgleich, die Harmonie in diesem Spannungsfeld nie
ganz gelingt. Er wird sich so, wie er ist und wie die Ereignisse es mit sich
bringen, vertrauend in die Hand Gottes geben und sich ihm tberlassen.
Das gilt noch einmal mehr in den Tagen der Krankheit, des sich bemerk-
bar machenden Alterns, der nachlassenden Krafte und des herannahenden
Todes. Wo das Leben so genommen wird, da ist es geistliches Leben.

Da ist im einzelnen vor allem der Bereich der Arbeit. Er verlangt Lei-
stung und kann Erfillung bringen. Aber gerade wo das der Fall ist, lauert
auch der Stolz, der Hybris. Der Mensch, so wie er sich vorfindet, ist geneigt,
sich in seinen Leistungen zu spiegeln, sie sich und seiner Tichtigkeit allein
zuzuschreiben. Er vergifit, Gott zu geben, was ihm zusteht. Nur der Geist
entlarvt den Menschen in seiner Tduschung und reifdt ihn aus seiner Ichver-
haftung heraus, falls er einer ist, der die Stimme des Geistes hort und auf sie
zu achten gewohnt ist. Der Zwang zur Leistung, der heute mehr als frither
auf dem Menschen lastet, bringt aber auch das Versagen zum Vorschein,
weist die eigenen Grenzen auf. Hier gilt es, sich ohne Resignation anzuneh-
men, Niederlagen einzustecken, aber auch sich in seinen positiven Seiten zu
entdecken. Es kann ein langer Prozef sein, ehe der Mensch gelernt hat,
sein Leben in den ihm gegebenen Moglichkeiten und den ihm gesteckten
Grenzen zu leben und eben so er selbst zu werden. Dieser Prozef ist oft
genug von mangelndem Selbstbewufitsein, von Auflehnung, Angst und
Verzweiflung begleitet. Sie zu tragen und zu itberwinden ist fiir den Glau-
benden ein wesentliches Stiick seines geistlichen Lebens.

Endlich noch die Welt des Mitmenschen. Sie ist die Mitte des humanen
und zugleich geistlichen Lebens. Hier erweist sich am untriiglichsten, ob
einer ein geistliches Leben fithrt oder nicht, ob der Geist Christi, der Liebe
und Vergebung, seinen Geist erfiillt oder die eigenen Vorstellungen, Ziele
und Wiinsche sein Verhalten und seinen Lebensweg bestimmen. Manche



Gelebter Glaube 1m Wandel 279

Situationen im Bereich des Mitmenschlichen sind ohne die Hilfe des gott-
lichen Geistes gar nicht zu meistern: Selbstlosigkeit und Geduld, wo die
stindige Nihe eines Menschen schwerfillt, Ehrfurcht und Verzicht in der
aufflammenden Begierde, Treue, wo die Liebe zu erldschen beginnt, Zu-
riicktreten vor anderen, grofle Enttduschungen. Man konnte die Aufzah-
lung noch um cin Vielfaches fortsetzen. Die meisten Priifungen im Leben,
der grofite Kummer, die bittersten Stunden rithren vom gegenseitigen
Nichtverstehen her, von dem, was man einander antut, von offenem oder
verstecktem Unrecht, von jener letzten Vereinsamung, die iiber einen Men-
schen kommen kann, wenn er alles Vertrauen zu Mitmenschen verloren hat.
Aber auch die grofie und begliickende Liebe, und gerade sie, erfordert von
den Liebenden, daf sie stindig um den Geist der Selbstlosigkeit und der
Lauterkeit bitten. Es hat Heilige gegeben, bei denen die Tiefe und Durch-
sichtigkeit ihres geistlichen Lebens abzulesen war am Leben ihrer Liebe
zueinander.

Wenn man ernst nimmt, was hier gesagt ist, dafl ndmlich der Raum des
geistlichen Lebens die gesamte Wirklichkeit des Menschen und seiner Ge-
schichte umfafit, dann kann man sogar noch weiter gehen und etwas tber-
spitzt und einseitig vertreten, daf} fiir den Glaubenden der erste und ur-
spriinglichste Ort seines geistlichen Lebens gerade nicht die Zuriickgezo-
genheit zu Gebet und Meditation ist, nicht einmal die Liturgie und der
Sakramentenempfang, sondern der unverkiirzte und unverhiillte Alltag
mit all dem, was er an Ereignissen und Erfahrungen mit sich bringt. Denn
eben dort wird der Mensch zu allererst von Gott gefordert, hat er seine
Glaubensexistenz einzusetzen, erlebt er seine Siege und Niederlagen. Dort
tritt der Herr iiber Leben und Tod in sein Leben ein oder entzieht sich ihm
in ritselhafter Weise, wie es im Buch Ijob geschildert wird. Dort erfdhrt
er den Realititscharakter des geistlichen Lebens, auch und gerade jener
Akte, die dieses Leben nach traditioneller Auffassung wesentlich und
unaufgebbar kennzeichnen: des Gebetes, der Bufie und der Vereinigung
mit Christus.

Grundgebet —~ Grundbufle ~ Grundkommunion

Das Grundgebet des Christen, so konnte man sagen, ist das Gebet in
den Wirklichkeitserfahrungen des tdglichen Lebens mit seiner bunten
Fiille. Da wird z. B. einer — mitten in der Freude oder auch im Leid -
plotzlich und unerwartet sich der Nahe Gottes bewufit; er ist im Glauben
ganz sicher, dafl Gott da ist, als sein Grund und Halt und seine Erfillung;
wie im Voriibergehen wurde er fiir ihn deutlich. Ein unverdientes Gescherk,
das spontan Dank hervorruft, der noch lange nachwirken kann. Ein tiefes



Friedrich Wulf 280

und mit Wirklichkeit erfilltes Gebet. Da bewundert ein anderer die Grofi-
taten Gottes in Schépfung und Erlésung: in den Wundern der Natur, in
einem begnadeten Menschen. Er begreift etwas von der Grofie des Schop-
fers, von der unbegreiflichen und leuchtenden Liebe des Erlasers, und er
beginnt mit diesem geheimnisvollen Gott zu sprechen, tritt mit ihm in
Kommunikation, ohne daf} ein solches Gesprach in der Tiefe sichin Worten
ausdriickt. Ein anderes Mal wieder ist es die Arbeit, die einen Menschen
iiberfallt, ihn erdriickt, eine Sorge, die ihn quilt, die unbekannte Zukunft,
die ihn dngstigt, die Todesnot hier und jetzt. Welcher Glaubende wendet
sich nicht in all diesen Situationen an Gott: er ruft und schreit und bittet
um Hilfe, bald wie ein Kind, bald wie einer, der nicht mehr weiter weifl
und das Ende mit Furcht auf sich zukommen sieht, wie ein Ermattender
oder Ertrinkender. Das Bittgebet ist das grundlegende Gebet im Leben des
Menschen — das bestitigt ebenso die Schrift wie die christliche Uberliefe-
rung; wer es erfahren, wie es aus dem Herzen herausspringt, disputiert
nicht mehr tber seine Sinnhaftigkeit. Das schonste und vielleicht ergrei-
fendste Gebet entringt sich dem glaubigen Herzen, wenn ein Mensch nach
notvollen Tagen oder nach einem schicksalhaften Leben auf seinen Weg
zuriickschaut und voller Dankbarkeit unter Trédnen eingestehen mufi: ,Du,
o Gott, hast mich immer wieder bei der Hand genommen; hast mich gefithrt,
ohne dich wire es nicht gegangen.” Wer in solcherlei Art nicht das Beten
gelernt hat, wird in seiner Gebetsibung, mag sie noch so aufrichtig gemeint
sein, vielen Tauschungen erliegen. Hier im Leben lernt man, was Beten
heifit und daf es etwas sehr Reales ist.

Ahnlich ist es mit der Bufle, der Umkehr, jenem radikalen Sinneswandel,
der die Welt der Ichverhaftung aufbricht und das Tor zuom Glauben 6ffnet.
Bufle in diesem Sinn ist die erste Forderung der Botschaft Jesu (vgl. Mk
1, 15), eine Forderung, die nicht nur am Anfang des Glaubenslebens steht,
sondern Tag fiir Tag von neuem ergeht. Das ganze Leben muf eine einzige
Bufle, eine stindige Umkehr des Denkens und Handelns in einer auf sich
selbst bezogenen, verschlossenen Welt sein; anders wird die Frohbotschaft
in der Tiefe nicht begriffen, bleibt der Weg in die Freiheit eines liebenden
Herzens blodkiert, ist der Blick in die anbrechende Herrlichkeit des Ewigen
verstellt. Wo, in welchem Leben, wiren nicht in einem fort die notwendi-
gen Schritte der Abkehr vom eigenen Ich in der Hinkehr zum anderen, zu
dem Anderen, zu tun? Sdchritte des Erschrockenseins und der Beschdmung,
da es um das Eingestidndnis der Schuld und die Bitte um Vergebung geht,
aber auch des Gliickes und des Friedens in der Erfahrung von Vergebung
und Heil. In solchen Schritten geschieht je von nevem das Offenwerden
des Menschen fiir die Realisierung des Glaubens, jene grundlegende Ver-
anderung und Wandlung im Geist, die nach der Schrift eine Frucht der



Gelebter Glaube im Wandel 281

Bufle sind. Dabei wird nicht nur der Mensch selbst gewandelt, sondern auch
seine Umwelt; denn der Gewandelte strahlt seine Wandlung aus. Wo sol-
che Umkehr im Alltag des Lebens real, gleichsam feststellbar und greifbar,
schmerzhaft und selig erfahren wird, da — um nicht zu sagen nur da — wird
auch das Bufisakrament, als kirchenamtliche Bufle, wirksam empfangen,
d. h. die Gnade der Vergebung bewirkt im Empfangenden Wandlung, ver-
dndert sein Leben.

Dieser , Vorrang® des gelebten Glaubens im Alltag vor der vorsatzlichen
Ubung des ,geistlichen Lebens® (in diesem Fall: des Sakramentenempfan-
ges) lafit sich an einem weiteren Beispiel noch deutlicher zeigen. Wir alle
wissen, wie sehr in einer noch gar nicht so weit zuriikliegenden Zeit die hl.
Kommunion innerhalb der Messe als ein eigener Vollzug betrachtet und
sogar von der Messe getrennt werden konnte. Man konnte die Kommunion
vor oder nach der Messe empfangen. Nach einem bekannten frommen
Sprachgebrauch opferte man die hl. Messe und die Kommunion fiir einen
bestimmten Menschen oder firr ein bestimmtes Anliegen auf. Neben der
,wirklichen* Kommunion gab es dann noch die ,geistliche® Kommunion,
fiir den Fall, dafl man an der Mefifeier oder Kommunionausspendung nicht
teilnehmen konnte. Sie galt fast als ein Ersatz fiir die eigentliche Realitit.
Heute argumentieren wir eher umgekehrt, indem wir sagen, die grund-
legende Kommunion, die gliubige Realisierung des ,in Christus® oder
,Christus in uns“, der paulinischen Kurzformel christlicher Existenz, miisse
in der ganzen Breite des gelebten Lebens geschehen. Wenn es nach der
Liturgiekonstitution des II. Vatikanischen Konzils eine mehrfache und
unterschiedliche Weise der Gegenwart Christi gibt: einmal im Wort der
Schrift und im Sakrament, dann aber auch im Kreis der um Jesu willen Ver-
sammelten und in der Begegnung mit dem Mitmenschen, der meiner bedarf,
dann miifiten diese zeichenhaften Hinweise auf eine besondere Gegenwart
des Herrn im alltiglichen Leben das Verlangen wecken, mit diesem Herrn
hier und jetzt, nicht erst im Sakrament, verbunden zu sein, die in der Gnade
der Taufe geschenkte Verbundenheit mit Christus gerade in diesem Augen-
blick, in dieser Situation zu aktualisieren. Und wenn der am Kreuz fiir uns
hingegebene Herr in die Tiefe der Erde, in die Totenwelt hinabgestiegen
ist und das auf der Welt lastende Unheil in seinen Quell- und Wurzel-
griinden ein fiir allemal zunichte gemacht hat, dann kann er sich auf allen
Stralen des Lebens als der Auferstandene und Erhohte zeigen. Wo darum
ein Christ die vielfiltigen Gelegenheiten, seinem Herrn und Erloser zu
begegnen: im Schrei der Not, in der Bitte fiir andere, im Suchen der Braut
des Hohenliedes, in der Sehnsucht nach der endgiiltigen Néhe und Eini-
gung, wenig oder gar nicht genutzt hat, da niitzt ihm auch ein noch so haufiger
Mefibesuch und selbst die tigliche Kommunion nicht viel. Denn das Sakra-



Friedrich Wulf 282

ment fafit die Heilsgeschichte eines Menschen nur zusammen, macht sie im
gnadenhaften Raum der Kirche, in der Gemeinschaft der Glaubenden nur
greifbar und sichtbar und nimmt sie tiefer in das Christusmysterium hinein.
Die Grundvoraussetzung fiir diesen ,, Hohepunkt“ des geistlichen Lebens,
wie die Liturgiekonstitution des Konzils die Eucharistie nennt (nr. 9), wird
im Alltag eines Christenmenschen, in seiner Geschichte mit ihren Vor-
kommnissen und Ereignissen geschaffen.

Es ist immer wieder das gleiche: Der erste und grundlegende Schauplatz
des geistlichen Lebens ist dort, wo dem Menschen jeweils seine Aufgabe
zugewiesen ist, wo er sich selbst zu verwirklichen hat und dem Mitmenschen
in der Liebe zur Hilfeleistung zugesellt ist, wo er Verantwortung fiir eine
Gemeinschaft, fiir sein Volk, fiir die Kirche, fiir die ganze Welt mitzutra-
gen hat. Dieser Schauplatz ist nicht eingeschrinkt auf bestimmte Riume

und Handlungen rein geistlicher Art, sondern kennt weder Schranken noch
Grenzen.

Durchdringung von Leben und Ubung

Dennoch verfielen wir einer grofien TAuschung, wiirden wir unser Thema
»Gelebter Glaube im Wandel damit als abgeschlossen betrachten. Gerade
an dieser Stelle gilt es notwendigerweise auch noch von besonderen geist-
lichen Akten, Ubungen, Stunden und Feiern zu sprechen; anders wiirden
wir einer Utopie das Wort reden. Zwar hat ein Heiliger wie Ignatius von
Loyola, geglaubt, es brauche dem wirklich geistlichen Menschen kein beson-
deres Mafl an Gebet und anderem geistlichen Tun vorgeschrieben zu wer-
den; miisse man doch ,,Gott in allen Dingen suchen®. Aber er war der festen
Meinung ~ und seine eigene Erfahrung bezeugte es ihm —, daf} gerade der-
jenige, der ,Gott in allen Dingen finde“, ein grofles Verlangen danach
habe, sein Gebet und seine geistlichen Erfahrungen im Alltag noch einmal
in der Stille und Einsamkeit des Geistes ausdriicklich zu machen, lingere
Zeiten vor Gottes Liebe zu verweilen, sein Leben und Arbeiten dieser Liebe
zu konfrontieren und sich immer wieder in den Sakramenten Kraft fiir den
taglichen Kampf zu holen. Was fiir den Heiligen ein Verlangen war, ist
fir den gewdhnlichen Christen eine Notwendigkeit. Denn wer bringt es
heute, bei der Uberrationalisierung des BewuB$tseins und der Hektik des
Lebens noch fertig, mitten im Alltag immer wieder in einem Dialog mit
Gott zu stehen, tiber das Hiesige hinweg auf das Ewige zu schauen, bei den
groflen Anstrengungen fir den Fortschritt und die Humanisierung der
Welt dennoch letztlich alles von Gott zu erwarten? Dazu bedarf es des aus-
driicklichen Gebetes und der Gebetszeiten, der Offentlichkeit einer vom
Geist beseelten Wirklichkeit, die von Gott in Christus geschenkt ist.



Gelebter Glaube im Wandel 283

Nun ist zwar in jingster Zeit, wie oben schon gesagt wurde, ein neues
Verlangen nach geistlichem Tun und geistlicher Erfahrung erwacht (Medi-
tationsbewegung, charismatische Bewegung). Aber man kann sich des Ein-
drucks nicht erwehren, dafl die geistliche Welle, die zur Zeit durch die
Kirche geht, oft nicht geniigend in Verbindung steht mit dem Leben , drau-
Ren®, in der Welt und ihren Anforderungen, Verpflichtungen, Problemen
und Noéten, die alle auch dem Christen und der Kirche aufgegeben sind. Sie
scheint in erster Linie den einzelnen und die kleine Gruppe zu erreichen
und zu wenig auf das Ganze von Welt und Kirche gerichtet zu sein, auf die
Mitmenschen, auf alle, die nicht dazu gehdren. Taizé mit seinem Programm
von ,Kampf und Kontemplation® steht wohl in der Mitte zwischen der
hier gekennzeichneten Spiritualitit einer Charismatik und der grofien
geistlichen Uberlieferung der Kirche. Bei aller Variabilitit des ausdriick-
lich gemachten geistlichen Lebens in Gebet, Meditation und sakramentaler
Feier gibt es eine Konstante, die nie ausfallen darf: Das ausdriickliche geist-
liche Leben muf} aus der konkreten Geschichte des Glaubenden, aus seinem
Alltag hervorgehen, ja herausdringen, sonst erlige es zu leicht der Gefahr
einer Wunschwirklichkeit sowie eines Um-sich-selbst-Kreisens. Es muff
aber ebenso sehr wieder in die konkrete Geschichte des Glaubenden zuriick-
flieRen und heilswirksam fiir andere, fiir Kirche und Welt werden. Beide
Weisen des geistlichen Lebens sind gleich notwendig und durchdringen
sich. Ohne geistliches Leben im Alltag kein ausdriickliches geistliches Tun,
das einen Realititscharakter in Anspruch nehmen kénnte (ausgenommen
die objektive Realitdt des Sakramentes). Aber ohne ausdriickliches Gebet,

ohne Meditation und sakramentale Feier auch kein wirkliches geistliches
Leben im Alltag.

Notwendige Hilfe durch Gleichgesinnte

Ob solche Uberlegungen imstande sind, dem geistlichen Leben im Alltag
ein grofleres Gewicht zu geben, eben durch den Hinweis, dafl hier die
Grunderfahrungen mit Gott und seiner Botschaft gemacht werden? Ob sie
anderseits dazu beitragen, eben um dieser Realitatserfahrungen der Glau-
benswelt willen den Gebetszeiten, der Meditation, dem sakramentalen
Leben und der Lebensbesinnung den entsprechenden Raum zu verschaffen?
Theoretisch vielleicht, aber in der Praxis? Die meisten guten Vorsitze schei-
tern an den Realitéten des Alltags: am Stref} und einer allgemeinen Ermii-
dung, an der Anstrengung, die vordergriindige Welt der Reiziiberflutung
und der Konsumméglichkeiten zu durchbrechen, und an der Diasporasitua-
tion des heutigen Christen, die ihn das Allein- und Auf-sich-Gestelltsein
schmerzhaft spiiren 1afit.



Friedrich Wulf 284

Was darum fiir eine Erneuerung des geistlichen Lebens in der gegen-
wirtigen Stunde mit am meisten nottut, sind Gefdhrten, Gleichgesinnte,
homogene Gruppen und Raume. Von daher kommt es auch, dafl so viele
Christen nach solcher Gefahrtenschaft und solchen Gruppen suchen. Wenn
es meist informelle oder wenigstens nicht allzu institutionell verfafite
Gruppen sind, dann liegt das daran, daf} die Menschen sich heute, auch in
der Kirche, so schwer tun mit einem engeren Zusammenleben und einem
gleichen Lebensrhythmus; die Individualitat wird grofigeschrieben und die
gegenseitige Belastbarkeit ist geringer geworden. Darum tut man sich auch
in den Klbstern oft so schwer, obwohl gerade hier die Bedingungen fiir eine
gegenseitige Unterstiitzung im Geistlichen wie kaum sonstwo gegeben
wiren; die Schwierigkeiten liegen nicht im Mangel an spirituellem Willen,
sondern im Raum des Humanen, aber auch in der Pluralitit der Meinun-
gen, von Glaubensfragen angefangen bis zu Fragen des Lebensstils.

Wie schwierig immer es mit der Bildung von Gruppen, die um des Glau-
bens willen zustandekommen, bestellt sein mag, der Wandel des gelebten
Glaubens in unserer Zeit zwingt zu ihnen. Man mufl darum alles daran
setzen, um die Grundregeln und Hilfen, die ein Gemeinschafts- und Grup-
penleben ermoglichen und erhalten, zu lehren und einzuiiben. Nicht nur
die Laien, auch Priester und Ordensleute und alle, die in einem kirchlichen
Dienst stehen, bediirfen der Hilfe durch Gleichgesinnte, wenn sie ein geist-
liches Leben, das diesen Namen verdient, durchstehen wollen. Der Wind
der Zeit steht dem gelebten Glauben entgegen. Aber der Wandel des ge-
lebten Glaubens erweist sich ebenso als ein hoffnungsvolles Zeichen der
geistlichen Erneuerung der Kirche.





