
Kirche und Amt • 
Marginalien zum Amtsverständnis 
Peter Hünermann, Münster 

I. Problemstellung 

Seit dem Zweiten Vaticanum ist die Frage nach der Zuordnung von Kirche 
und Amt nicht zur Ruhe gekommen1. Erinnert sei nur an das Schreiben der 
deutschen Bischöfe über das priesterliche Amt von 19692, die Erklärung der 
Römischen Bischofssynode von 197 Is, das Memorandum der Arbeitsge- 
meinschaft ökumenischer Universitätsinstitute: Reform und Anerkennung 
kirchlicher Amter* und die sich daran anschließenden Diskussionsbeiträge 
und Stellungnahmen5, das Synodenpapier über die priesterlichen Dienste6. 

Die Frage steht im Mittelpunkt höchst praktischer Probleme: Sie stellt 
sich im Hinblick auf die Gestaltung der synodalen Strukturen in der Kir- 
che7. Sie bildet ein wesentliches Element in der gegenwärtigen Nachwuchs- 
krise für den priesterlichen Beruf, sie beunruhigt das Selbstverständnis der 
ordinierten Geistlichen8. Mit einem steigenden Einsatz von Pastoralassi- 
stenten im seelsorglichen Dienst wird sich diese Frage nochmals zuspitzen. 

Die Frage nach dem Verhältnis von Kirche und Amt reicht in ihren ge- 
schichtlichen Wurzeln zurück bis in die Auseinandersetzungen Augustins 
mit den Donatisten. Hier wurde das sakramentale Amt dem Glauben der 
Kirche als eigenständige Größe gegenübergestellt. Mit dieser theologischen 

1 In den Aussagen des 2. Vaticanums zum priesterlichen Amt steckt selbst eine gewisse 
Unausgeglichenheit, die nach P. J. Cordes nicht unwesentlich zur postkonziliaren Pro- 
blematik beigetragen hat: •Die Verlautbarungen machen manchmal einen unausgereif- 
ten, wenig homogenen Eindruck und verleiten so von sich selbst her zu ekklektizistischen 
Interpretationen. Es ist demnach kein Zufall, daß in der Frage des Presbyteramtes die 
unterschiedlichen theolgischen Lager nach dem Konzil in alle Richtungen auseinander- 
stoben." (Sendung zum Dienst - Exegetisch-historische und systematische Studien zum 
Konzilsdekret •Vom Dienst und Leben der Priester", Frankfurt 1972, 307). 
2 Eine biblisch-dogmatische Handreichung. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofs- 
konferenz, Trier 1969. 
3 Römische Bischofssynode 1971, Der priesterliche Dienst - Gerechtigkeit in der Well. 
Hrsg. von der Deutschen Bischofskonferenz, Trier 1972. 
4 Ein Memorandum der Arbeitsgemeinschaft ökumenischer Universitätsinstitute. München- 
Mainz 1973. 
6 Vgl. Herderkorrespondenz 27 (1973) 156-160. - Catholica 27 (1973) 185-400. 
6 Verabschiedet auf der Frühjahrssitzung dieses Jahres. 
7 Vgl. Hans Dombois, Hierarchie - Grund und Grenze einer umstrittenen Struktur. Frei- 
burg, Basel, Wien 1971, besonders 82-111. 
8 Vgl. Gerhard Schmidtdien, Priester in Deutschland. Freiburg 1973. - Karl Forster 
(Hrsg.), Priester zwischen Anpassung und Unterscheidung, Freiburg 1974. 



Peter Hünermann 286 

Lösung wurde der Primat des Wirkens Jesu Christi über den aktuellen, 
immer begrenzten Glaubensvollzug der Gemeinde herausgestellt. Die Aus- 
bildung des hierarchischen Amtsverständnisses stellt eine weitere Entfal- 
tungsform dieser theologischen Grundentscheidung dar9. 
Der Umfang des Problems, seine Gewichtigkeit verbieten es, in einem Ar- 
tikel mehr als Marginalien bieten zu wollen. Marginalien brauchen sich 
aber nicht notwendig auf Randfragen beziehen. Sie können in begrenzter 
Weise etwas zur Sache selbst sagen, indem sie die Fragestellung auf ihre 
Grundzüge konzentrieren. Ein solcher Versuch soll im folgenden unter- 
nommen werden. 

II. Zwei unterschiedliche Lösungen 

Schaut man auf die heutige theologische Diskussion, dann zeichnen sich in 
idealtypischer Vereinfachung zwei Grundpositionen ab, die einander ent- 
gegenstehen: In dem einen Grundverständnis wird das Amt wesentlich als 
Fortsetzung der Sendung Jesu Christi verstanden. Der Amtsträger reprä- 
sentiert Jesus Christus gegenüber der Gemeinde. In der anderen Konzep- 
tion ist das Amt primär auf das Geheimnis der Kirche bezogen. Amt ist eine 
Weise, wie Kirche sich artikuliert und wie der Glaube der Kirche vermittelt 
wird. Das Amt und der Amtsträger repräsentieren infolgedessen primär 
die Kirche und erst in und durch diese repraesentatio ecclesiae ergibt sich 
die repraesentatio Christi1", durch die Vergegenwärtigung der Kirche er- 
gibt sich die Vergegenwärtigung Christi. 
Um zu einem beseren Verständnis der in beiden Grundpositionen impli- 
zierten Problematik zu kommen, sollen im folgenden ihre theologischen 
Implikationen aufgewiesen werden. 

1. Das Amt als repraesentatio Christi 

Die gekennzeichnete unmittelbare Rückbindung des Amtes an Jesus Chri- 
stus in der ersten Position ergibt einen in sich kohärenten Zusammenhang: 
Jesus Christus beruft die Apostel und stattet sie mit der Vollmacht aus, die 
Kirche aufzuerbauen. Hier ist die Frage nach Legitimation und Herkunft 

9 Zu den dogmen- und theologiegeschichtlichen Zusammenhängen vgl. John J. Ryan, 
The Separation of •ordo" and •iurisdictio" in its structural-doctrinal Development and 
ecclesiological Significance. A. dogmatic-historical Contrabution towards the Reneval of 
Canon Law. Münster 1972. 
10 Vgl. Edward J. Kilmartin SJ, Apostolic Office: Sacrament of Christ. Theological 
Studies 1975, 243-264. 



Kirche im Amt 287 

des Amtes ebenso klar beantwortet wie die Zielrichtung und die Sinnhaftig- 
keit aller amtlichen Tätigkeit. Gerade aufgrund der Einsetzung des Amtes 
durch Jesus Christus, durch die Legitimation und die Ausrüstung mit der 
entsprechenden Vollmacht ist der Bezug auf die Kirche, die eindeutige Ziel- 
setzung des Amtes und seiner Funktionen gegeben. Das Amt gewinnt aber 
so bei aller Beziehung auf die Kirche eine Eigenständigkeit gegenüber der 
Kirche. Kann die Kirche im ganzen als priesterliches Volk Gottes bezeichnet 
werden, so unterscheidet sich doch das Amt •essentia, non gradu"11 - von 
seinem Wesen, nicht nur von seinem Rang her - vom allgemeinen Priester- 
tum der Glaubenden. Die Auskunft hat in diesem Kontext ihre volle Plau- 
sibilität, da das Amt das notwendig vermittelnde Element im Hinblick auf 
die Kirche ist. Die amtliche Vermittlung hat ihren Ort zwischen Jesus Chri- 
stus und der Kirche. Freilich ist der Amtsträger in dieser Konzeption nicht 
ein zweiter Mittler neben dem einen Mittler Jesus Christus. In und durch 
den Amtsträger hindurch handelt vielmehr der erhöhte Herr selbst. Es ist 
sein Wirken, das der Kirche durch den Amtsträger hindurch zugute kommt. 
Hier hat die Lehre vom Character sacramentalis, dem sakramentalen Sie- 
gel, ihre unaufgebliche Funktion. Sie markiert jenen •instrumenteilen" 
Sinn, welcher dem Amt und dem Amtsträger eignet. Auch dort, wo dieser 
Amtsträger selbst nicht im Zustand der Gottesfreundschaft lebt, wirkt der 
erhöhte Herr sein Heil durch die vom Amtsträger gesetzten amtlichen 
Handlungen. Zugleich ist der Amtsträger gefordert, in seinem Leben Jesus 
Christus nachzufolgen. Sein Amt verpflichtet ihn zu einer besonderen 
Nachfolge Christi, wenn gleich der jeweilige Verwirklichungsgrad dieser 
Nachfolge Christi die Validität, die Gültigkeit seiner Amtshandlungen 
nicht beeinträchtigt. 

Aufgrund der gekennzeichneten Stellung zwischen Jesus Christus und 
seiner Kirche gewinnt der Gedanke der apostolischen Sukzession, der apo- 
stolischen Nachfolge, eindeutige Konturen: Apostolische Sukzession ist 
notwendig, weil nur in der vollen Sichtbarkeit und sakramentalen Greif- 
barkeit der Ordination die legitime Weitergabe jener Vollmacht erfolgen 
kann, welche der Herr selbst am Anfang den Aposteln verliehen hat12. Der 
materiale, gleichsam handgreifliche Charakter der apostolischen Nachfolge 
ist ein funktional gefordertes Element. 

Die theologischen und kirchlich-praktischen Folgerungen, die sich aus 
dieser Grundkonzeption ergeben, liegen auf der Hand. Sie seien kurz ver- 
anschaulicht am Beispiel des Verständnisses von Eucharistie. Die Darbrin- 
gung der Eucharistie als der wirksamen Repräsentation, der Vergegenwärti- 

11 Pius XII., Litt. Encycl. Mediator Dei. AAS 39 (1947) 555; Lumen Gentium, art. 10. 
12 Vgl. die Studie der Internationalen Theologiekommission über die Apostolische Suk- 
zession, Herderkorrespondenz 28 (1974) 444-446. 



Peter Hünermann 288 

gung des Passahmysteriums Jesu Christi ist Sache des Amtsträgers. Er 
allein kann diesen sakramentalen Akt setzen. Das Ziel dieses Aktes ist 
allerdings die Kirche. So ist das Volk Gottes eingeladen, an diesem sakra- 
mentalen Vollzug aktiv Anteil zu nehmen, um mit Jesus Christus ver- 
eint und der Frucht seiner Erlösung teilhaft zu werden. Actuosa partici- 
patio, tätige Teilnahme der Gläubigen meint also hier Anteilnahme an 
jenem Geschehen, das der Priester •in persona Christi agens", anstelle 
Jesu Christi handelnd, aufgrund der ihm übertragenen Vollmacht vollzieht. 

Ein so verstandener ordo sacramentalis bedarf um der eigenen Finalität 
willen zugleich des Jurisdiktionellen Momentes als eines von der sakramen- 
talen Vollmacht zwar unterschiedenen, gleichwohl aber auf diese hinge- 
ordneten Elementes. Nur durch die geordnete Leitung ist jener Rahmen 
gegeben, der die Ausübung der sakramentalen Vollmacht geschichtlich 
effizient werden läßt: Vermittels der juridischen Abgrenzungen erfolgt 
zielgerichtete Auferbauung des Leibes Christi und Versammlung der 
Vielen zum Volke Gottes. 

2. Das Amt als Repräsentation der Kirche 

Die Amtstheologie wird in dieser zweiten Konzeption gleichsam vom ande- 
ren Ende her entworfen. Die primäre Auswirkung des Todes und der Auf- 
erstehung Jesu Christi ist die Stiftung des Glaubens der Kirche. Der Glau- 
be, welcher die Kirche zur Kirche macht, wird zwar zuerst von den auser- 
wählten Zeugen, von den Aposteln, verkündet. Aber es ist der Glaube der 
Kirche, der in ihrer Verkündigung bezeugt wird. So steht am Anfang die 
Kirche, die sich als eschatologische Heilsgemeinde weiß. 

Diese Kirche versteht sich selbst in der zweiten und dritten Generation 
als apostolische Kirche, weil sie sich in Bezug auf ihre eigene Zukunft und 
auf die Zukunft der Welt unwiderruflich und unaufhebbar gebunden weiß 
an die ein für alle Mal geschehene Offenbarung Gottes in Jesus Christus. 
Ihr Glaube ist jener Glaube, den die Apostel zuerst bekannten. 

Um in diesem Glauben zu bleiben und ihn in alle Dimensionen des Le- 
bens hinein auszuwirken, bedarf die Gemeinde einiger fundamentaler 
Dienste, die sie immer erneut mit der gemeinsamen und fundamentalen 
Sache, welche die Kirche konstituiert, konfrontieren: Sie bedarf der Amts- 
träger. Die Ausgestaltung dieser Dienste erfolgt im Konsolidierungsprozeß 
der ersten Gemeinden. So wie nun aber Kirche im ganzen durch den Glau- 
ben von Jesus Christus her konstituiert ist, so werden auch die wesentlichen 
Dienste, welche in der Kirche zur Vermittlung dieses Glaubens gebraucht 
werden, in letzter Instanz auf Jesus Christus zurückgeführt. Er ist der Herr 
der Kirche und deswegen auch der Herr der Dienste in der Kirche. Er wirkt 



Kirche im Amt 289 

in fundamentaler Weise den Glauben in der Kirche, und deswegen wirkt 
er auch im Dienst der Amtsträger, die im Dienste der Vermittlung dieses 
Glaubens und damit im Dienste der Vermittlung der Kirche mit ihrem 
eigenen Wesen stehen. 

Die Herkunft des Amtes ist so die Kirche selbst. Sinn und Ziel alles amt- 
lichen Wirkens ist die Kirche in ihrer Vollgestalt. Ernötigt ist dieser Dienst 
durch das Schon und Noch-nicht der eschatologischen Heilsgemeinde. 

Für das Verständnis der apostolischen Sukzession des Amtes ergibt sich 
daraus: Die Kirche im ganzen ist apostolische Kirche, da sie in der Über- 
lieferung des einen Glaubens der Apostel lebt. Die apostolische Sukzession 
der Amtsträger ist die sichtbar rechtliche Auslegung dieses grundlegenden 
Charakters der Kirche im Hinblick auf die Dienste und ihren kirchenöffent- 
lichen Charakter. 

Das kirchliche Amt ist sakramentaler Natur, insofern die Kirche selbst 
sakramentale Natur besitzt. Die Vermittlungsstruktur, welche die Kirche 
sich aus ihrem anfänglichen Wesen heraus selbst gibt, weist jene gott- 
menschliche Eigenart auf, welche für die Kirche im ganzen charakteristisch 
ist. Die Einsetzung des amtlichen Dienstes wie der Sakramente fällt so mit 
der Stiftung der Kirche zusammen. Das jurisdiktioneile Moment seinerseits 
folgt aus der geschichtlichen Greifbarkeit des gesamten ekklesiologischen 
Prozesses. 

Daß sich der amtliche Dienst vom allgemeinen Priestertum der Glauben- 
den •essentia non gradu" unterscheide, kann in diesem Kontext nur so ge- 
deutet werden, daß im Dienst des Amtsträgers in realsymbolischer Antizi- 
pation, Vorausnahme, die Totalität des Mysteriums der Kirche präsent 
werde, welche die konkrete geschichtliche Kirche real immer nur in der 
Gebrochenheit der Zeit und des Weges lebt. 

Im Hinblick auf die Eucharistie ergibt sich, daß die Darbringung wesent- 
lich Sache der Kirche ist. Ihr ist dieses Sakrament anvertraut, aber sie hat es 
zu feiern entsprechend jener grundlegenden Rollenverteilung, die zur Ver- 
mittlung des eigenen Wesens notwendig ist. 

III. Identität und prinzipielle Differenz beider Grundpositionen 

Reflektiert man auf die scheinbar so entgegengesetzten Grundkonzeptionen 
des Amtsverständnisses, dann kommen sie doch in einer Reihe von wesent- 
lichen Punkten überein: Gemeinsam ist beiden, daß sie von Jesus Christus, 
seinem Leben, Sterben und seiner Erhöhung als eschatologischem Ereignis 
ausgehen und in ihm den bleibenden und alle Zukunft bestimmenden 
Grund der Kirche sehen. 



Peter Hünermann 290 

In einem Fall steht am Anfang Jesus Christus, der seine Vollmacht den 
Aposteln überträgt und aufgrund der einmal übertragenen Vollmacht 
seiner Kirche verbunden ist. Das Bleiben der Kirche in der Wahrheit, ihre 
durch die Zeiten hin fortgehende und wachsende Verbundenheit mit dem 
Herrn ist wesentlich durch die Amtsträger und somit durch die Gemeinde, 
ihre Zusammenkünfte, die Sakramentenspendung usw. vermittelt. 

In der zweiten Grundkonzeption steht gleichfalls am Anfang der Herr, 
welcher den einen Glauben der Kirche stiftet und damit jenes eine bestim- 
mende geschichtliche Faktum setzt, das in allen geschichtlichen Entfaltun- 
gen der Kirche wirksam bleibt und zwar durch Ihn und seinen Geist selbst. 
Der Glaube ist so die eschatologische Vorgabe, durch und in welcher die 
Kirche in all ihren geschichtlichen Entfaltungsformen gehalten und vom 
Geist durch die Zeiten geleitet wird. Diese geschichtliche Artikulation der 
Kirche in das Amt und die Sakramente hinein, in die Gemeindezusammen- 
künfte etc. ist auch in dieser Konzeption ein notwendiger Prozeß. 

Obwohl hier eine fundamentale Gleichheit gegeben ist, waltet doch in 
beiden Grundkonzeptionen ein anderes organisierendes Prinzip: In der 
ersten Grundkonzeption kann dieses Prinzip mit den Stichworten potestas 
bzw. Macht oder Vollmacht bezeichnet werden, im zweiten Fall mit den 
Stichworten Koinonia bzw. Gemeinschaft. Damit treten geschichtliche 
Grundphänomene vor den Blick, die einer eigenen Erörterung bedürfen. 

1. Macht - Prinzip geschichtlicher Faktizität 

Macht13 bezeichnet im allgemeinen Sprachgebrauch die Fähigkeit des Men- 
schen, in irgendeiner Form geschichtlich wirksam zu werden und zwar so, 
daß damit der Freiheitsraum anderer Menschen transformiert wird. Macht 
bezieht sich nur in nachgeordneter Weise auf Dinge und Sachverhalte. Sie 
kommt vielmehr dort voll und ganz zum Vorschein, wo entweder unmittel- 
bar durch Befehl, Anordnung, Einfluß andere Menschen in ihren Freiheits- 
möglichkeiten bestimmt werden oder wo durch Veränderung von Dingen 
und Sachverhalten die Freiheit der Anderen wenigstens mittelbar tangiert 
wird. Im zweiten Fall gehört zu solchem Machterweis das Behauptenkön- 
nen der einmal gesetzten Veränderungen gegenüber dem anderen. In die- 
sem Sinne bestimmt Max Weber Macht als •jede Chance, innerhalb einer 
sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durch- 
zusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht"14. 

13 Peter Hünermann, Macht und Wahrheit. Vorbemerkungen zu einer Theologie der Macht. 
In: Wilhelm Weber, Macht - Dienst - Herrschaft in Kirche und Gesellschaft. Freiburg 
1974, 9-20. 14 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß, der verstehenden 
Soziologie. Köln, Berlin 1954, 38. 



Kir die im Amt 291 

In ähnlicher Weise definiert Jürgen Habermas Macht: •Macht möchte 
ich zunächst unabhängig von der Kategorie des Reichtums einführen, näm- 
lich als Fähigkeit, andere Individuen oder Gruppen daran zu hindern, ihre 
Interessen wahrzunehmen . .. Eine Seite kann der anderen Seite ihre In- 
teressen aufzwingen"15. 

Sowohl Max Weber wie Jürgen Habermas nennen in ihrer Definition 
den Normalfall von Macht: Macht kann sich gegenüber widerstrebenden 
Interessen durchsetzen. Gerade an diesem Grundphänomen wird ein ent- 
scheidender Zug von Macht deutlich. Macht bedarf einer partiellen, viel- 
leicht widerstrebend gegebenen Anerkennung. Wird die Anerkennung 
völlig versagt, dann kann der Machtanspruch entweder nicht aufrechterhal- 
ten werden, oder er wird durchgesetzt und führt dann zur Vernichtung des 
Gegners. Gerade in der Vernichtung des Gegners aber zeigt sich, daß damit 
auch die Macht an ihr Ende kommt. Dem toten Gegner gegenüber ist 
Machtbehauptung nicht mehr möglich. Die Macht des Machthabers sinkt 
gleichsam in sich zusammen, da sie kein Gegenüber mehr hat. Die andere 
Grenze von Macht ist die vorbehaltlose Zustimmung. Sie wird sich ge- 
schichtlich gesehen nur in Ausnahmefällen - etwa im Hinblick auf genau 
umgrenzte Bestimmungen der Macht - ereignen. Auch hier verschwindet 
Macht, da sie im unbedingten Ja als Grund der eigenen Freiheit ergriffen 
wird. In dieser Aufhebung von Macht aber konstituiert sich zugleich ein 
neues Machtzentrum nach außen, im Blick auf andere. Macht hat ihr Wesen 
folglich im Widerspiel von Machtanspruch und Gegenposition. Macht als 
solche wird jeweils nur mit Vorbehalten und Einschränkungen anerkannt. 

Indem Macht sich in der Geschichte immer wieder herstellt, solange es 
eine Vielzahl von Menschen gibt, ist Geschichte wesentlich Geschichte von 
Macht und damit Geschichte des Erduldens, Aushaltens, Bejahens und 
Negierens von Macht. Geschichtliche Faktizität, die Materialität der Ge- 
schichte mit ihren konkreten Entscheidungen, rührt aus dem Spiel und 
Widerspiel von Machtanspruch, Machtdurchsetzung und den entsprechen- 
den Formen der Anerkennung bzw. der Ablehnung von Macht her. Macht 
und Erdulden bzw. Bejahen von Macht überformt die sachlich gegebenen 
Daten jeweils so, daß daraus die konkrete Geschichte wird. 

2. Gemeinschaft und Sinnerfahrung 

Die Realität von Gemeinschaft, Gemeinschaftlichkeit, Gemeinsamkeit ist 
dem Phänomen der Macht und der Machtauswirkung entgegengesetzt. 
Gemeinschaft, Gemeinsamkeit hat ihren Ausgangspunkt gerade nicht in 

15 Jürgen Habermas, Theorie der Gesellschaft, oder Sozialtechnologie. Frankfurt 1972, 254. 



Peter Hünermann 292 

der Setzung des einen, die dann bestimmend wird für die Freiheit des ande- 
ren. Vielmehr ergibt sich Gemeinschaft gerade von der Übereinstimmung 
her, die mehreren gemeinsam ist. Indem aber der Gemeinschaft die Über- 
einstimmung wesentlich ist, ist hier das Moment der Macht aufgehoben. 
Zwar mag eine Gemeinschaft nach außen hin mächtig sein und ihre Interes- 
sen durchsetzen. Nach innen hin erfährt sie, sofern sie wirklich Gemein- 
schaft ist, gerade nicht Macht und die damit verbundene Spannung, sondern 
in der Einheit und Übereinstimmung das gemeinsame Sich-Bestimmen. 

Gemeinschaft entsteht ja dadurch, daß man sich im selben Denken, in 
denselben Interessen usw. gefunden hat. Jeder, der an der Gemeinschaft 
teilhat, hat sich gefunden, indem er zugleich auch die Sache der anderen ge- 
funden hat. Natürlich hat jede Gemeinschaft auch ihre Bestimmtheit. Aber 
diese Bestimmtheit ist hier eine, welche nicht herausfordernd oder ein- 
schränkend in die Freiheit der Genossen hineinwirkt. Sie ist vielmehr eins 
mit der Freiheit eines jeden. Gemeinschaft ist so gekennzeichnet durch die 
Zwanglosigkeit freier Kommunikation. Sie ist charakterisiert durch die 
Selbstbindung eines jeden an die gemeinsame Sache. 

Indem Gemeinschaft die Übereinkunft der vielen aus und in Freiheit ist, 
wird Gemeinschaft zum bevorzugten Ort, an dem Sinn erfahren wird. Sinn, 
Sinnhaftigkeit setzt ja voraus, daß eines mit dem vielen um es herum so 
übereinkommt, daß es, ohne seine Identität zu verlieren, mit dem vielen in 
einem positiven Zusammenhang steht. Sinn bezeichnet Wahrung des 
Selbstandes in einer Übereinkunft, welche die Pluralität nicht unterdrückt, 
sondern freisetzt. Gerade weil aber Gemeinschaft diese fundamentale 
Struktur aufweist - und zwar um so intensiver, je tiefer und zentraler die 
Übereinkunft ist -, geht Sinn menschlicher Existenz und menschlicher Frei- 
heit vornehmlich in und durch Gemeinschaft auf. Völlig zu recht hat Kant 
deswegen Sinn und Ziel menschlicher Geschichte überhaupt in der Idee des 
Reiches Gottes gesehen, das heißt, in der Idee einer vollendeten Gemein- 
schaft Freier16. 

Gerade das Faktum aber, daß Gemeinschaft der privilegierte Ort von 
Sinnerfahrung menschlicher Existenz ist, bedeutet umgekehrt, daß ge- 
schichtliche Gemeinschaft jeweils Gestaltwerdung und Ausgestaltung sol- 
cher Sinnerfahrung ist. 

Aus diesem Zusammenhang von Sinnerfahrung und Gemeinschaft ergibt 
sich ein eigenartiges Widerspiel zur Macht. Wo der Mensch auf Macht- 
anspruch und Machtausübung trifft, da tritt ihm zunächst etwas befremd- 
liches entgegen. Macht ist das zutiefst Fremde, weil es nicht aus der eigenen 
Freiheit hervorgeht. Als ein solches ist es in seinem Sinn verschlossen. Es 

16 Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. 3. Stück. 



Kirche im Amt 293 

stellt eine Zumutung dar und ist uneinsichtig. Nur mühselig kann ihm ein 
Sinn abgewonnen werden. Entgegenstehende Macht ist immer nur in ambi- 
valenter Weise bejahenswert. Ihre Sinnhaftigkeit ist gebrochen. Würde sie 
voll und ganz bejaht, weil sie als rundherum sinnvoll erfahren wäre, dann 
handelte es sich nicht mehr um entgegenstehende Macht. Macht wäre in 
diesem Moment umgeschlagen in das Gemeinsame. Sie wäre zur Herkunft 
der eigenen Freiheit geworden. 

So aber steht Macht ständig unter dem Anspruch, ihre Sinnhaftigkeit 
nachzuweisen. Dieser Nachweis gelingt in der Geschichte immer nur par- 
tiell. Geschichtliche Faktizität, die wesentlich durch das Spiel und Wider- 
spiel von Macht bestimmt ist, ist nie restlos, sondern im besten Fall annähe- 
rungsweise und im großen einsichtig zu machen. Es bleibt ein unaufheb- 
barer Rest von Befremdlichkeit. Der Erweis dessen liegt ebenso in der viel- 
fältigen Erfahrung von Machtphänomenen, wie in der Partikularität jeder 
Gemeinschaftserfahrung. 

Aus diesen so entgegengesetzten Phänomenen ergibt sich die Frage: 
Wenn Macht bzw. Vollmacht auf der einen Seite und Gemeinschaft auf der 
anderen Seite die organisierenden Prinzipien der beiden Grundtypen des 
Amtsverständnisses sind, welche Folgerungen ergeben sich daraus? 

Um diese Frage angemessen beantworten zu können, ist zunächst das 
Zu- und Gegeneinander von Macht und Gemeinschaft bei Jesus Christus 
zu charakterisieren. Dies ist deswegen notwendig, da es bei der Frage nach 
Macht und Gemeinschaft in Amt und Kirche um diese beiden Phänomene in 
ihrer eschatologischen Qualität geht. Was dies bedeutet, kann nur an Jesus 
Christus selbst abgelesen werden. 

IV. Exousia und Koinonia Jesu Christi 

1. Eschatologische Macht in Geschichte 

Macht ist eine Grundkategorie der Botschaft Jesu und eine Grundbestim- 
mung seines Lebensweges17. Jesu Wort ergeht in Vollmacht. Die Volks- 
scharen preisen Gott, daß er •diese Macht den Menschen gegeben hat"18. 
Die Macht, welche aus Jesu Worten spricht, die Macht, mit der Jesus die 
bösen Mächte überwindet, die Geister bindet, Sünden vergibt, wird von 
den staunenden Jüngern als Macht Gottes selbst (exousia) erkannt, vor der 
der Mensch verstummt. 

Indem Jesus im Hier und Jetzt den Anbruch der Herrschaft Gottes ver- 
kündet, Gottes unverkürztem und unüberholbaren Willen kundtut, gewin- 
17 Vgl. zum Folgenden Peter Hünermann, Vollmacht und Ohnmacht Jesu, Geist und 
Leben, 48 (1975) 29-40. 18 Mt 9, 8. 



Peter Hünermann 294 

nen das Wort Jesu wie sein Dasein höchste Bestimmtheit und Unumgäng- 
lichkeit. Jesus erhebt einen Machtanspruch wie er umfassender nicht ge- 
dacht werden kann. Diese autoritative Forderung umfaßt menschliche Frei- 
heit bis in ihre abgründigste Tiefe hinein, fordert ein unbedingtes Ja der 
Menschen. Der Inhalt seines Wortes betrifft ja nicht irgendetwas unter 
anderem, er betrifft Welt und Mensch in jeglicher Hinsicht. 

Von daher gewinnen Wort und Leben Jesu den Charakter intensivster 
Faktizität. Es ist eine Faktizität, die in sich selber steht, ihre Begründung 
nicht von irgend wo anders her bezieht. •Ihr habt gehört, daß zu den Alten 
gesagt wurde ... Ich aber sage euch."19 Diese Macht erweist sich zugleich 
darin als zu höchst befremdliche, daß sie alle bisherigen Selbstverständlich- 
keiten und Übereinkünfte der Menschen, die bestehenden Gemeinschaften 
in einer radikalen Weise aufsprengt. •Wer Vater oder Mutter mehr liebt 
als mich, ist meiner nicht wert. Und wer Sohn oder Tochter mehr liebt als 
mich, ist meiner nicht wert."20 

Weil in Jesus höchste und letzte Macht in dieser Geschichte manifest wird, 
deswegen ist es unmöglich, daß Jesus einfachhin Gewalt einsetzt, um seine 
Macht durchzusetzen. Machtmittel haben nur dort ihren Platz, wo ein be- 
dingtes auch ein widerstrebendes Ja der anderen genügt. Hier hingegen ist 
vom Inhalt der Macht her der volle Konsens der Menschen ernötigt. Es geht 
um die Zukunft, das Heil der Menschen. Es geht nicht um irgend eine Par- 
tikularität. Gerade deswegen aber sind Machtmittel unangemessen zur 
Durchsetzung dieser Macht. Und so erhebt Jesus seinen Anspruch im Ver- 
zicht auf Machtmittel, ohnmächtig und arm. Aber diese Ohnmacht und 
Armut sind Ausdruck der Stärke, nicht der Schwäche. 

Passion und Auferstehung Jesu sind die letzte Besiegelung dieses schein- 
baren Paradoxes: Indem Jesus ausgeliefert wird an die Menschen und ihre 
Machtmittel, erweist sich die alles überbietende, an den Menschen festhal- 
tende Macht seiner Liebe. In der Auferstehung wird die unerschütterliche 
Realität dieser Macht manifest. 

Gerade in der Einheit von Macht und Ohnmacht, der Zusammengehörig- 
keit von Kreuz und Auferstehung manifestiert sich eschatologische Macht 
in Geschichte. 

2. Eschatologische Gemeinschaft in Geschichte 

Die synoptischen Evangelien zeigen, daß es im Leben Jesu jene ganze bunte 
Vielfalt an Formen der Gemeinschaft gibt, die zum menschlichen Leben ge- 
hören: Freundschaft begegnet ebenso wie die fröhliche Gemeinsamkeit des 
Mahles, das Teilen des Altags mit dem engen Jüngerkreis usw. Charakte- 

19 Mt 5,21 f. 
20 Mt 10,37. 



Kirche im Amt 295 

ristisch ist, daß all diese verschiedenen Formen von Gemeinsamkeit und 
Gemeinschaft bei Jesus eine eigene Note erhalten: In ihnen erscheint die 
Realität des Reiches Gottes. 

Jesus kommt aus einer Übereinkunft mit dem Vater und mit dem Men- 
schen her, welche die Grenzen und Gemeinsamkeiten zwischen Menschen 
nochmals untergreift: die Grenzen, welche Schuld und Gesetz ziehen, wer- 
den aufgehoben. Aber seine Gemeinschaft ist zugleich von so vorbehalt- 
loser Offenheit, daß auch alle Partikularität der Gemeinsamkeit aufge- 
sprengt und Gemeinschaft in eine Bewegung über sich hinaus gebracht 
wird. Die Ausbreitung, die Sendung, die virtuelle Universalität gehören 
ebenso dazu, wie die einzigartige Tiefe, die jedes menschliche Verhältnis 
das von dieser Gemeinschaft mit Jesus her geprägt ist, in eine Vertiefungs- 
bewegung hineinzieht. Gerade in dieser doppelten Kraft der Unbedingt- 
heit erweist sich die hier Gestalt annehmende Übereinkunft als endgültige 
eschatologische Realität. Das Reich Gottes erweist sich als eine Kraft, die die 
Geschichte zu transformieren beginnt. Durch die Art und Weise, wie Jesus 
Gemeinschaft pflegt, gewinnt sein Wort vom angebrochenen Reich Gottes 
als dem Sinn aller Geschichte seinen Realitätsgehalt. 

Der umfassende Sinn, das Heil der Geschichte, beginnen Gestalt anzu- 
nehmen. 

So sehr Jesu Gemeinschaft mit den Menschen und der darin aufleuch- 
tende Sinn auch seinen Machtanspruch rechtfertigen, sie holen letzteren in 
seiner Faktizität nicht restlos ein. Daß innerhalb der unabsehbar sich deh- 
nenden faktischen Geschichte hier und jetzt dieser Anspruch auftaucht, daß 
hier und jetzt Gemeinschaft in dieser Tiefe und virtuellen Universalität 
auftaucht, das ist von dieser Gemeinschaft her nicht einsichtig zu machen. 
Und ebenso wenig ist von dort her die faktische Geschichte mit all ihren 
Ungereimtheiten, ihren Leiden, ihren Ambivalenzen bereits so ins Licht 
eines umfassenden Sinnes gehoben, daß alles in einsichtiger Weise seine 
Rechtfertigung besäße. Hier winkt vielmehr ein solcher Sinn. Die Hoffnung 
auf solche endgültige Einheit ist gestiftet. Gerade im Nebeneinander von 
Macht in der Gestalt der Ohnmacht und von Gemeinschaft mit einer uni- 
versalen Virtualität und Tiefe manifestiert sich, daß hier zwar eschatolo- 
gische Vollendung angebrochen, aber noch nicht vollendet gegeben ist. 

Ist diese christologisch-ekklesiologische Dualität in einer theologisch an- 
gemessenen Weise diagnostiziert worden, dann ergibt sich daraus eine 
Serie von Konsequenzen für das Zueinander von Amt und Kirche im Ver- 
lauf der Geschichte. 



Peter Hünermann 296 

V. Folgerungen für die Zuordnung von Amt und Kirche 

1. Notwendige Duplizität und Verschränkung der Amtskonzeptionen 

Ist bei Jesus Christus selbst die Dualität von Macht und Gemeinschaft ge- 
wahrt und trotz des eschatologischen Charakters seiner Botschaft nicht auf- 
gehoben, dann wird diese Doppelung sich am Verständnis der Differenz und 
Zuordnung von Amt und Kirche durchhalten müssen. Die Notwendigkeit 
einer an der Faktizität, am Vollmachtsdenken orientierten Amts- und 
Kirchenkonzeption und die Notwendigkeit einer vom Gemeinschaftsdenken 
her entworfenen gegenläufigen Amts- und Kirchenkonzeption sind damit 
gegeben. Der eschatologische Charakter der Botschaft Jesu erwirkt zugleich 
eine intensivste Form der Zuordnung von Macht und Gemeinschaft. 

Weil sein endzeitlicher Vollmachtsanspruch auf vollendete Gemeinschaft 
zielt, weil Jesus auf das unumschränkte Ja menschlicher Freiheit aus ist, 
deswegen verzichtet Jesus auf den Einsatz von Macht- und Gewaltmitteln. 
Er kann sie gar nicht einsetzen, da sie dem eigenen Ziel im Wege ständen. 
Damit aber wird Macht hier von Gemeinschaft her und auf Gemeinschaft 
hin vollzogen. 

Umgekehrt gilt: Die Gemeinschaft des Reiches Gottes, in welche Jesus 
die Menschen einlädt, ist in einer Übereinkunft von solcher Tiefe gegrün- 
det, daß sie den miteinander verbundenen Menschen zugleich in einer radi- 
kalen Weise entzogen bleibt. Das göttliche Mysterium selbst bildet in seiner 
Zuwendung das Fundament dieser Gemeinsamkeit. Damit aber kann diese 
Gemeinschaft nie selbstverständlicher, ruhiger Selbstbesitz werden. Ihr 
Grund ist nie schlechthin eigener Grund menschlicher Freiheit. Die eschato- 
logische Gemeinschaft besitzt deswegen eine Dynamik der Vertiefung und 
der Universalisierung in sich selbst. Das heißt aber: das Moment der Macht, 
der Veränderung taucht in der Gemeinschaft selbst auf, aber nicht als Ent- 
gegenstehendes, sondern als Prinzip des Hineinfindens der gemeinschaft- 
lich Verbundenen ins Eigenste. 

Obwohl also Macht und Gemeinschaft sich auch in der Botschaft Jesu ent- 
gegenstehen, so berühren sie sich doch auf das innigste. Sinn führt bis an 
die Grenze der Faktizität und Faktizität bis an die Grenze des Sinnes. Frei- 
lich schlägt beides nicht einfach um in Selbigkeit. Sonst wäre das Reich 
Gottes in vollendeter Weise offenbar. 

Aus diesem Zueinander beider Momente ergibt sich für die gekennzeich- 
neten Amtskonzeptionen: Die erste Konzeption, welche auf der Legitima- 
tion der Vollmacht aufbaut und Amt als Repräsentation Christi gegenüber 
und auf die Kirche hin versteht, ist in sich legitim. Amt muß aber auch in 
diesem Fall von Kirche ausgehend mitverstanden werden. Und damit ist 



Kirche im Amt 297 

Kirche als Gemeinschaft das notwendige Kriterium des Amtes und der 
Amtsführung bis in die Spitze der Entscheidung hinein. In dieser gegen- 
läufigen Bewegung wird man zwar nicht zu einer restlosen Legitimierung 
des faktisch bestehenden Amtes und seiner Entscheidungen gelangen, aber 
doch bis an die Schwelle desselben. 

Umgekehrt gilt, daß der Entwurf eines Amtsverständnisses von Kirche 
her ebenso legitim ist und Amt in seiner Sinnhaftigkeit verständlich machen 
kann. Soweit eine solche sinnhafte Begründung und Durchstrukturierung 
des Amtes und seiner Konzeption auch möglich ist, sie wird die Faktizität 
des Amtes und seines Vollmachtsanspruches nicht restlos und im Detail 
begründen können. Hier ist eine solche Konzeption angewiesen auf die 
gegenläufige Auffassung. Sie muß also in sich selbst das Moment der Legi- 
timation und der daraus erwachsenen Vollmachtsausübung aufnehmen und 

zulassen. 
Nur in der Duplizität und Verschränkung der beiden Grundpositionen 

können Amt und Kirche - hinsichtlich der Faktizität und des Sinnes - auf 
Jesus Christus als den Herrn zurückgeführt werden. 

Diese prinzipiellen Einsichten sollen im folgenden konkretisiert und 
erläutert werden durch den Aufweis dieser Doppelstruktur in der apostoli- 
schen und in der nachapostolischen Kirche. 

2. Die Doppelstruktur in der apostolischen Kirche 

Kreuz und Auferstehung Jesu Christi sind der Ursprung des gemeinsamen 
Glaubens der Kirche und diesen Glauben erwirkt der auferstandene Herr 
selbst. Die Botschaft vom Reiche Gottes und die Gemeinschaft, welche sich 
im Leben Jesu aufgetan hat, erhält in diesen Ereignissen eine letzte Aus- 
drücklichkeit und Vertiefung. 

Zugleich aber sind Kreuz und Auferstehung Jesu Erweis seiner Macht. 
In den Osterereignissen erweckt der gekreuzigte und erhöhte Herr sich 
bestimmte Zeugen. Gerade diese faktisch erwählten Zeugen aber gelten 
in der Kirche auch als die wahrhaft authentischen Zeugen des gemein- 
samen Glaubens. Faktizität und Authentizität sind verbunden. In scharfer 
Weise stellt Paulus die Faktizität der erwählenden Macht Gottes und die 
Authentizität seiner Zeugenschaft im Galaterbrief heraus21. 

Die hier auftauchende Faktizität der Erwählung und die damit ver- 
bundene Authentizität der Zeugenschaft kann vom gemeinsamen Glauben 
der Kirche her nicht restlos bestimmt werden. Die letzte Auskunft bildet 
vielmehr der Verweis auf das Wirken durch den Herrn selbst. 

21 Vgl. Gal 1, lf.; 1, 10-12. 



Peter Hünermann 298 

Auf der anderen Seite sind Inhalt und Sinn des Zeugnisses dieser er- 
wählten Zeugen der Glaube der Kirche. Wo sie sich nicht aus der Kirche 
und ihrem gemeinsamen Glauben verstehen, lösen sie sich von ihrer Sen- 
dung. Paulus mißt im Galaterbrief Petrus und sein Verhalten an diesem 
Maß22. Paulus selbst, der seiner Aussonderung zum Apostel und der 
Authentizität seiner Verkündigung so gewiß ist, zieht •nach vierzehn 
Jahren nach Jerusalem hinauf", um das Evangelium, welches er den Hei- 
den verkündet, dort vorzulegen, damit er nicht etwa ins Leere laufe23. 

Die damit gegebene unaufhebbare Spannung bewirkt, daß der Apostel 
ebenso Repräsentant Jesu Christi wie Repräsentant der Kirche ist. Und 
zwar nicht in einer jeweiligen Nachordnung des einen nach dem anderen 
Moment, sondern in wechselseitiger Dualität. 

Diese Doppelstruktur zeigt sich nicht nur im Verhältnis des Apostels 
zur Gemeinde, sondern ebenso in den großen symbolischen Zeichenhand- 
lungen, die für die Gemeinde konstitutiv sind: Taufe und Eucharistie. In 
beiden Zeichenhandlungen wird der Glaube der Kirche vermittelt und zu- 
gleich repräsentiert. Beide Zeichenhandlungen sind so vom Glauben der 
Kirche! her zu verstehen. Zugleich aber sind sie in ihrer Faktizität und Au- 
thentizität aus diesem gemeinsamen Glauben allein nicht zu begründen. In 
beiden Fällen wird auf die Einsetzung durch Jesus Christus verwiesen. Zu 
den Osterereignissen gehört nach Mattäus der Taufbefehl24. Die Eucha- 
ristiefeier besitzt die Legitimation durch den Auftrag Jesu Christi25. 

So sehr vom Glauben der Kirche her die Notwendigkeit eines Initiations- 
geschehens einsichtig gemacht werden kann, so wenig reicht diese Gemein- 
samkeit des Glaubens aus, die Taufe zu rechtfertigen. Und ein gleiches 
gilt hinsichtlich der Eucharistie, auch wenn die Eucharistie nichts anderes 
als das Mysterium fidei, das Geheimnis des Glaubens ist. 

Im Geltenlassen beider Elemente und ihrer gegenseitigen Verschrän- 
kung aber erweist sich die apostolische Kirche als eschatologisches Zeichen 
in ihrer Zeit. 

3. Die Doppelstruktur in der nachapostolischen Zeit 

Die gekennzeichnete Doppelstruktur wächst in der nachapostolischen Zeit 
in eine neue Konfiguration hinein. Und dies notwendigerweise, wenn 
anders Tod und Auferstehung Jesu und die damit gegebene Gründung 
des Glaubens eschatologische Ereignisse sind. Diese geschichtliche Einma- 

22 Vgl. Gal2, 11 ff. 
23 Gal 2, 1 f. 
24 Mt 28,19. 
25 1 Kor 11, 24 f. 



Kirche im Amt 299 

ligkeit, die gleichwohl alle Zukunft und Vergangenheit der Geschichte mit- 
bestimmt, führt im Abrücken vom Ort und dem Zeitpunkt jener Ereignisse 
zu einer neuen Konstellation im Zueinander von Amt und Kirche. 

Der gemeinsame in den Osterereignissen begründete Glaube wird zum 
apostolischen Glauben, der in der sorgfältigen Überlieferung jeweils aus- 
zulegen und zu wahren ist. Apostolizität erscheint hier in der Form der 
Allgemeinheit und als Grundcharakteristik der Kirche im ganzen. Zugleich 
aber ergibt sich Apostolizität in der Form der Faktizität und der Partiku- 
larität. Die Kirche bezeugt ihre Identität mit den apostolischen Anfängen, 
indem sie an den großen objektiven Heilszeichen wie Taufe und Euchari- 
stie in materialer Identität festhält. Daneben entsteht apostolische Sukze- 
sion im Amt: Hier wird das Moment der kompetenten Zeugenschaft der 
Apostel - und die damit gegebene Leitungs- und Missionsvollmacht - im 
Modus der Faktizität gewahrt und weitergegeben. An die Stelle der fak- 
tischen, nicht hinterfragbaren Erwählung vom erhöhten Herrn her tritt 
die institutionalisierte, in materialer Greifbarkeit sich vollziehende Amts- 
übergabe durch die Kette der Generationen hin. Wichtigstes Attribut dieses 
Amtes ist die aus der Gemeinsamkeit des Glaubens nicht restlos zu legiti- 
mierende Kompetenz zur Unterscheidung des gemeinsamen Glaubens der 
Kirche. 

Eigenständigkeit und Aufgehobensein des Amtes in der Kirche kommt 
wohl am schärfsten in tragenden Formulierungen des I. und II. Vaticanums 
zum Ausdruck. Wird im I. Vaticanum der höchsten Amtsautorität Kompe- 
tenz •aus sich, nicht aus dem Konsens der Kirche" zuerkannt und damit die 
Unreduzierbarkeit des faktisch existierenden Amtes auf den gemeinsa- 
men Glauben unterstrichen, so wird gerade diese eigenständige Vollmacht 
- nach der Approbationsformel des II. Vaticanums - ausgeübt •una cum", 
•zusammen mit den ehrwürdigen Vätern . . ."26. 

Die Einseitigkeit, mit der die Theologie vom I. Vaticanum bis in die 
jüngste Vergangenheit das Amt als repräsentatio Christi verstanden hat, 
macht die Vehemenz verständlich, mit der in der postkonziliaren Theologie 
das Amt als repräsentatio ecclesiae betont wurde. Dieses theologische 
Bemühen um die •Balance" beider Aspekte hat leider erst ansatzweise zu 
kirchenrechtlichen Folgerungen geführt. Hier steht die Kirche noch vor 
großen Aufgaben, wenn sie ein glaubwürdiges Zeichen unter den Völkern 
sein will. 

' Vgl. z. B. Lumen Gentium, art 69. 




