Kirche und Amt —
Marginalien zum Amtsverstindnis

Peter Hiinermann, Minster

I. Problemstellung

Seit dem Zweiten Vaticanum ist die Frage nach der Zuordnung von Kirche
und Amt nicht zur Ruhe gekommen®. Erinnert sei nur an das Schreiben der
deutschen Bischife iiber das priesterliche Amt von 19692, die Erklarung der
Romischen Bischofssynode von 19718, das Memorandum der Arbeitsge-
meinschaft 6kumenischer Universitatsinstitute: Reform und Anerkennung
kirchlicher Amtert und die sich daran anschliefenden Diskussionsbeitrige
und Stellungnahmen®, das Synodenpapier iiber die priesterlichen Dienste®.

Die Frage steht im Mittelpunkt hochst praktischer Probleme: Sie stellt
sich im Hinblick auf die Gestaltung der synodalen Strukturen in der Kir-
che’. Sie bildet ein wesentliches Element in der gegenwartigen Nachwuchs-
krise fur den priesterlichen Beruf, sie beunruhigt das Selbstverstdndnis der
ordinierten Geistlichen®. Mit einem steigenden Einsatz von Pastoralassi-
stenten im seelsorglichen Dienst wird sich diese Frage nochmals zuspitzen.

Die Frage nach dem Verhaltnis von Kirche und Amt reicht in ihren ge-
schichtlichen Wurzeln zuriick bis in die Auseinandersetzungen Augustins
mit den Donatisten. Hier wurde das sakramentale Amt dem Glauben der
Kirche als eigenstindige Grofe gegeniibergestellt. Mit dieser theologischen

1 In den Aussagen des 2. Vaticanums zum priesterlichen Amt steckt selbst eine gewisse
Unausgeglichenheit, die nach P. J. Cordes nicht unwesentlich zur postkonziliaren Pro-
blematik beigetragen hat: ,Die Verlautbarungen machen manchmal einen unausgereif-
ten, wenig homogenen Eindruck und verleiten so von sich selbst her zu ekklektizistischen
Interpretationen. Es ist demnach kein Zufall, daf in der Frage des Presbyteramtes die
unterschiedlichen theolgischen Lager nach dem Konzil in alle Richtungen auseinander-
stoben.“ (Sendung zum Dienst — Exegetisch-historische und systematische Studien zum
Konzilsdekret ,Vom Dienst und Leben der Priester”, Frankfurt 1972, 307).

2 Eine biblisch-dogmatische Handreichung. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofs-
konferenz, Trier 1969.

3 Rémische Bischofssynode 1971, Der priesterliche Dienst — Gerechtighkeit in der Welt.
Hrsg. von der Deutschen Bischofskonferenz, Trier 1972.

4 Ein Memorandum der Arbeitsgemeinschafl kumenischer Universitdtsinstitute. Miinchen—
Mainz 1973.

% Vgl. Herderkorrespondenz 27 (1973) 156-160. — Catholica 27 (1973) 185-400.

8 Verabschiedet auf der Frithjahrssitzung dieses Jahres.

7 Vgl. Hans Dombois, Hierarchie — Grund und Grenze einer umstrittenen Struktur. Frei-
burg, Basel, Wien 1971, besonders 82-111.

8 Vgl. Gerhard Schmidtchen, Priester in Deutschland. Freiburg 1973. — Karl Forster
(Hrsg.), Priester zwischen Anpassung und Unterscheidung, Freiburg 1974.



Peter Hiinermann 286

Losung wurde der Primat des Wirkens Jesu Christi liber den aktuellen,
immer begrenzten Glaubensvollzug der Gemeinde herausgestellt. Die Aus-
bildung des hierarchischen Amtsverstdndnisses stellt eine weitere Entfal-
tungsform dieser theologischen Grundentscheidung dar®.

Der Umfang des Problems, seine Gewichtigkeit verbieten es, in einem Ar-
tikel mehr als Marginalien bieten zu wollen. Marginalien brauchen sich
aber nicht notwendig auf Randfragen beziehen. Sie konnen in begrenzter
Weise etwas zur Sache selbst sagen, indem sie die Fragestellung auf ihre
Grundziige konzentrieren. Ein solcher Versuch soll im folgenden unter-
nommen werden.

I1. Zwei unterschiedliche Lésungen

Schaut man auf die heutige theologische Diskussion, dann zeichnen sich in
idealtypischer Vereinfachung zwei Grundpositionen ab, die einander ent-
gegenstehen: In dem einen Grundverstidndnis wird das Amt wesentlich als
Fortsetzung der Sendung Jesu Christi verstanden. Der Amtstrager repra-
sentiert Jesus Christus gegeniiber der Gemeinde. In der anderen Konzep-
tionist das Amt primér auf das Geheimnis der Kirche bezogen. Amt ist eine
Weise, wie Kirche sich artikuliert und wie der Glaube der Kirche vermittelt
wird. Das Amt und der Amtstrager reprisentieren infolgedessen primar
die Kirche und erst in und durch diese repraesentatio ecclesiae ergibt sich
die repraesentatio Christi'®, durch die Vergegenwdrtigung der Kirche er-
gibt sich die Vergegenwdrtigung Christa.

Um zu einem beseren Verstdndnis der in beiden Grundpositionen impli-
zierten Problematik zu kommen, sollen im folgenden ihre theologischen
Implikationen aufgewiesen werden.

1. Das Amt als repraesentatio Chrisit

Die gekennzeichnete unmittelbare Riickbindung des Amtes an Jesus Chri-
stus in der ersten Position ergibt einen in sich kohdrenten Zusammenhang:
Jesus Christus beruft die Apostel und stattet sie mit der Vollmacht aus, die
Kirche aufzuerbauen. Hier ist die Frage nach Legitimation und Herkunft

? Zu den dogmen- und theologiegeschichtlichen Zusammenhingen vgl. John J. Ryan,
The Separation of ,ordo” and .iurisdictio” in its structural-doctrinal Development and
ecclesiological Significance. A. dogmatic-historical Contrabution towards the Reneval of
Canon Law. Minster 1972.

10 Vgl. Edward J. Kilmartin SJ, Apostolic Office: Sacrament of Christ. Theological
Studies 1975, 243-264.



Kirche im Amt 287

des Amtes ebenso klar beantwortet wie die Zielrichtung und die Sinnhaftig-
keit aller amtlichen Tétigkeit. Gerade aufgrund der Einsetzung des Amtes
durch Jesus Christus, durch die Legitimation und die Ausriistung mit der
entsprechenden Vollmacht ist der Bezug auf die Kirche, die eindeutige Ziel-
setzung des Amtes und seiner Funktionen gegeben. Das Amt gewinnt aber
so bei aller Beziechung auf die Kirche eine Eigenstdndigkeit gegeniiber der
Kirche. Kann die Kirche im ganzen als priesterliches Volk Gottes bezeichnet
werden, so unterscheidet sich doch das Amt ,essentia, non gradu“!* - von
seinem Wesen, nicht nur von seinem Rang her — vom allgemeinen Priester-
tum der Glaubenden. Die Auskunft hat in diesem Kontext ihre volle Plau-
sibilitdt, da das Amt das notwendig vermittelnde Element im Hinblick auf
die Kirche ist. Die amtliche Vermittlung hat ihren Ort zwischen Jesus Chri-
stus und der Kirche. Freilich ist der Amtstrager in dieser Konzeption nicht
ein zweiter Mittler neben dem einen Mittler Jesus Christus. In und durch
den Amtstrager hindurch handelt vielmehr der erhohte Herr selbst. Es ist
sein Wirken, das der Kirche durch den Amtstrager hindurch zugute kommt.
Hier hat die Lehre vom Character sacramentalis, dem sakramentalen Sie-
gel, ihre unaufgebliche Funktion. Sie markiert jenen ,instrumentellen®
Sinn, welcher dem Amt und dem Amtstriger eignet. Auch dort, wo dieser
Amtstrédger selbst nicht im Zustand der Gottesfreundschaft lebt, wirkt der
erhohte Herr sein Heil durch die vom Amtstriger gesetzten amtlichen
Handlungen. Zugleich ist der Amtstriger gefordert, in seinem Leben Jesus
Christus nachzufolgen. Sein Amt verpflichtet ihn zu einer besonderen
Nachfolge Christi, wenn gleich der jeweilige Verwirklichungsgrad dieser
Nachfolge Christi die Validitit, die Giiltigkeit seiner Amtshandlungen
nicht beeintrachtigt.

Aufgrund der gekennzeichneten Stellung zwischen Jesus Christus und
seiner Kirche gewinnt der Gedanke der apostolischen Sukzession, der apo-
stolischen Nachfolge, eindeutige Konturen: Apostolische Sukzession ist
notwendig, weil nur in der vollen Sichtbarkeit und sakramentalen Greif-
barkeit der Ordination die legitime Weitergabe jener Vollmacht erfolgen
kann, welche der Herr selbst am Anfang den Aposteln verliehen hat'2. Der
materiale, gleichsam handgreifliche Charakter der apostolischen Nachfolge
ist ein funktional gefordertes Element.

Die theologischen und kirchlich-praktischen Folgerungen, die sich aus
dieser Grundkonzeption ergeben, liegen auf der Hand. Sie seien kurz ver-
anschaulicht am Beispiel des Verstindnisses von Eucharistie. Die Darbrin-
gung der Eucharistie als der wirksamen Reprasentation, der Vergegenwirti-

# Pius XII., Litt. Encycl. Mediator Dei. AAS 39 (1947) 555; Lumen Gentium, art. 10.
2 Vgl. die Studie der Internationalen Theologickommission iiber die Apostolische Suk-
zession, Herderkorrespondenz 28 (1974) 444-446.



Peter Hiinermann 288

gung des Passahmysteriums Jesu Christi ist Sache des Amtstrdgers. Er
allein kann diesen sakramentalen Akt setzen. Das Ziel dieses Aktes ist
allerdings die Kirche. So ist das Volk Gottes eingeladen, an diesem sakra-
mentalen Vollzug aktiv Anteil zu nehmen, um mit Jesus Christus ver-
eint und der Frucht seiner Erlosung teilhaft zu werden. Actuosa partici-
patio, titige Teilnahme der Gldubigen meint also hier Anteilnahme an
jenem Geschehen, das der Priester ,in persona Christi agens®, anstelle
Jesu Christi handelnd, aufgrund der ithm tibertragenen Vollmacht vollzieht.

Ein so verstandener ordo sacramentalis bedarf um der eigenen Finalitit
willen zugleich des jurisdiktionellen Momentes als eines von der sakramen-
talen Vollmacht zwar unterschiedenen, gleichwohl aber auf diese hinge-
ordneten Elementes. Nur durch die geordnete Leitung ist jener Rahmen
gegeben, der die Ausibung der sakramentalen Vollmacht geschichtlich
effizient werden 1488t: Vermittels der juridischen Abgrenzungen erfolgt
zielgerichtete Auferbauung des Leibes Christi und Versammlung der
Vielen zum Volke Gottes.

2. Das Amt als Reprisentation der Kirche

Die Amtstheologie wird in dieser zweiten Konzeption gleichsam vom ande-
ren Ende her entworfen. Die primare Auswirkung des Todes und der Auf-
erstehung Jesu Christi ist die Stiftung des Glaubens der Kirche. Der Glau-
be, welcher die Kirche zur Kirche macht, wird zwar zuerst von den auser-
wihlten Zeugen, von den Aposteln, verkiindet. Aber es ist der Glaube der
Kirche, der in ihrer Verkiindigung bezeugt wird. So steht am Anfang die
Kirche, die sich als eschatologische Heilsgemeinde weifi.

Diese Kirche versteht sich selbst in der zweiten und dritten Generation
als apostolische Kirche, weil sie sich in Bezug auf ihre eigene Zukunft und
auf die Zukunft der Welt unwiderruflich und unaufhebbar gebunden weif}
an die ein fiir alle Mal geschehene Offenbarung Gottes in Jesus Christus.
Thr Glaube ist jener Glaube, den die Apostel zuerst bekannten.

Um in diesem Glauben zu bleiben und ihn in alle Dimensionen des Le-
bens hinein auszuwirken, bedarf die Gemeinde einiger fundamentaler
Dienste, die sie immer erneut mit der gemeinsamen und fundamentalen
Sache, welche die Kirche konstituiert, konfrontieren: Sie bedarf der Amts-
trager. Die Ausgestaltung dieser Dienste erfolgt im Konsolidierungsprozef§
der ersten Gemeinden. So wie nun aber Kirche im ganzen durch den Glau-
ben von Jesus Christus her konstituiert ist, so werden auch die wesentlichen
Dienste, welche in der Kirche zur Vermittlung dieses Glaubens gebraucht
werden, in letzter Instanz auf Jesus Christus zurtickgefihrt. Er ist der Herr
der Kirche und deswegen auch der Herr der Dienste in der Kirche. Er wirkt



Kirche im Amt 289

in fundamentaler Weise den Glauben in der Kirche, und deswegen wirkt
er auch im Dienst der Amtstriger, die im Dienste der Vermittlung dieses
Glaubens und damit im Dienste der Vermittlung der Kirche mit ihrem
eigenen Wesen stehen.

Die Herkunft des Amtes ist so die Kirche selbst. Sinn und Ziel alles amt-
lichen Wirkens ist die Kirche in ihrer Vollgestalt. Ernotigt ist dieser Dienst
durch das Schon und Noch-nicht der eschatologischen Heilsgemeinde.

Fiir das Verstindnis der apostolischen Sukzession des Amtes ergibt sich
daraus: Die Kirche im ganzen ist apostolische Kirche, da sie in der Uber-
lieferung des einen Glaubens der Apostel lebt. Die apostolische Sukzession
der Amtstriger ist die sichtbar rechtliche Auslegung dieses grundlegenden
Charakters der Kirche im Hinblick auf die Dienste und ihren kirchenoffent-
lichen Charakter.

Das kirchliche Amt ist sakramentaler Natur, insofern die Kirche selbst
sakramentale Natur besitzt. Die Vermittlungsstruktur, welche die Kirche
sich aus ihrem anfianglichen Wesen heraus selbst gibt, weist jene gott-
menschliche Eigenart auf, welche fir die Kirche im ganzen charakteristisch
ist. Die Einsetzung des amtlichen Dienstes wie der Sakramente féllt so mit
der Stiftung der Kirche zusammen. Das jurisdiktionelle Moment seinerseits
folgt aus der geschichtlichen Greifbarkeit des gesamten ekklesiologischen
Prozesses.

Daf sich der amtliche Dienst vom allgemeinen Priestertum der Glauben-
den ,essentia non gradu® unterscheide, kann in diesem Kontext nur so ge-
deutet werden, dafl im Dienst des Amtstragers in realsymbolischer Antizi-
pation, Vorausnahme, die Totalitit des Mysteriums der Kirche prisent
werde, welche die konkrete geschichtliche Kirche real immer nur in der
Gebrochenheit der Zeit und des Weges lebt.

Im Hinblick auf die Eucharistie ergibt sich, dafl die Darbringung wesent-
lich Sache der Kirche ist. Thr ist dieses Sakrament anvertraut, aber sie hat es
zu feiern entsprechend jener grundlegenden Rollenverteilung, die zur Ver-
mittlung des eigenen Wesens notwendig ist.

II1. Identitit und prinzipielle Differenz beider Grundpositionen

Reflektiert man auf die scheinbar so entgegengesetzten Grundkonzeptionen
des Amtsverstindnisses, dann kommen sie doch in einer Reihe von wesent-
lichen Punkten iberein: Gemeinsam ist beiden, daf} sie von Jesus Christus,
seinem Leben, Sterben und seiner Erhohung als eschatologischem Ereignis
ausgehen und in ihm den bleibenden und alle Zukunft bestimmenden

Grund der Kirche sehen.



Peter Hiinermann 290

In einem Fall steht am Anfang Jesus Christus, der seine Vollmacht den
Aposteln ibertrigt und aufgrund der einmal ibertragenen Vollmacht
seiner Kirche verbunden ist. Das Bleiben der Kirche in der Wahrheit, ihre
durch die Zeiten hin fortgehende und wachsende Verbundenheit mit dem
Herrn ist wesentlich durch die Amtstrager und somit durch die Gemeinde,
ihre Zusammenkiinfte, die Sakramentenspendung usw. vermittelt.

In der zweiten Grundkonzeption steht gleichfalls am Anfang der Herr,
welcher den einen Glauben der Kirche stiftet und damit jenes eine bestim-
mende geschichtliche Faktum setzt, das in allen geschichtlichen Entfaltun-
gen der Kirche wirksam bleibt und zwar durch Thn und seinen Geist selbst.
Der Glaube ist so die eschatologische Vorgabe, durch und in welcher die
Kirche in all ihren geschichtlichen Entfaltungsformen gehalten und vom
Geist durch die Zeiten geleitet wird. Diese geschichtliche Artikulation der
Kirche in das Amt und die Sakramente hinein, in die Gemeindezusammen-
kiinfte etc. ist auch in dieser Konzeption ein notwendiger Prozef.

Obwohl hier eine fundamentale Gleichheit gegeben ist, waltet doch in
beiden Grundkonzeptionen ein anderes organisierendes Prinzip: In der
ersten Grundkonzeption kann dieses Prinzip mit den Stichworten potestas
bzw. Macht oder Vollmacht bezeichnet werden, im zweiten Fall mit den
Stichworten Koinonia bzw. Gemeinschaft. Damit treten geschichtliche
Grundphidnomene vor den Blick, die einer eigenen Erorterung bediirfen.

1. Macht — Prinzip geschichtlicher Faktizitit

Macht'3 bezeichnet im allgemeinen Sprachgebrauch die Fahigkeit des Men-
schen, in irgendeiner Form geschichtlich wirksam zu werden und zwar so,
dafl damit der Freiheitsraum anderer Menschen transformiert wird. Macht
bezieht sich nur in nachgeordneter Weise auf Dinge und Sachverhalte. Sie
kommt vielmehr dort voll und ganz zum Vorschein, wo entweder unmittel-
bar durch Befehl, Anordnung, Einfluff andere Menschen in ihren Freiheits-
moglichkeiten bestimmt werden oder wo durch Verdnderung von Dingen
und Sachverhalten die Freiheit der Anderen wenigstens mittelbar tangiert
wird. Im zweiten Fall gehort zu solchem Machterweis das Behauptenkon-
nen der einmal gesetzten Veranderungen gegeniiber dem anderen. In die-
sem Sinne bestimmt Max Weber Macht als , jede Chance, innerhalb einer
sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durch-
zusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht“.

13 Peter Hiinermann, Macht und Wahrheit. Vorbemerkungen zu einer Theologie der Macht.
In: Wilbelm Weber, Macht — Dienst — Herrschaft in Kirche und Gesellschaft. Freiburg
1974, 9-20. 14 Max Weber, Wirtschafl und Gesellschaft. Grundriff der verstehenden
Soziologie. Koln, Berlin 1954, 38.



Kirche im Amt 291

In dhnlicher Weise definiert Jirgen Habermas Macht: ,Macht méchte
ich zunéchst unabhingig von der Kategorie des Reichtums einfithren, ndm-
lich als Fahigkeit, andere Individuen oder Gruppen daran zu hindern, ihre
Interessen wahrzunehmen . . . Eine Seite kann der anderen Seite ihre In-
teressen aufzwingen s,

Sowohl Max Weber wie Jirgen Habermas nennen in ihrer Definition
den Normalfall von Macht: Macht kann sich gegeniiber widerstrebenden
Interessen durchsetzen. Gerade an diesem Grundphidnomen wird ein ent-
scheidender Zug von Macht deutlich. Macht bedarf einer partiellen, viel-
leicht widerstrebend gegebenen Anerkennung. Wird die Anerkennung
vollig versagt, dann kann der Machtanspruch entweder nicht aufrechterhal-
ten werden, oder er wird durchgesetzt und fithrt dann zur Vernichtung des
Gegners. Gerade in der Vernichtung des Gegners aber zeigt sich, dafl damit
auch die Macht an ihr Ende kommt. Dem toten Gegner gegeniiber ist
Machtbehauptung nicht mehr moglich. Die Macht des Machthabers sinkt
gleichsam in sich zusammen, da sie kein Gegeniiber mehr hat. Die andere
Grenze von Macht ist die vorbehaltlose Zustimmung. Sie wird sich ge-
schichtlich gesehen nur in Ausnahmeféllen — etwa im Hinblick auf genau
umgrenzte Bestimmungen der Macht — ereignen. Auch hier verschwindet
Macht, da sie im unbedingten Ja als Grund der eigenen Freiheit ergriffen
wird. In dieser Aufhebung von Macht aber konstituiert sich zugleich ein
neues Machtzentrum nach auflen, im Blick auf andere. Macht hat ihr Wesen
folglich im Widerspiel von Machtanspruch und Gegenposition. Macht als
solche wird jeweils nur mit Vorbehalten und Einschrankungen anerkannt.

Indem Macht sich in der Geschichte immer wieder herstellt, solange es
eine Vielzahl von Menschen gibt, ist Geschichte wesentlich Geschichte von
Macht und damit Geschichte des Erduldens, Aushaltens, Bejahens und
Negierens von Macht. Geschichtliche Faktizitdt, die Materialitdt der Ge-
schichte mit ihren konkreten Entscheidungen, rithrt aus dem Spiel und
Widerspiel von Machtanspruch, Machtdurchsetzung und den entsprechen-
den Formen der Anerkennung bzw. der Ablehnung von Macht her. Macht
und Erdulden bzw. Bejahen von Macht tiberformt die sachlich gegebenen
Daten jeweils so, dafl daraus die konkrete Geschichte wird.

2. Gemeinschaft und Sinnerfahrung

Die Realitit von Gemeinschaft, Gemeinschaftlichkeit, Gemeinsamkeit ist
dem Phidnomen der Macht und der Machtauswirkung entgegengesetzt.
Gemeinschaft, Gemeinsamkeit hat ihren Ausgangspunkt gerade nicht in

15 Jiirgen Habermas, Theorie der Gesellschafl oder Sozialtechnologie. Frankfurt 1972, 254.



Peter Hiinermann 292

der Setzung des einen, die dann bestimmend wird fiir die Freiheit des ande-
ren. Vielmehr ergibt sich Gemeinschaft gerade von der Ubereinstimmung
her, die mehreren gemeinsam ist. Indem aber der Gemeinschaft die Uber-
einstimmung wesentlich ist, ist hier das Moment der Macht aufgehoben.
Zwar mag eine Gemeinschaft nach auflen hin méchtig sein und ihre Interes-
sen durchsetzen. Nach innen hin erfihrt sie, sofern sie wirklich Gemein-
schaft ist, gerade nicht Macht und die damit verbundene Spannung, sondern
in der Einheit und Ubereinstimmung das gemeinsame Sich-Bestimmen.

Gemeinschaft entsteht ja dadurch, dafl man sich im selben Denken, in
denselben Interessen usw. gefunden hat. Jeder, der an der Gemeinschaft
teilhat, hat sich gefunden, indem er zugleich auch die Sache der anderen ge-
funden hat. Natirlich hat jede Gemeinschaft auch ihre Bestimmtheit. Aber
diese Bestimmtheit ist hier eine, welche nicht herausfordernd oder ein-
schrinkend in die Freiheit der Genossen hineinwirkt. Sie ist vielmehr eins
mit der Freiheit eines jeden. Gemeinschaft ist so gekennzeichnet durch die
Zwanglosigkeit freier Kommunikation. Sie ist charakterisiert durch die
Selbstbindung eines jeden an die gemeinsame Sache.

Indem Gemeinschaft die Ubereinkunft der vielen aus und in Freiheit ist,
wird Gemeinschaft zum bevorzugten Ort, an dem Sinn erfahren wird. Sinn,
Sinnhaftigkeit setzt ja voraus, dafl eines mit dem vielen um es herum so
iibereinkommt, dafl es, ohne seine Identitit zu verlieren, mit dem vielen in
einem positiven Zusammenhang steht. Sinn bezeichnet Wahrung des
Selbstandes in einer Ubereinkunft, welche die Pluralitit nicht unterdriickt,
sondern freisetzt. Gerade weil aber Gemeinschaft diese fundamentale
Struktur aufweist — und zwar um so intensiver, je tiefer und zentraler die
Ubereinkunft ist —, geht Sinn menschlicher Existenz und menschlicher Frei-
heit vornehmlich in und durch Gemeinschaft auf. Véllig zu recht hat Kant
deswegen Sinn und Ziel menschlicher Geschichte tiberhaupt in der Idee des
Reiches Gottes gesehen, das heifit, in der Idee einer vollendeten Gemein-
schaft Freier'®.

Gerade das Faktum aber, dafi Gemeinschaft der privilegierte Ort von
Sinnerfahrung menschlicher Existenz ist, bedeutet umgekehrt, daf ge-
schichtliche Gemeinschaft jeweils Gestaltwerdung und Ausgestaltung sol-
cher Sinnerfahrung ist.

Aus diesem Zusammenhang von Sinnerfahrung und Gemeinschaft ergibt
sich ein eigenartiges Widerspiel zur Macht. Wo der Mensch auf Macht-
anspruch und Machtausiibung trifft, da tritt ihm zunichst etwas befremd-
liches entgegen. Macht ist das zutiefst Fremde, weil es nicht aus der eigenen
Freiheit hervorgeht. Als ein solches ist es in seinem Sinn verschlossen. Es

¢ Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunfl. 8. Stiick.



Kirche im Amt 293

stellt eine Zumutung dar und ist uneinsichtig. Nur mithselig kann ihm ein
Sinn abgewonnen werden. Entgegenstehende Macht ist immer nur in ambi-
valenter Weise bejahenswert. Ihre Sinnhaftigkeit ist gebrochen. Wiirde sie
voll und ganz bejaht, weil sie als rundherum sinnvoll erfahren wire, dann
handelte es sich nicht mehr um entgegenstehende Macht. Macht wire in
diesem Moment umgeschlagen in das Gemeinsame. Sie wére zur Herkunft
der eigenen Freiheit geworden.

So aber steht Macht stindig unter dem Anspruch, ihre Sinnhaftigkeit
nachzuweisen. Dieser Nachweis gelingt in der Geschichte immer nur par-
tiell. Geschichtliche Faktizitit, die wesentlich durch das Spiel und Wider-
spiel von Macht bestimmt ist, ist nie restlos, sondern im besten Fall annihe-
rungsweise und im groflen einsichtig zu machen. Es bleibt ein unaufheb-
barer Rest von Befremdlichkeit. Der Erweis dessen liegt ebenso in der viel-
faltigen Erfahrung von Machtphdnomenen, wie in der Partikularitét jeder
Gemeinschaftserfahrung.

Aus diesen so entgegengesetzten Phinomenen ergibt sich die Frage:
Wenn Macht bzw. Vollmacht auf der einen Seite und Gemeinschaft auf der
anderen Seite die organisierenden Prinzipien der beiden Grundtypen des
Amtsverstindnisses sind, welche Folgerungen ergeben sich daraus?

Um diese Frage angemessen beantworten zu konnen, ist zundchst das
Zu- und Gegeneinander von Macht und Gemeinschaft bei Jesus Christus
zu charakterisieren. Dies ist deswegen notwendig, da es bei der Frage nach
Macht und Gemeinschaft in Amt und Kirche um diese beiden Phinomene in
ihrer eschatologischen Qualitit geht. Was dies bedeutet, kann nur an Jesus
Christus selbst abgelesen werden.

IV. Exousia und Koinonia Jesu Christi
1. Eschatologische Macht in Geschichte

Macht ist eine Grundkategorie der Botschaft Jesu und eine Grundbestim-
mung seines Lebensweges'”. Jesu Wort ergeht in Vollmacht. Die Volks-
scharen preisen Gott, dafl er ,diese Macht den Menschen gegeben hat“!8.
Die Macht, welche aus Jesu Worten spricht, die Macht, mit der Jesus die
bosen Michte iiberwindet, die Geister bindet, Siinden vergibt, wird von
den staunenden Jiingern als Macht Gottes selbst (exousia) erkannt, vor der
der Mensch verstummt.

Indem Jesus im Hier und Jetzt den Anbruch der Herrschaft Gottes ver-
kiindet, Gottes unverkiirztem und uniiberholbaren Willen kundtut, gewin-

17Vgl, zum Folgenden Peter Hiinermann, Vollmacht und Ohnmadht Jesu, Geist und
Leben, 48 (1975) 29-40. 18 Mt 9, 8.



Peter Hiinermann 294

nen das Wort Jesu wie sein Dasein hochste Bestimmtheit und Unumgéing-
lichkeit. Jesus erhebt einen Machtanspruch wie er umfassender nicht ge-
dacht werden kann. Diese autoritative Forderung umfafit menschliche Frei-
heit bis in ihre abgriindigste Tiefe hinein, fordert ein unbedingtes Ja der
Menschen. Der Inhalt seines Wortes betrifft ja nicht irgendetwas unter
anderem, er betrifft Welt und Mensch in jeglicher Hinsicht.

Von daher gewinnen Wort und Leben Jesu den Charakter intensivster
Faktizitit. Es ist eine Faktizitit, die in sich selber steht, ihre Begriindung
nicht von irgend wo anders her bezieht. ,Thr habt gehort, dafl zu den Alten
gesagt wurde . .. Ich aber sage euch.“*® Diese Macht erweist sich zugleich
darin als zu hochst befremdliche, daf sie alle bisherigen Selbstverstandlich-
keiten und Ubereinkiinfte der Menschen, die bestehenden Gemeinschaften
in einer radikalen Weise aufsprengt. , Wer Vater oder Mutter mehr liebt
als mich, ist meiner nicht wert. Und wer Sohn oder Tochter mehr liebt als
mich, ist meiner nicht wert.“2

Weil in Jesus hochste und letzte Macht in dieser Geschichte manifest wird,
deswegen ist es unmoglich, daf Jesus einfachhin Gewalt einsetzt, um seine
Macht durchzusetzen. Machtmittel haben nur dort ihren Platz, wo ein be-
dingtes auch ein widerstrebendes Ja der anderen geniigt. Hier hingegen ist
vom Inhalt der Macht her der volle Konsens der Menschen ernétigt. Es geht
um die Zukunft, das Heil der Menschen. Es geht nicht um irgend eine Par-
tikularitdt. Gerade deswegen aber sind Machtmittel unangemessen zur
Durchsetzung dieser Macht. Und so erhebt Jesus seinen Anspruch im Ver-
zicht auf Machtmittel, ohnmichtig und arm. Aber diese Ohnmacht und
Armut sind Ausdruck der Stirke, nicht der Schwache.

Passion und Auferstehung Jesu sind die letzte Besiegelung dieses schein-
baren Paradoxes: Indem Jesus ausgeliefert wird an die Menschen und ihre
Machtmittel, erweist sich die alles iiberbietende, an den Menschen festhal-
tende Macht seiner Liebe. In der Auferstehung wird die unerschiitterliche
Realitét dieser Macht manifest.

Gerade in der Einheit von Macht und Ohnmacht, der Zusammengehorig-

keit von Kreuz und Auferstehung manifestiert sich eschatologische Macht
in Geschichte.

2. Eschatologische Gemeinschaft in Geschichte

Die synoptischen Evangelien zeigen, dafl es im Leben Jesu jene ganze bunte
Vielfalt an Formen der Gemeinschaft gibt, die zum menschlichen Leben ge-
horen: Freundschaft begegnet ebenso wie die frohliche Gemeinsamkeit des
Mabhles, das Teilen des Altags mit dem engen Jingerkreis usw. Charakte-

18 Mt 5, 21 f.
20 Mt 10, 37.



Kirche im Amt 295

ristisch ist, da all diese verschiedenen Formen von Gemeinsamkeit und
Gemeinschaft bei Jesus eine eigene Note erhalten: In ihnen erscheint die
Realitit des Reiches Gottes.

Jesus kommt aus einer Ubereinkunft mit dem Vater und mit dem Men-
schen her, welche die Grenzen und Gemeinsamkeiten zwischen Menschen
nochmals untergreift: die Grenzen, welche Schuld und Gesetz ziehen, wer-
den aufgehoben. Aber seine Gemeinschaft ist zugleich von so vorbehalt-
loser Offenheit, dafl auch alle Partikularitit der Gemeinsamkeit aufge-
sprengt und Gemeinschaft in eine Bewegung iiber sich hinaus gebracht
wird. Die Ausbreitung, die Sendung, die virtuelle Universalitit gehdren
ebenso dazu, wie die einzigartige Tiefe, die jedes menschliche Verhiltnis
das von dieser Gemeinschaft mit Jesus her geprégt ist, in eine Vertiefungs-
bewegung hineinzieht. Gerade in dieser doppelten Kraft der Unbedingt-
heit erweist sich die hier Gestalt annehmende Ubereinkunft als endgiiltige
eschatologische Realitit. Das Reich Gottes erweist sich als eine Kraft, die die
Gesdhichte zu transformieren beginnt. Durch die Art und Weise, wie Jesus
Gemeinschaft pflegt, gewinnt sein Wort vom angebrochenen Reich Gottes
als dem Sinn aller Geschichte seinen Realitdtsgehalt.

Der umfassende Sinn, das Heil der Geschichte, beginnen Gestalt anzu-
nehmen.

So sehr Jesu Gemeinschaft mit den Menschen und der darin aufleuch-
tende Sinn auch seinen Machtanspruch rechtfertigen, sie holen letzteren in
seiner Faktizitit nicht restlos ein. Dafl innerhalb der unabsehbar sich deh-
nenden faktischen Geschichte hier und jetzt dieser Anspruch auftaucht, dafl
hier und jetzt Gemeinschaft in dieser Tiefe und virtuellen Universalitat
auftaucht, das ist von dieser Gemeinschaft her nicht einsichtig za machen.
Und ebenso wenig ist von dort her die faktische Geschichte mit all ihren
Ungereimtheiten, ihren Leiden, ihren Ambivalenzen bereits so ins Licht
eines umfassenden Sinnes gehoben, daf alles in einsichtiger Weise seine
Rechtfertigung besifie. Hier winkt vielmehr ein solcher Sinn. Die Hoffnung
auf solche endgiiltige Einheit ist gestiftet. Gerade im Nebeneinander von
Macht in der Gestalt der Ohnmacht und von Gemeinschaft mit einer uni-
versalen Virtualitit und Tiefe manifestiert sich, daf® hier zwar eschatolo-
gische Vollendung angebrochen, aber noch nicht vollendet gegeben ist.

Ist diese christologisch-ekklesiologische Dualitit in einer theologisch an-
gemessenen Weise diagnostiziert worden, dann ergibt sich daraus eine
Serie von Konsequenzen fiir das Zueinander von Amt und Kirche im Ver-
lauf der Geschichte.



Peter Hiinermann 296

V. Folgerungen fiir die Zuordnung von Amt und Kirche
1. Notwendige Duplizitiit und Verschrinkung der Amtskonzeptionen

Ist bei Jesus Christus selbst die Dualitéit von Macht und Gemeinschaft ge-
wahrt und trotz des eschatologischen Charakters seiner Botschaft nicht auf-
gehoben, dann wird diese Doppelung sich am Verstindnis der Differenz und
Zuordnung von Amt und Kirche durchhalten miissen. Die Notwendigkeit
einer an der Faktizitit, am Vollmachtsdenken orientierten Amts- und
Kirchenkonzeption und die Notwendigkeit einer vom Gemeinschaftsdenken
her entworfenen gegenliufigen Amts- und Kirchenkonzeption sind damit
gegeben. Der eschatologische Charakter der Botschaft Jesu erwirkt zugleich
eine intensivste Form der Zuordnung von Macht und Gemeinschaft.

Weil sein endzeitlicher Vollmachtsanspruch auf vollendete Gemeinschaft
zielt, weil Jesus auf das unumschrinkte Ja menschlicher Freiheit aus ist,
deswegen verzichtet Jesus auf den Einsatz von Macht- und Gewaltmitteln.
Er kann sie gar nicht einsetzen, da sie dem eigenen Ziel im Wege stinden.
Damit aber wird Macht hier von Gemeinschaft her und auf Gemeinschaft
hin vollzogen.

Umgekehrt gilt: Die Gemeinschaft des Reiches Gottes, in welche Jesus
die Menschen einlidst, ist in einer Ubereinkunft von solcher Tiefe gegriin-
det, dafl sie den miteinander verbundenen Menschen zugleich in einer radi-
kalen Weise entzogen bleibt. Das géttliche Mysterium selbst bildet in seiner
Zuwendung das Fundament dieser Gemeinsamkeit. Damit aber kann diese
Gemeinschaft nie selbstverstindlicher, ruhiger Selbstbesitz werden. Ihr
Grund ist nie schlechthin eigener Grund menschlicher Freiheit. Die eschato-
logische Gemeinschaft besitzt deswegen eine Dynamik der Vertiefung und
der Universalisierung in sich selbst. Das heifit aber: das Moment der Macht,
der Verdnderung taucht in der Gemeinschaft selbst auf, aber nicht als Ent-
gegenstehendes, sondern als Prinzip des Hineinfindens der gemeinschaft-
lich Verbundenen ins Eigenste.

Obwohl also Macht und Gemeinschaft sich auch in der Botschaft Jesu ent-
gegenstehen, so beriihren sie sich doch auf das innigste. Sinn fiihrt bis an
die Grenze der Faktizitat und Faktizitit bis an die Grenze des Sinnes. Frei-
lich schldgt beides nicht einfach um in Selbigkeit. Sonst wire das Reich
Gottes in vollendeter Weise offenbar.

Aus diesem Zueinander beider Momente ergibt sich fiir die gekennzeich-
neten Amtskonzeptionen: Die erste Konzeption, welche auf der Legitima-
tion der Vollmacht aufbaut und Amt als Représentation Christi gegeniiber
und auf die Kirche hin versteht, ist in sich legitim. Amt muff aber auch in
diesem Fall von Kirche ausgehend mitverstanden werden. Und damit ist



Kirche im Amt 297

Kirche als Gemeinschaft das notwendige Kriterium des Amtes und der
Amtsfithrung bis in die Spitze der Entscheidung hinein. In dieser gegen-
liufigen Bewegung wird man zwar nicht zu einer restlosen Legitimierung
des faktisch bestehenden Amtes und seiner Entscheidungen gelangen, aber
doch bis an die Schwelle desselben.

Umgekehrt gilt, daf der Entwurf eines Amtsverstindnisses von Kirche
her ebenso legitim ist und Amt in seiner Sinnhaftigkeit verstindlich machen
kann. Soweit eine solche sinnhafte Begriindung und Durchstrukturierung
des Amtes und seiner Konzeption auch maglich ist, sie wird die Faktizitat
des Amtes und seines Vollmachtsanspruches nicht restlos und im Detail
begriinden kénnen. Hier ist eine solche Konzeption angewiesen auf die
gegenliufige Auffassung. Sie mufd also in sich selbst das Moment der Legi-
timation und der daraus erwachsenen Vollmachtsausitbung aufnehmen und
zulassen.

Nur in der Duplizitit und Verschrinkung der beiden Grundpositionen
kénnen Amt und Kirche — hinsichtlich der Faktizitit und des Sinnes — auf
Jesus Christus als den Herrn zuriickgefithrt werden.

Diese prinzipiellen Einsichten sollen im folgenden konkretisiert und
erldutert werden durch den Aufweis dieser Doppelstruktur in der apostoli-
schen und in der nachapostolischen Kirche.

2. Die Doppelstruktur in der apostolischen Kirche

Kreuz und Auferstehung Jesu Christi sind der Ursprung des gemeinsamen
Glaubens der Kirche und diesen Glauben erwirkt der auferstandene Herr
selbst. Die Botschaft vom Reiche Gottes und die Gemeinschaft, welche sich
im Leben Jesu aufgetan hat, erhilt in diesen Ereignissen eine letzte Aus-
driicklichkeit und Vertiefung.

Zugleich aber sind Kreuz und Auferstehung Jesu Erweis seiner Macht.
In den Osterereignissen erweckt der gekreuzigte und erhohte Herr sich
bestimmte Zeugen. Gerade diese faktisch erwéhlten Zeugen aber gelten
in der Kirche auch als die wahrhaft authentischen Zeugen des gemein-
samen Glaubens. Faktizitit und Authentizitit sind verbunden. In scharfer
Weise stellt Paulus die Faktizitit der erwdhlenden Macht Gottes und die
Authentizitit seiner Zeugenschaft im Galaterbrief heraus®.

Die hier auftauchende Faktizitit der Erwdhlung und die damit ver-
bundene Authentizitit der Zeugenschaft kann vom gemeinsamen Glauben
der Kirche her nicht restlos bestimmt werden. Die letzte Auskunft bildet
vielmehr der Verweis auf das Wirken durch den Herrn selbst.

2% Vgl Gal 1, 1£,; 1, 10-12.



Peter Hiinermann 298

Auf der anderen Seite sind Inhalt und Sinn des Zeugnisses dieser er-
wihlten Zeugen der Glaube der Kirche. Wo sie sich nicht aus der Kirche
und ihrem gemeinsamen Glauben verstehen, 15sen sie sich von ihrer Sen-
dung. Paulus mifit im Galaterbrief Petrus und sein Verhalten an diesem
Maf**. Paulus selbst, der seiner Aussonderung zum Apostel und der
Authentizitit seiner Verkiindigung so gewifl ist, zieht ,nach vierzehn
Jahren nach Jerusalem hinauf“, um das Evangelium, welches er den Hei-
den verkiindet, dort vorzulegen, damit er nicht etwa ins Leere laufe®,

Die damit gegebene unaufhebbare Spannung bewirkt, dafl der Apostel
ebenso Reprisentant Jesu Christi wie Reprisentant der Kirche ist. Und
zwar nicht in einer jeweiligen Nachordnung des einen nach dem anderen
Moment, sondern in wechselseitiger Dualitit.

Diese Doppelstruktur zeigt sich nicht nur im Verhiltnis des Apostels
zur Gemeinde, sondern ebenso in den grofien symbolischen Zeichenhand-
lungen, die fiir die Gemeinde konstitutiv sind: Taufe und Eucharistie. In
beiden Zeichenhandlungen wird der Glaube der Kirche vermittelt und zu-
gleich reprisentiert. Beide Zeichenhandlungen sind so vom Glauben der
Kirche her zu verstehen. Zugleich aber sind sie inihrer Faktizitit und Au-
thentizitét aus diesem gemeinsamen Glauben allein nicht zu begriinden. In
beiden Fillen wird auf die Einsetzung durch Jesus Christus verwiesen. Zu
den Osterereignissen gehdrt nach Mattius der Taufbefehl?t. Die Eucha-
ristiefeier besitzt die Legitimation durch den Auftrag Jesu Christi®.

So sehr vom Glauben der Kirche her die Notwendigkeit eines Initiations-
geschehens einsichtig gemacht werden kann, so wenig reicht diese Gemein-
samkeit des Glaubens aus, die Taufe zu rechtfertigen. Und ein gleiches
gilt hinsichtlich der Eucharistie, auch wenn die Eucharistie nichts anderes
als das Mysterium fidei, das Geheimnis des Glaubens ist.

Im Geltenlassen beider Elemente und ihrer gegenseitigen Verschrin-
kung aber erweist sich die apostolische Kirche als eschatologisches Zeichen
in ihrer Zeit.

8. Die Doppelstruktur in der nachapostolischen Zeit

Die gekennzeichnete Doppelstruktur wéchst in der nachapostolischen Zeit
in eine neue Konfiguration hinein. Und dies notwendigerweise, wenn
anders Tod und Auferstehung Jesu und die damit gegebene Griindung
des Glaubens eschatologische Ereignisse sind. Diese geschichtliche Einma-

2Vgl Gal 2, 11 ff.
3 Gal 2,1f.

2¢ Mt 28, 19.

251 Kor 11, 24 f.



Kirche im Amt 299

ligkeit, die gleichwohl alle Zukunft und Vergangenheit der Geschichte mit-
bestimmt, fiihrt im Abriicken vom Ort und dem Zeitpunkt jener Ereignisse
zu einer neuen Konstellation im Zueinander von Amt und Kirche.

Der gemeinsame in den Osterereignissen begriindete Glaube wird zum
apostolischen Glauben, der in der sorgféltigen Uberlieferung jeweils aus-
zulegen und zu wahren ist. Apostolizitit erscheint hier in der Form der
Allgemeinheit und als Grundcharakteristik der Kirche im ganzen. Zugleich
aber ergibt sich Apostolizitit in der Form der Faktizitit und der Partiku-
laritat. Die Kirche bezeugt ihre Identitét mit den apostolischen Anfangen,
indem sie an den grofien objektiven Heilszeichen wie Taufe und Euchari-
stie in materialer Identitit festhilt. Daneben entsteht apostolische Sukze-
sion im Amt: Hier wird das Moment der kompetenten Zeugenschaft der
Apostel — und die damit gegebene Leitungs- und Missionsvollmacht — im
Modus der Faktizitat gewahrt und weitergegeben. An die Stelle der fak-
tischen, nicht hinterfragbaren Erwiahlung vom erhéhten Herrn her tritt
die institutionalisierte, in materialer Greifbarkeit sich vollzichende Amts-
iibergabe durch die Kette der Generationen hin. Wichtigstes Attribut dieses
Anmtes ist die aus der Gemeinsamkeit des Glaubens nicht restlos zu legiti-
mierende Kompetenz zur Unterscheidung des gemeinsamen Glaubens der
Kirche.

Eigenstindigkeit und Aufgehobensein des Amtes in der Kirche kommt
wohl am schirfsten in tragenden Formulierungen des I. und II. Vaticanums
zum Ausdruck. Wird im 1. Vaticanum der hochsten Amtsautoritdt Kompe-
tenz ,aus sich, nicht aus dem Konsens der Kirche“ zuerkannt und damit die
Unreduzierbarkeit des faktisch existierenden Amtes auf den gemeinsa-
men Glauben unterstrichen, so wird gerade diese eigenstindige Vollmacht
—nach der Approbationsformel des II. Vaticanums — ausgeiibt ,,una cum®,
»zusammen mit den ehrwiirdigen Vatern . . .“%5.

Die Einseitigkeit, mit der die Theologie vom I. Vaticanum bis in die
jlingste Vergangenheit das Amt als reprisentatio Christi verstanden hat,
macht die Vehemenz verstindlich, mit der in der postkonziliaren Theologie
das Amt als reprasentatio ecclesiae betont wurde. Dieses theologische
Bemiihen um die ,Balance“ beider Aspekte hat leider erst ansatzweise zu
kirchenrechtlichen Folgerungen gefithrt. Hier steht die Kirche noch vor
groflen Aufgaben, wenn sie ein glaubwiirdiges Zeichen unter den Volkern
sein will.

2 Vgl. z. B. Lumen Gentium, art 69.





