AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Neue deutsche Selige

Die Geschichte der Heilig- und Seligsprechungen der letzten Jahrhunderte weist
im Vergleich zur Gesamtzahl der Seligen und Heiligen der Neuzeit nicht viele
auf, die deutscher Herkunft und Sprache sind. Das gilt auch noch fiir die jiingste
Vergangenheit. Unter den 76 Kanonisationen und Beatifikationen Pius’ XII.
befindet sich nur ein einziger, nimlich Klaus von Fliie, heiliggespr. 19471; unter
den 15 von Johannes XXIII. Heilig- und Seliggesprochenen iiberhaupt keiner®.
Erst unter Paul V1. wird der Anteil der Deutschsprachigen ein klein wenig gro-
Ber. Gleich im ersten Jahr seines Pontifikates (1963) sprach er Johann Nepomuk
Neumann CSSR, Bischof der nordamerikanischen Didzese Philadelphia, einen
gebiirtigen Bohmerwildler (Prachatitz), selig. Und nun folgen in den Jahren 1974
und 1975 gleich 5 deutschsprachige Selige, von denen 4 auch im politischen Sinn
deutscher Herkunft sind: Liborius Wagner (Seligspr. 24. 3. 1974), Franziska Scher-
vier (Seligspr. 28. 4. 1974), Karl Steeb (Seligspr. 6. 7. 1975), Arnold Janssen SVD
(Seligspr. Missionssonntag 1975), dazu der Siidtiroler Josef Freinademetz SVD
(Seligspr. Missionssonntag 1975). Aber auch diese kénnen die Tatsache nicht ver-
wischen, ,dafl die iberwiegende Zahl aller heiliggesprochenen Minner und
Frauen (bis in unsere Zeit) Romanen sind“3. Seit Konrad von Parzham (seliggespr.
1930, heiliggespr. 1934) war keinem Deutschen die Ehre der Altire mehr zuteil
geworden. Es lohnt sich, dariiber einmal nachzudenken. Der Grund fir diese Tat-
sache liegt ganz gewifl nicht in einem gewaltigen Unterschied der Heiligkeit von
Christen romanischer und nicht-romanischer Linder. Aber es kénnte wohl sein,
dafl romanischer Eifer schneller zum Ziel kommt, als es diesseits der Alpen der
Fall ist. Ob Karl Steeb, der gebiirtige Tubinger, seliggesprochen worden wire,
wenn er nicht die langste Zeit seines Lebens in Italien (Verona) gelebt und eben
dort sein heroisches Beispiel der Liebe gegeben hatte?

Und noch eine zweite Beobachtung: Betrachtet man einmal die 5 neuen Seli-
gen und sucht sie in den ihnen typischen Heiligkeitsmerkmalen zu erfassen, dann
befinden sich unter ihnen keine ausgesprochenen Kontemplativen, keine Mystiker
und Biifler im engeren Sinn, obwohl sie alle in stindigem Gesprich mit Gott
standen und viel (auch freiwillig) Bufle getan haben. Sie waren in erster Linie
Seelsorger, Missionare, Apostel der Nichstenliebe und haben sich aus Liebe zu
Gott und zu Jesus Christus fiir die Menschen aufgerieben. Sie haben keine geist-

! Vgl. F. Baumann SJ, Pius X11. erhob sie auf die Altdre. Die Heilig- und Seliggesproche-
nen seines Pontifikats. Wiirzburg 1960.

% Vgl. F. Baumann SJ, Die Welt braucht heilige Vorbilder. Heilig- und Seligsprechungen
Johannes’ XX111., Kevelaer 1963.

3 H. Holzapfel, Liborius Wagner, Wiirzburg 1974.



Aus dem Leben der Kirche 301

lichen Schriften (Tagebiicher, Unterweisungen) von bleibender Bedeutung hinter-
lassen, sondern schlicht, ohne grofle theologische Reflexion, das Evangelium ge-
lebt, es anschaulich gemacht, mit ihrem Blut bezeugt. Da es hier nicht um Menschen
unserer Zeit geht, sondern ihr Leben schon etwas (oder sogar lange) zuriick-
liegt, kann es sich bei diesem starken Praxisbezug nicht um einen speziell
heutigen Zug handeln. Die Einheit von Gottes- und Néchstenliebe, von Kon-
templation und Aktion, war fiir diese Menschen noch eine Selbstverstindlichkeit.
Sie haben sie Christus abgelauscht. Sie standen in seiner Nachfolge. Betrachten wir
sie im einzelnen.

Liborius Wagner wurde 1593 in der Freien Reichsstadt Miithlhausen (Thiiringen)
geboren. Es ist eine politisch und religiés bewegte Zeit. Der kirchliche Patronats-
herr der Stadt, der Deutsche Ritterorden, sowie ihre beiden Schutzmdichte, der
Kaurfiirst von Sachsen und der Landgraf von Hessen, waren zur Reformation iiber-
gegangen?, Die Biirger folgten ihnen, mehr von oben dirigiert als aus eigener
Uberzeugung. Eine Kirche nach der anderen — und die Stadt besafl viele — ging den
Altgldubigen verloren, zuletzt noch die Barfiiferkirche (1566). Um die Jahrhun-
dertwende gab es in der Stadt nur noch wenige Katholiken. Sie tibten ihren Glau-
ben heimlich aus und hatten nur noch selten Gelegenheit, im benachbarten Eichs-
feldischen den Gottesdienst zu besuchen und die Sakramente zu empfangen.

Die Eltern Wagners waren gldubige Lutheraner. ,Daf sie aber der katholischen
Kirche nicht gerade feindselig waren, darf man aus der Tatsache schlieflen, daf sie
aus den Familien der letzten Kdmpen fiir die freie Ausitbung des katholischen
Glaubens die Taufpaten fiir ihre Kinder wihlten“s. Vom Paten stammt auch der
Name Liborius. Ansonsten aber war das religidse Klima in der Stadt katholiken-
feindlich. ,Papisten® galten als ,unehrliche Leute“. Liborius erhielt eine fiir seine
Zeit weit iberdurchschnittliche Ausbildung (obwohl die Eltern nicht sonderlich
vermogend waren): zundchst in der Lateinschule seiner Heimatstadt, dann, nach
einem Anfangssemester an der Leipziger Universitit, auf dem damals berithmten
Gymnasium in Gotha und schliefilich, mit Hilfe eines Stipendiums des Stadtrats,
an der Universitdt Straflburg, wo er den Magistergrad in den Artes liberales er-
warb. Der junge Magister zdhlte 23 Jahre.

1619 finden wir ihn fiir einige Jahre wieder in der Heimat. Die Tatsache, dafi er
sich dort um eine Lehrerstelle bewarb, und seine oftmals bekundete Glaubigkeit
(von der u. a. eine Reihe lateinischer Verse Zeugnis geben®) lassen vermuten, daf}
er sich in dieser Zeit theologischen Studien zuwandte und mit Fragen des Glau-
bens befafite. Der grofie Religionskrieg hatte begonnen und wiihlte die Gemiiter
auf. Der Zweifel am rechten Weg der Reformationskirchen mag Liborius erfafit
haben. Auf jeden Fall nahm er eines Tages, 1622, mit 29 Jahren, vom Elternhaus
Abschied, ohne zu sagen wohin; und dabei kannte er doch sein Ziel. Er zog gerades-

4 H. Holzapfel, a.a.0. 15.

8 V. Brander, Liborius Wagner. Der seeleneifrige Pfarrer von Altenmiinster. Wiirzburg,
21934; H. Holzapfel, a.a.0., 24.

6 V. Brander, a.a.0., 6.



Aus dem Leben der Kirche 302

wegs nach Wiirzburg, wandte sich an die dortigen Jesuiten und bat um Unterricht
im katholischen Glauben. Es folgte die Konversion und die Aufnahme in das
Seminar; er wollte Priester werden. 1625 empfing er die Weihen. Nach einem
kurzen Kaplansjahr im Badischen wird er zum Priester in Altenmiinster ernannt,
nordostlich von der Freien Reichsstadt Schweinfurt. Hier sollte sein Leben sich
vollenden.

Die seelsorgliche Situation jener Gegend war denkbar verworren und oft fast
aussichtslos. Viele Pfarreien hatten zwar einen entfernt wohnenden katholischen
Patronatsherren und dementsprechend einen katholischen Pfarrer, aber die Pfarr-
kinder waren lutherischen Bekenntnisses. Denn ihr adeliger Dorfherr hatte sich
der Reformation zugewandt, obwohl er als Lehenstrager vom Hochstift Wiirzburg
abhingig war, und hatte seine Untertanen unter Androhung des Verlustes ihrer
Pfritnden nachgezogen. So auch in Altenmiinster. Das mufite zu Schwierigkeiten
auf allen Seiten fiithren. Liborius Wagner, der Konvertit, tat sich hier besonders
schwer; er kam aus den Gewissenskonflikten nicht mehr heraus, hin- und her-
gerissen zwischen der Verteidigung der Rechte seiner Kirche und seinem seel-
sorglichen Eifer. Da kam der Schwedeneinfall. Wiirzburg wurde erobert, das
Hodchstift unter ein neues Regiment gestellt. Die meisten katholischen Pfarrer
(ebenso der Bischof und sein Kapitel) fliichteten. Wagner hielt sich in einem
Nachbarort versteckt. Er wurde verraten und aufgespiirt und erlitt von eigenen
Landsleuten, als Apostat seiner lutberischen Kirche, ein besonders grausames
Martyrium, das erst nach Tagen seinen Tod herbeifiihrte. Mit allen Mitteln der
Grausamkeit und der Versprechungen suchte man ihn zum Widerruf zu bringen.
Er aber gab immer wieder nur das eine zur Antwort: ,Ich lebe, leide und sterbe
papstlich-katholisch“. Schlieflich durchbohrte man ihn mit einem Degen und
warf seinen Leichnam in den Main. Das war am Abend des 9. Dezember 1631.
Liborius Wagner war gerade 38 Jahre alt. Erst nach der Wiedervertreibung der
Schweden und der Wiederherstellung der alten Ordnung konnte der von Freun-
den geborgene und einstweilen nur notdirftig, auf einem Feld, vergrabene
Leichnam des Pfarrers feierlich beigesetzt werden. Seine sterblichen Uberreste
ruhen heute in der Kirche von Klosterheidenfeld. Wahrscheinlich hatte man
schon in der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts an einen Seligsprechungsprozefl
gedacht; die genauen Verhore der noch lebenden Zeugen durch die offiziellen
Stellen sowie die kirchlichen Ehrungen, die dem als Martyrer Verchrten zuteil
wurden, weisen darauf hin. Aber die Zeiten dafiir waren nicht giinstig. So wurde
der ProzeR erst in den dreifliger Jahren dieses Jahrhunderts wieder aufgenom-
men, nachdem eingehende geschichtliche Studien vorausgegangen waren. Bis zur
Seligsprechung dauerte es dann noch einmal 40 Jahre.

Ein weiterer Konvertit unter den neuen deutschen Seligen ist (Johann Heinrich)
Karl Steeb. Er wurde am 18. 12. 1778 in Tiibingen geboren. Sein Vater war Besit-
zer des Gasthauses ,Zum Lamm® am Marktplatz und war auflerdem im Woll-
handel titig. ,Seit drei Generationen war die Familie mit der Verwaltung der
wiirttembergischen Schaferei betreut worden. Den Grofivater wihlten die Tiibin-
ger zum Abgeordneten der Landschaft und zum Biirgermeister der Universitats-



Aus dem Leben der Kirche 308

stadt. Ein Bruder des Vaters war Professor an der juristischen Fakultdt und
Landtagsabgeordneter in Stuttgart. Die Mutter (auch eine Gastwirtstochter)
brachte ein ausgeprégtes soziales Verantwortungsgefithl und eine ernste pieti-
stisch gefarbte Religiositdt in die Tiibinger Familie ein. Zwei ihrer Bruder waren
Pfarrer der evangelischen Landeskirche. Im Stammbaum sind auch Verbindungen
mit den Ahnen von Mérike, Hélderlin, Schiller und Hegel zu finden“?.

Um dem einzigen Sohn der Familie zur spateren Ubernahme des Hauses und
Geschaftes eine griindliche Ausbildung zuteil werden zu lassen, schickte der Vater
ihn ,nach der Konfirmation und dem Abschlufl des Tiibinger Gymnasiums, kaum
sechzehnjihrig, im Friithjahr 1789 nach Paris, um die Welt und das Geschiftsleben,
die Gewinnung und Verarbeitung von Wolle und Seide kennenzulernen, die
personliche Verbindung mit den Handelspartnern aufzunehmen und die auf der
Schule erworbenen Sprachkenntnisse zu vervollkommnen. Wenige Wochen spiter
brach dort die Revolution aus. Der junge Tiibinger scheint weder von der sozialen
Garung noch von der dezidierten Gottlosigkeit jener Jahre angesteckt worden zu
sein. Als er Ende 1791 wegen der wachsenden ,Greuel® nach Tiibingen zuriick-
kehrte, entschlof sich der Vater, seinen Sohn jetzt nach Verona reisen zu lassen,
damals der Sitz zahlreicher Textilbetriebe. Mit einem von ihnen stand der Lamm-
wirt schon lange in geschiftlicher Verbindung. So reiste der Sohn im Mérz 1792
nach dem Siiden. Er sollte die Heimat nie wiedersehen“s. Wie kam das?

Zunachst arbeitete sich der junge Deutsche bei der ihm vermittelten Firma in
die Geschifte ein. ,Der Chef des Hauses war nicht nur ein absolut zuverlassiger
Kaufmann, der sich in Verona des besten Rufes erfreute”, sondern auch ein guter
Christ, der ebenso fiir das religiése Leben seiner Familie wie fir das Gemeinwohl
besorgt war?®. Der Italienischlehrer, den Steeb auf Empfehlung nahm, einen der
ersten Veronas und von umfassender Bildung, war Priester. Steebs Wohnung lag
der Kirche der Oratorianer gegeniiber. So war er, der tiefglaubige Lutheraner,
den alles Katholische mit Abneigung erfiillte, auf einmal von allen Seiten von
Katholiken und von katholischem Leben umgeben. Er begegnete einem aufrechten,
selbstverstindlichen und durch die Tat bezeugten Christentum, dazu gebildeten
Menschen, Priestern wie Laien, deren Umgang ihm Gewinn brachte. Kein Wun-
der, dafl er in diesem Kreis seine Freunde fand und sogar einem um ein paar Jahre
dlteren Priester sein besonderes Vertrauen schenken konnte. Brachte man ihm
doch, gerade auch in seinen religiosen Uberzeugungen, immer Respekt entgegen.
In dieser Atmosphire fiel ihm ein Buch in die Hinde, das die Konversion eines
protestantischen deutschen Firsten, des Herzogs Anton-Ulrich von Braunschweig-
Lineburg (1709), zum Gegenstand hatte und dabei die Uberlegenheit der katho-
lischen Glaubenslehre darzulegen versuchte. Nach anfanglicher Ablehnung kam
er nicht mehr davon los. Er eroffnete sich seinem Priesterfreund, und durch des-
sen Vermittlung erhielt er von den Oratorianern das beriihmte Werk Bossuets

7 Hermann Tiichle, Rundfunksendung am Bayerischen Rundfunk vom 18. 6. 1975. Vom
gleichen Autor stammt die mafigebende Biographie von Steeb in deutscher Sprache: Carlo
Steeb. Der Samariter von Verona. Stuttgart, 21968.

8 H. Tiichle, Rundfunksendung, a.a.0.

¥ H. Tudhle, Carlo Steeb, 19 1.



Aus dem Leben der Kirche 304

iber die Verdnderungen innerhalb der protestantischen Kirchen (Histoire des
variations des églises protestantes) zu lesen. Es schien ihn zu iiberzeugen, und doch
straubte sich alles in ihm gegen die gewonnene Einsicht. Ein lingerer Prozef§
begann, ein Auf und Ab. Jetzt aber kam zum Vorschein, wieviele Vorurteile
gegen die katholische Kirche bereits in ihm abgebaut waren. Nach harter Ausein-
andersetzung, wie andere zu berichten wissen, lief er schliefllich sein Gewissen
sprechen und bat um Unterweisung im katholischen Glauben. ,Ein halbes Jahr
spater trat er zur katholischen Kirche iiber. Daraufhin brach der Vater mit ihm,
und die Verbindung zum Elternhaus rif§ ab. Die Briefe des Konvertiten fanden
keine Antwort mehr. Der Sohn litt zeitlebens an dieser Entfremdung®“10. Vor
allem der Verlust der Mutter hat ihn aufs tiefste getroffen. Aber er glaubte, den
einmal eingeschlagenen Weg weitergehen zu miissen.

Und dieser Weg fiihrte ihn schon bald zu dem Entschluf, Priester zu werden.
Dem standen allerdings keine geringen Hindernisse entgegen: er bedurfte der
Dispensen, er hatte bei seinem Berufswechsel kein Geld mehr, um sein Studium
zu finanzieren, und vor allem: es bestand fir ihn als Auslinder keinerlei Aus-
sicht, in den Didzesanklerus aufgenommen zu werden und damit eine besoldete
Seelsorgsstelle zu erhalten. Aber das alles konnte ihn nicht von seinem Entschluf}
abbringen; ein Zeichen dafiir, wie tief ihn Gottes Ruf getroffen hatte. Die Dispen-
sen wurden ihm durch Vermittler erwirkt, Freunde und hobe Gonner finanzierten
sein Studium, und die Oratorianer, die ohnedies im Priesterseminar dozierten,
gaben ihm den notwendigen theologischen Untericht. So konnte er im Herbst 1796,
mit knapp 28 Jahren, geweiht werden. Aber er blieb zeitlebens arm und mufite
ein bescheidenes Leben fihren: eine kleine Mefipfriinde, die ihm ein Priester
uberlassen hatte, stand ihm zum Lebensunterhalt zur Verfiigung, auflerdem gab er
im Priesterseminar und (erst mit 48 Jahren) an einer héheren Madchenschule
Deutschunterricht. (Ein spiter anfallendes Erbe aus der Heimat vermachte er der
inzwischen gegriindeten Schwesterngemeinschaft.) Sein eigentliches Arbeitsfeld
sollte allerdings ganz woanders liegen.

Kurz vor Steebs Priesterweihe waren Truppen der franzésischen Revolutions-
heere in Verona eingezogen. Die Venezianer zogen sich zuriick; es kam zu einem
Revolutionsregiment mit den gleichen Repressalien gegen Biirgertum und Kirche
wie iiberall. Der Stadt wurden immer neue Kontributionen auferlegt, Kloster
wurden geschlossen, Kirchen beschlagnahmt. Ein Jahr spéter (1797) kam es zum
Aufstand der Biirger und Bauern; blutige Verluste auf beiden Seiten. Gleichzeitig
trafen infolge der Schlachten zwischen Franzosen und Usterreichern in der
Lombardei immer neue Verwundetentransporte in der Stadt ein. Lazarette und
Krankenhiuser waren tberfillt, Typhus brach aus, es fehlte am Notwendigsten,
die Stadt war ausgeplindert. In dieser Situation sah der junge deutsche Priester
seine ihm von Gott gegebene Stunde. Ohne sich zu schonen, eilte er durch die Ver-
wundetenquartiere (mit seinen Sprachkenntnissen konnte er Usterreichern und
Franzosen in gleicher Weise beistehen), nahm sich der Armen an, die sich selbst

10 H, Tiichle, Rundfunksendung. a.a.O.



Aus dem Leben der Kirche 305

iiberlassen waren, organisierte Materialien und scharte Helfer um sich, die er zu
einer Bruderschaft formierte. Mit wechselnden Szenen blieb die hier geschilderte
Situation die gleiche bis zum endgiiltigen Zusammenbruch des bonapartischen
Reiches (1814). Diese Zeit hat Karl Steeb den Ehrentitel eines Samariters von
Verona eingetragen.

In der folgenden Friedensperiode unter dsterreichischer Herrschaft setzte Steeb
im Grund nur sein bisheriges Werk fort: in der Sorge fiir Arme und Notleidende,
als tatkriftiger und selbstloser Ratgeber fir Hochgestellte und kleine Leute. Aus
dem Kreis der stindigen Helfer im Hospital und im Haus fiir die Armen erwuchs
ihm in dieser Zeit eine Frau zu, die einen lange gehegten Wunsch, die Grindung
einer religiosen Frauengemeinschaft zur Sicherung des Werks an den Kranken und
Armen, verwirklichen half. Es war Luigia Poloni, eine Apothekerstochter aus
Verona. Sie war schon seit lingerem sein Beichtkind gewesen, und er kannte auch
jhre Absicht, in einen Orden einzutreten. Aber was ihm vorschwebte, war weder
nach dem damaligen staatlichen Recht noch nach dem geltenden Kirchenrecht so
leicht zu erreichen. Es bedurfte vieler Umsicht und Geduld und eines groflen Gott-
vertrauens. Trotz der heroischen Tugenden der ersten Frauen, die um Luigia ge-
schart, sich im téiglichen Krankendienst fiir das neue Werk einsetzten: ohne Karl
Steeb wiire die Griindung nicht zustande gekommen. Kurz vor der Marzrevolu-
tion 1848 traf die staatliche Genehmigung ein, der 1850 die kirchliche folgte. Die
geistlichen und die materiellen Grundlagen dazu hat Karl Steeb gelegt. Die
Schwestern (Sorelle della Misericordia nach der Vinzentinerregel), die heute iiber
2400 zihlen und die Grenzen Italiens lingst iiberschritten haben, haben es ithm ge-
dankt. Sein Andenken — Karl Steeb starb am 15. Dezember 1856 — ist nicht ver-
gessen. Nach dem Zweiten Weltkrieg haben sie auch in Steebs Heimat, in Tiibin-
gen, zwei Hiuser erdffnet, ein drittes in Berlin. Die Vorarbeiten zur Seligspre-
chung riefen den ganzen Werdegang der Stiftung noch einmal ins Gedachtnis. Sie
lieRen den Fuflerst bescheidenen Priester gegen seine Absidit vor eine groflere
Offentlichkeit treten.

Wer Franziska Schervier nennt, muf auch gleich an Clara Fey und an Pauline von
Mallindrodt denken. Man kann sie nur in einem Atemzug nennen. So verschieden
sie in ihren Anlagen waren, sie gingen um dieselbe Zeit in derselben Stadt
(Aachen) den gleichen Weg: die Liebe zu den Armen und Notleidenden um Got-
tes und Jesu willen lief sie alle drei zu Ordensgriinderinnen werden. Schon von
der Schule St. Leonhard her, an der Luise Hensel Lehrerin war und einen tiefen
Eindruck hinterlief, kannten sie sich. Sie wurden in verschiedener Weise mitein-
ander befreundet. Ihre Eigenstindigkeit war dennodch so grof}, dafl jede von ihnen
ihrem eigenen Ruf folgte. Ihr Leben und Wirken gibt Zeugnis von einem grofi-
artigen religiosen Neuaufbruch im deutschen Katholizismus nach den Jahren der
revolutioniren Wirren und zu Beginn des Industriezeitalters. Es ist nur zu hoffen,
daf} sich méglichst bald auch Clara Fey und Pauline von Mallinckrodt als Selige
zu Franziska Schervier gesellen, damit die heilige und so fruchtbar gewordene
Freundschaft dieser drei Frauen sich als ein geschichtliches Ercignis dem Bewufit-
sein des deutschen Katholizismus um so tiefer einprage.



Aus dem Leben der Kirche 306

Franziska Schervier wurde am 3. 1. 1819 in Aachen geborenl!. Sie stammte aus
zweiter Ehe; die erste Frau ihres Vaters Johann Heinrich Kaspar, eines Fabrikan-
ten (Nadelfabrik) und des beigeordneten Biirgermeisters der Stadt, war schon ein
Jahr nach der Verméhlung gestorben. Ihre Muiter Marie Louise Victoire geb.
Migeon war eine Franzosin (aus Charleville an der Maas); sie sprach nur gebro-
chen deutsch, so daf sich die Konversation im Hause Schervier meist auf Franzo-
sisch abspielte. Franziska mufite im heranwachsenden Alter die Dolmetscherin
spielen. Aufler einer Halbschwester Maria Elisabeth hatte sie noch sechs Ge-
schwister, von denen allerdings ein Junge schon bald nach der Geburt starb. Das
war das Milieu, in dem Franziska auswuchs: Ein wohlhabendes Haus; der Vater
ein aufrechter Mann und Christ, umsichtig, sich fiir die Seinen wie fiir seine Ar-
beiter und die Heimatstadt verantwortlich fuhlend; die Mutter tiefglaubig, zart
und empfindsam, Liebe schenkend und empfangend. Vom Vater hatte Franziska
die Eigenstindigkeit ihres Wesens bis zur Eigenwilligkeit, von der Mutter die
Gemiitstiefe und das Mitleidenkonnen. Aus beidem zusammen ergab sich ihre Leb-
haftigkeit und ein starker Ausschlag der Affekte, von tibergliicklicher Freude bis
zum Ubermafl an Trénen und zum Zorn; hiufige Schuldgefiihle waren die Folge.

Das waren die menschlichen Voraussetzungen, in die nun Gottes Gnade sich
senkte. Wohlbehiitet nach allen Seiten und beeindruckt von guten Erziehern und
Priestern wurde die religiose Welt immer mehr zum eigentlichen Raum, in dem
Franziska lebte. Begabt, von einer reichen Phantasie, hellwach und kommunika-
tionsfreudig verkehrte sie mit den ,himmlischen Personen“ genauso wie mit den
menschlichen. Sie schaute sie und vernahm ihre Stimmen, sie erfuhr sich von ihnen
angerufen und antwortete ihnen, fiihlte sich gefithrt und war ihrer Sache oft so
sicher, daf} alles Strauben mit Verstandesgriinden gegen solche Fithrung nichts
mehr half. Und als die Liebe zur himmlischen Welt einmal erwacht war, zu Gott,
zu Jesus, zu den Engeln und Heiligen, da wuchs ihre Sehnsudcht, sich ganz ihnen
hinzugeben, da verlor alles an Wert, was sie in dieser Welt hétte halten kénnen,
So ging sie ihren Weg geradeswegs und ohne Umschweife. Sie wufite, was sie
wollte, wenn auch das Wie der Ausfithrung zunichst fir gewbhnlich verborgen
war. Gott schenkte ihr auf diesem Weg gute Ratgeber, kluge und fromme Prie-
ster und Beichtviter, und sie horte auf sie. Aber im Grunde ging sie ihren Weg
allein, von Gott und seinen Einsprechungen gefiihrt. Sie war in dieser Beziehung
ein Theodidakt, wie viele Heilige, nur von Gott belehrt. (Ob es sich dabei in ein-
zelnen Fillen um eigentliche Mystik handelt, kann hier nicht entschieden werden.)
Darum konnte sie auch, wie in den Fragen der Verwirklichung radikaler Armut,
hartnickig auf ihrem Urteil bestehen, selbst hohen geistlichen Herren gegeniiber.

1t Die erste und immer noch bedeutendste Biographie Franziska Scherviers stammt von
dem gelehrten Franziskaner Ignatius Jeiler: Die gotiselige Mutter Francisca Schervier,
Stifterin der Armenschwestern vom hl. Franciscus. Freiburg/Br. 1897. IThm standen die im
Gehorsam niedergeschriebenen autobiographischen Aufzeichnungen Franziskas zur Ver-
fiigung, und er hatte noch Kontakte mit vielen Zeitgenossen der Seligen. — Zur Seligspre-
chung erschien noch im Selbstverlag des Aachener Mutterhauses die kleine Schrift: ,Selig-
sprechung der Mutter Franziska von Aachen® mit den Feierlichkeiten in der Peterskirche
und einem wertvollen Vortrag von Domkapitnlar Dr. Erich Stephany.



Aus dem Leben der Kirche 307

Sie glaubte, Gottes Ruf und Belehrung auch in Widerstinden und Priifungen
treubleiben zu miissen.

Hier liegen darum auch die Grundlagen fiir ihre karitative Arbeit, die Liebe zu
den Armen. Wenn in Wort oder Schrift von Franziska Schervier dic Rede ist,
dann wird oft zu schnell und unvermittelt und einseitig auf ihr sozial-karitatives
Werk hingewiesen. Natiirlich, es sticht in die Augen: es tat seine Wirkung, es
16ste Initiativen aus, es prigte, wie das Werk ihrer Aachener Freundinnen, in
ungewohnlicher Weise das katholische Leben ihrer Zeit. Aber es darf nicht iso-
liert von dem geistlichen Untergrund gesehen werden. Sonst gleitet es ab in blofles
soziales Engagement, wie man es heute so fordert und preist. Franziska dachte
nicht an die Losung der sozialen Frage, der sozialen Konflikte in ihrer Zeit; dafiir
fehlten ihr die Voraussetzungen, der wirtschaftliche und soziologische Sachver-
stand, wie er dem Wirtschaftspolitiker David Hansemann eignete, der damals in
Aachen seine Ideen durchzusetzen begann und auf den in diesem Zusammenhang
mit Recht E. Stephany aufmerksam macht!2. Das war nicht Franziskas Aufgabe
und konnte es nicht sein. Ihre Aufgabe lag in der Begegnung von Mensch zu
Mensch. Dabei war es aber nicht nur ihr mitfihlendes Herz, die Mitgift ihrer
Natur, das sie zu den Armen hinzog. Dieses Stiick Natur war inzwischen vom
Glauben, der Hoffnung und der im HI. Geist mitgeteilten Liebe Christi durch-
formt und geprigt worden. Sie sah, je linger sie in der karitativen Arbeit stand,
desto tiefer in den Armen den Herrn selbst, den armen und um der Armseligkeit
der Menschen willen arm gewordenen Gott. Daher die Unermiidlichkeit ihres
Einsatzes, das geradezu ungestime Verlangen, zu den Armen und Kranken zu
kommen, mit ihnen zu leben und ihr Schicksal zu teilen. Keine Arbeit war ihr
zuviel, die niedrigsten Dienste, vor denen es andere ekelte, waren ihr die liebsten;
sie empfand geradezu eine tiefinnere Freude daran, weil sie so dem Herrn niher
zu sein glaubte. (Hier scheint mir eine echte Mystik aufzuleuchten, die man eine
Mystik der Tat, der titigen Néchstenliebe nennen kénnte.) Unglaublich, was sie
aus diesem Impuls der Liebe schon als junge Frau — wohlbemerkt aus wohlbehii-
tetem Hause und mit relativ geringer Welterfahrung — zu tun vermochte, dafi sie
etwa in Minnerkleidern in ein Prostituiertenhaus vordrang, um ein verfithrtes
Middhen herauszuholen, zum Tod Verurteilten bis zum Schafott beistand, um
ihnen zu einer guten Sterbestunde zu verhelfen, sich zu hohen und hochsten Per-
sonlichkeiten Zutritt verschaffte, um fiir ihr Werk an den Armen zu betteln oder,
um auch etwas Humorvolles zu berichten, ein widerborstiges Schwein mit einem
Strick am Bein von einem Bauernhof unter dem Spott der Leute in die Stadt
trieb, weil sie es sonst nicht bekommen hatte.

Eine Fraua mit solcher Glut, aber anch mit solchem Charme und Witz war von
Anfang an die fithrende Gestalt der sich bildenden Gemeinschaft, obwohl sie sich
jahrelang gegen eine Neugriindung strdubte und das Amt der Generaloberin
immer wieder einmal abzugeben versuchte. Sie strahlte einfach etwas aus und zog
die Menschen unwillkiirlich an. Darum braucht es auch nicht zu verwundern, dafl

12 In: Seligsprechung der Mutter Franziska Schervier von Aachen, Sclbstverlag des Mut-
terhauses, 2.a.0., 32 f.



Aus dem Leben der Kirche 308

die Gemeinschaft, einmal bekannt geworden, schnell wuchs. Von iiberall her
kamen schon bald die Bitten um Schwestern. Neugriindung folgte auf Neugriin-
dung. Es dauerte nicht lange, da war auch schon eine Anfrage aus Amerika da,
wohin um die Mitte des Jahrhunderts viele Deutsche auswanderten. Zweimal
fuhr Franziska selbst iiber den Ozean, um nach dem Rechten zu sehen. Was sie bei
aller Freude tiber das Wachstum, in dem sie Gottes Segen sah, dennoch belastete,
war die Tatsache, dafl sie die Schwestern nicht mehr selbst so sorgfaltig, wie sie
es friher getan hatte, vorbereiten konnte. Wiirde man bei der wachsenden Zahl
und der Vielfalt der Arbeit die Armut noch so iiben und erfahren wie in dem
ersten Hauschen vor dem Jakobstor? Weil sie immer hiufiger durch Krankheit
geplagt wurde und darin die ersten Anzeichen des herannahenden Todes erblickte,
wird sie nicht milde, immer wieder zu mahnen, die urspriinglichen Ideale hoch
zu halten und im Eifer nicht nachzulassen. Sie selbst mochte sich am liebsten in die
von ihr eingerichtete Abteilung der Reklusen-Schwestern zuriickziehen, deren
Hauptaufgabe das Gebet war. Aber sie weiff sich auch mit abnehmenden Kriften
dem tétigen Leben fiur die Armen und mit den Armen verpflichtet. Darum ruft sie
den Reklusen zu: , Wir miissen auf die Jagd und in den Krieg gehen; das geht
ohne staubige Fifle und Streifwunden nicht ab. Betet fiir uns, dafl wir in den
Gefahren nicht erliegen“13. Es war darum ein unersetzlicher Verlust fiir die Ge-
nossenschaft, dafl ihr die Griinderin so frith, zu frith, genommen wurde. Ende
November 1876 erkrankte sie von neuem. Es stellte sich ein Unterleibsleiden her-
aus. Eine sofort vorgenommene Operation konnte keine Rettung mehr bringen.
Sie verfiel schnell. Am 14. Dezember morgens gegen 4 Uhr hauchte sie ihre Seele
aus. Sie stand im 58. Lebensjahr. Innere und duflere Erfahrungen, Freuden und
Kampfe, hatten sie aufgerieben. Ob sie als Selige der Kirche die jungfriuliche
Stunde des Anfangs der Gemeinschaft noch einmal heraufzubeschwéren vermag?
Was wiirde sie heute tun? Das ist die Frage.

(Fortsetzung folgt) Friedrich Wulf S]

13 Ignatius Jeiler, Die gottselige Mutter Francisca Sdhervier, 3.a.0., 272. ..





