
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Neue deutsche Selige 

Die Geschichte der Heilig- und Seligsprechungen der letzten Jahrhunderte weist 
im Vergleich zur Gesamtzahl der Seligen und Heiligen der Neuzeit nicht viele 
auf, die deutscher Herkunft und Sprache sind. Das gilt auch noch für die jüngste 
Vergangenheit. Unter den 76 Kanonisationen und Beatifikationen Pius' XII. 
befindet sich nur ein einziger, nämlich Klaus von Flüe, heiliggespr. 19471; unter 
den 15 von Johannes XXIII. Heilig- und Seliggesprochenen überhaupt keiner2. 
Erst unter Paul VI. wird der Anteil der Deutschsprachigen ein klein wenig grö- 
ßer. Gleich im ersten Jahr seines Pontifikates (1963) sprach er Johann Nepomuk 
Neumann CSSR, Bischof der nordamerikanischen Diözese Philadelphia, einen 
gebürtigen Böhmerwäldler (Prachatitz), selig. Und nun folgen in den Jahren 1974 
und 1975 gleich 5 deutschsprachige Selige, von denen 4 auch im politischen Sinn 
deutscher Herkunft sind: Liborius Wagner (Seligspr. 24.3.1974), Franziska Scher- 
vier (Seligspr. 28. 4. 1974), Karl Steeb (Seligspr. 6. 7. 1975), Arnold Janssen SVD 
(Seligspr. Missionssonntag 1975), dazu der Südtiroler Josef Freinademetz SVD 
(Seligspr. Missionssonntag 1975). Aber auch diese können die Tatsache nicht ver- 
wischen, •daß die überwiegende Zahl aller heiliggesprochenen Männer und 
Frauen (bis in unsere Zeit) Romanen sind"8. Seit Konrad von Parzham (seliggespr. 
1930, heiliggespr. 1934) war keinem Deutschen die Ehre der Altäre mehr zuteil 
geworden. Es lohnt sich, darüber einmal nachzudenken. Der Grund für diese Tat- 
sache liegt ganz gewiß nicht in einem gewaltigen Unterschied der Heiligkeit von 
Christen romanischer und nicht-romanischer Länder. Aber es könnte wohl sein, 
daß romanischer Eifer schneller zum Ziel kommt, als es diesseits der Alpen der 
Fall ist. Ob Karl Steeb, der gebürtige Tübinger, seliggesprochen worden wäre, 
wenn er nicht die längste Zeit seines Lebens in Italien (Verona) gelebt und eben 
dort sein heroisches Beispiel der Liebe gegeben hätte? 

Und noch eine zweite Beobachtung: Betrachtet man einmal die 5 neuen Seli- 
gen und sucht sie in den ihnen typischen Heiligkeitsmerkmalen zu erfassen, dann 
befinden sich unter ihnen keine ausgesprochenen Kontemplativen, keine Mystiker 
und Büßer im engeren Sinn, obwohl sie alle in ständigem Gespräch mit Gott 
standen und viel (auch freiwillig) Buße getan haben. Sie waren in erster Linie 
Seelsorger, Missionare, Apostel der Nächstenliebe und haben sich aus Liebe zu 
Gott und zu Jesus Christus für die Menschen aufgerieben. Sie haben keine geist- 

1 Vgl. F. Baumann SJ, Pius XII. erhob sie auf die Altäre. Die Heilig- und Seliggesproche- 
nen seines Pontifikats. Würzburg 1960. 
2 Vgl. F. Baumann SJ, Die Welt braucht heilige Vorbilder. Heilig- und Seligsprechungen 
Johannes' XXIII., Kevelaer 1963. 
3 H. Holzapfel, Liborius Wagner, Würzburg 1974. 



Aus dem Leben der Kirche 301 

liehen Schriften (Tagebücher, Unterweisungen) von bleibender Bedeutung hinter- 
lassen, sondern schlicht, ohne große theologische Reflexion, das Evangelium ge- 
lebt, es anschaulich gemacht, mit ihrem Blut bezeugt. Da es hier nicht um Menschen 
unserer Zeit geht, sondern ihr Leben schon etwas (oder sogar lange) zurück- 
liegt, kann es sich bei diesem starken Praxisbezug nicht um einen speziell 
heutigen Zug handeln. Die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe, von Kon- 
templation und Aktion, war für diese Menschen noch eine Selbstverständlichkeit. 
Sie haben sie Christus abgelauscht. Sie standen in seiner Nachfolge. Betrachten wir 
sie im einzelnen. 

Liborius Wagner wurde 1593 in der Freien Reichsstadt Mühlhausen (Thüringen) 
geboren. Es ist eine politisch und religiös bewegte Zeit. Der kirchliche Patronats- 
herr der Stadt, der Deutsche Ritterorden, sowie ihre beiden Schutzmächte, der 
Kurfürst von Sachsen und der Landgraf von Hessen, waren zur Reformation über- 
gegangen4. Die Bürger folgten ihnen, mehr von oben dirigiert als aus eigener 
Überzeugung. Eine Kirche nach der anderen - und die Stadt besaß viele - ging den 
Altgläubigen verloren, zuletzt noch die Barfüßerkirche (1566). Um die Jahrhun- 
dertwende gab es in der Stadt nur noch wenige Katholiken. Sie übten ihren Glau- 
ben heimlich aus und hatten nur noch selten Gelegenheit, im benachbarten Eichs- 
feldischen den Gottesdienst zu besuchen und die Sakramente zu empfangen. 

Die Eltern Wagners waren gläubige Lutheraner. •Daß sie aber der katholischen 
Kirche nicht gerade feindselig waren, darf man aus der Tatsache schließen, daß sie 
aus den Familien der letzten Kämpen für die freie Ausübung des katholischen 
Glaubens die Taufpaten für ihre Kinder wählten"5. Vom Paten stammt auch der 
Name Liborius. Ansonsten aber war das religiöse Klima in der Stadt katholiken- 
feindlich. •Papisten" galten als •unehrliche Leute". Liborius erhielt eine für seine 
Zeit weit überdurchschnittliche Ausbildung (obwohl die Eltern nicht sonderlich 
vermögend waren): zunächst in der Lateinschule seiner Heimatstadt, dann, nach 
einem Anfangssemester an der Leipziger Universität, auf dem damals berühmten 
Gymnasium in Gotha und schließlich, mit Hilfe eines Stipendiums des Stadtrats, 
an der Universität Straßburg, wo er den Magistergrad in den Artes liberales er- 
warb. Der junge Magister zählte 23 Jahre. 

1619 finden wir ihn für einige Jahre wieder in der Heimat. Die Tatsache, daß er 
sich dort um eine Lehrerstelle bewarb, und seine oftmals bekundete Gläubigkeit 
(von der u. a. eine Reihe lateinischer Verse Zeugnis geben6) lassen vermuten, daß 
er sich in dieser Zeit theologischen Studien zuwandte und mit Fragen des Glau- 
bens befaßte. Der große Religionskrieg hatte begonnen und wühlte die Gemüter 
auf. Der Zweifel am rechten Weg der Reformationskirchen mag Liborius erfaßt 
haben. Auf jeden Fall nahm er eines Tages, 1622, mit 29 Jahren, vom Elternhaus 
Abschied, ohne zu sagen wohin; und dabei kannte er doch sein Ziel. Er zog gerades- 

4 H. Holzapfel, a.a.O. 15. 
5 V. Brander, Liborius Wagner. Der seeleneifrige Pfarrer von Altenmünster. Würzburg, 
21934; H. Holzapfel, a.a.O., 24. 
6 V. Brander, a.a.O., 6. 



Aus dem Leben der Kirche 302 

wegs nach Würzburg, wandte sich an die dortigen Jesuiten und bat um Unterricht 
im katholischen Glauben. Es folgte die Konversion und die Aufnahme in das 
Seminar; er wollte Priester werden. 1625 empfing er die Weihen. Nach einem 
kurzen Kaplansjahr im Badischen wird er zum Priester in Altenmünster ernannt, 
nordöstlich von der Freien Reichsstadt Schweinfurt. Hier sollte sein Leben sich 
vollenden. 

Die seelsorgliche Situation jener Gegend war denkbar verworren und oft fast 
aussichtslos. Viele Pfarreien hatten zwar einen entfernt wohnenden katholischen 
Patronatsherren und dementsprechend einen katholischen Pfarrer, aber die Pfarr- 
kinder waren lutherischen Bekenntnisses. Denn ihr adeliger Dorfherr hatte sich 
der Reformation zugewandt, obwohl er als Lehensträger vom Hochstift Würzburg 
abhängig war, und hatte seine Untertanen unter Androhung des Verlustes ihrer 
Pfründen nachgezogen. So auch in Altenmünster. Das mußte zu Schwierigkeiten 
auf allen Seiten führen. Liborius Wagner, der Konvertit, tat sich hier besonders 
schwer; er kam aus den Gewissenskonflikten nicht mehr heraus, hin- und her- 
gerissen zwischen der Verteidigung der Rechte seiner Kirche und seinem seel- 
sorglichen Eifer. Da kam der Schwedeneinfall. Würzburg wurde erobert, das 
Hochstift unter ein neues Regiment gestellt. Die meisten katholischen Pfarrer 
(ebenso der Bischof und sein Kapitel) flüchteten. Wagner hielt sich in einem 
Nachbarort versteckt. Er wurde verraten und aufgespürt und erlitt von eigenen 
Landsleuten, als Apostat seiner lutherischen Kirche, ein besonders grausames 
Martyrium, das erst nach Tagen seinen Tod herbeiführte. Mit allen Mitteln der 
Grausamkeit und der Versprechungen suchte man ihn zum Widerruf zu bringen. 
Er aber gab immer wieder nur das eine zur Antwort: •Ich lebe, leide und sterbe 
päpstlich-katholisch". Schließlich durchbohrte man ihn mit einem Degen und 
warf seinen Leichnam in den Main. Das war am Abend des 9. Dezember 1631. 
Liborius Wagner war gerade 38 Jahre alt. Erst nach der Wiedervertreibung der 
Schweden und der Wiederherstellung der alten Ordnung konnte der von Freun- 
den geborgene und einstweilen nur notdürftig, auf einem Feld, vergrabene 
Leichnam des Pfarrers feierlich beigesetzt werden. Seine sterblichen Überreste 
ruhen heute in der Kirche von Klosterheidenfeld. Wahrscheinlich hatte man 
schon in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts an einen Seligsprechungsprozeß 
gedacht; die genauen Verhöre der noch lebenden Zeugen durch die offiziellen 
Stellen sowie die kirchlichen Ehrungen, die dem als Märtyrer Verehrten zuteil 
wurden, weisen darauf hin. Aber die Zeiten dafür waren nicht günstig. So wurde 
der Prozeß erst in den dreißiger Jahren dieses Jahrhunderts wieder aufgenom- 
men, nachdem eingehende geschichtliche Studien vorausgegangen waren. Bis zur 
Seligsprechung dauerte es dann noch einmal 40 Jahre. 

Ein weiterer Konvertit unter den neuen deutschen Seligen ist (Johann Heinrich) 
Karl Steeb. Er wurde am 18. 12. 1773 in Tübingen geboren. Sein Vater war Besit- 
zer des Gasthauses •Zum Lamm" am Marktplatz und war außerdem im Woll- 
handel tätig. •Seit drei Generationen war die Familie mit der Verwaltung der 
württembergischen Schäferei betreut worden. Den Großvater wählten die Tübin- 
ger zum Abgeordneten der Landschaft und zum Bürgermeister der Universitäts- 



Aus dem Leben der Kirche 303 

stadt. Ein Bruder des Vaters war Professor an der juristischen Fakultät und 
Landtagsabgeordneter in Stuttgart. Die Mutter (auch eine Gastwirtstochter) 
brachte ein ausgeprägtes soziales Verantwortungsgefühl und eine ernste pieti- 
stisch gefärbte Religiosität in die Tübinger Familie ein. Zwei ihrer Brüder waren 
Pfarrer der evangelischen Landeskirche. Im Stammbaum sind auch Verbindungen 
mit den Ahnen von Mörike, Hölderlin, Schiller und Hegel zu finden"7. 

Um dem einzigen Sohn der Familie zur späteren Übernahme des Hauses und 
Geschäftes eine gründliche Ausbildung zuteil werden zu lassen, schickte der Vater 
ihn •nach der Konfirmation und dem Abschluß des Tübinger Gymnasiums, kaum 
sechzehnjährig, im Frühjahr 1789 nach Paris, um die Welt und das Geschäftsleben, 
die Gewinnung und Verarbeitung von Wolle und Seide kennenzulernen, die 
persönliche Verbindung mit den Handelspartnern aufzunehmen und die auf der 
Schule erworbenen Sprachkenntnisse zu vervollkommnen. Wenige Wochen später 
brach dort die Revolution aus. Der junge Tübinger scheint weder von der sozialen 
Gärung noch von der dezidierten Gottlosigkeit jener Jahre angesteckt worden zu 
sein. Als er Ende 1791 wegen der wachsenden ,Greuel' nach Tübingen zurück- 
kehrte, entschloß sich der Vater, seinen Sohn jetzt nach Verona reisen zu lassen, 
damals der Sitz zahlreicher Textilbetriebe. Mit einem von ihnen stand der Lamm- 
wirt schon lange in geschäftlicher Verbindung. So reiste der Sohn im März 1792 
nach dem Süden. Er sollte die Heimat nie wiedersehen"8. Wie kam das? 

Zunächst arbeitete sich der junge Deutsche bei der ihm vermittelten Firma in 
die Geschäfte ein. •Der Chef des Hauses war nicht nur ein absolut zuverlässiger 
Kaufmann, der sich in Verona des besten Rufes erfreute", sondern auch ein guter 
Christ, der ebenso für das religiöse Leben seiner Familie wie für das Gemeinwohl 
besorgt war9. Der Italienischlehrer, den Steeb auf Empfehlung nahm, einen der 
ersten Veronas und von umfassender Bildung, war Priester. Steebs Wohnung lag 
der Kirche der Oratorianer gegenüber. So war er, der tiefgläubige Lutheraner, 
den alles Katholische mit Abneigung erfüllte, auf einmal von allen Seiten von 
Katholiken und von katholischem Leben umgeben. Er begegnete einem aufrechten, 
selbstverständlichen und durch die Tat bezeugten Christentum, dazu gebildeten 
Menschen, Priestern wie Laien, deren Umgang ihm Gewinn brachte. Kein Wun- 
der, daß er in diesem Kreis seine Freunde fand und sogar einem um ein paar Jahre 
älteren Priester sein besonderes Vertrauen schenken konnte. Brachte man ihm 
doch, gerade auch in seinen religiösen Überzeugungen, immer Respekt entgegen. 
In dieser Atmosphäre fiel ihm ein Buch in die Hände, das die Konversion eines 
protestantischen deutschen Fürsten, des Herzogs Anton-Ulrich von Braunschweig- 
Lüneburg (1709), zum Gegenstand hatte und dabei die Überlegenheit der katho- 
lischen Glaubenslehre darzulegen versuchte. Nach anfänglicher Ablehnung kam 
er nicht mehr davon los. Er eröffnete sich seinem Priesterfreund, und durch des- 
sen Vermittlung erhielt er von den Oratorianern das berühmte Werk Bossuets 

7 Hermann Tüchle, Rundfunksendung am Bayerischen Rundfunk vom 18. 6. 1975. Vom 
gleichen Autor stammt die maßgebende Biographie von Steeb in deutscher Sprache: Carlo 
Steeb. Der Samariter von Verona. Stuttgart, 31968. 
8 H. Tüchle, Rundfunksendung, a.a.O. 
9 H. Tüchle, Carlo Steeb, 19 f. 



Aus dem Leben der Kirche 304 

über die Veränderungen innerhalb der protestantischen Kirchen (Histoire des 
variations des eglises protestantes) zu lesen. Es schien ihn zu überzeugen, und doch 
sträubte sich alles in ihm gegen die gewonnene Einsicht. Ein längerer Prozeß 
begann, ein Auf und Ab. Jetzt aber kam zum Vorschein, wieviele Vorurteile 
gegen die katholische Kirche bereits in ihm abgebaut waren. Nach harter Ausein- 
andersetzung, wie andere zu berichten wissen, ließ er schließlich sein Gewissen 
sprechen und bat um Unterweisung im katholischen Glauben. •Ein halbes Jahr 
später trat er zur katholischen Kirche über. Daraufhin brach der Vater mit ihm, 
und die Verbindung zum Elternhaus riß ab. Die Briefe des Konvertiten fanden 
keine Antwort mehr. Der Sohn litt zeitlebens an dieser Entfremdung"10. Vor 
allem der Verlust der Mutter hat ihn aufs tiefste getroffen. Aber er glaubte, den 
einmal eingeschlagenen Weg weitergehen zu müssen. 

Und dieser Weg führte ihn schon bald zu dem Entschluß, Priester zu werden. 
Dem standen allerdings keine geringen Hindernisse entgegen: er bedurfte der 
Dispensen, er hatte bei seinem Berufswechsel kein Geld mehr, um sein Studium 
zu finanzieren, und vor allem: es bestand für ihn als Ausländer keinerlei Aus- 
sicht, in den Diözesanklerus aufgenommen zu werden und damit eine besoldete 
Seelsorgsstelle zu erhalten. Aber das alles konnte ihn nicht von seinem Entschluß 
abbringen; ein Zeichen dafür, wie tief ihn Gottes Ruf getroffen hatte. Die Dispen- 
sen wurden ihm durch Vermittler erwirkt, Freunde und hohe Gönner finanzierten 
sein Studium, und die Oratorianer, die ohnedies im Priesterseminar dozierten, 
gaben ihm den notwendigen theologischen Untericht. So konnte er im Herbst 1796, 
mit knapp 23 Jahren, geweiht werden. Aber er blieb zeitlebens arm und mußte 
ein bescheidenes Leben führen: eine kleine Meßpfründe, die ihm ein Priester 
überlassen hatte, stand ihm zum Lebensunterhalt zur Verfügung, außerdem gab er 
im Priesterseminar und (erst mit 48 Jahren) an einer höheren Mädchenschule 
Deutschunterricht. (Ein später anfallendes Erbe aus der Heimat vermachte er der 
inzwischen gegründeten Schwesterngemeinschaft.) Sein eigentliches Arbeitsfeld 
sollte allerdings ganz woanders liegen. 

Kurz vor Steebs Priesterweihe waren Truppen der französischen Revolutions- 
heere in Verona eingezogen. Die Venezianer zogen sich zurück; es kam zu einem 
Revolutionsregiment mit den gleichen Repressalien gegen Bürgertum und Kirche 
wie überall. Der Stadt wurden immer neue Kontributionen auferlegt, Klöster 
wurden geschlossen, Kirchen beschlagnahmt. Ein Jahr später (1797) kam es zum 
Aufstand der Bürger und Bauern; blutige Verluste auf beiden Seiten. Gleichzeitig 
trafen infolge der Schlachten zwischen Franzosen und Österreichern in der 
Lombardei immer neue Verwundetentransporte in der Stadt ein. Lazarette und 
Krankenhäuser waren überfüllt, Typhus brach aus, es fehlte am Notwendigsten, 
die Stadt war ausgeplündert. In dieser Situation sah der junge deutsche Priester 
seine ihm von Gott gegebene Stunde. Ohne sich zu schonen, eilte er durch die Ver- 
wundetenquartiere (mit seinen Sprachkenntnissen konnte er Österreichern und 
Franzosen in gleicher Weise beistehen), nahm sich der Armen an, die sich selbst 

10 H. Tüchle, Rundfunksendung. a.a.O. 



Aus dem Leben der Kirdie 305 

überlassen waren, organisierte Materialien und scharte Helfer um sich, die er zu 
einer Bruderschaft formierte. Mit wechselnden Szenen blieb die hier geschilderte 
Situation die gleiche bis zum endgültigen Zusammenbruch des bonapartischen 
Reiches (1814). Diese Zeit hat Karl Steeb den Ehrentitel eines Samariters von 
Verona eingetragen. 

In der folgenden Friedensperiode unter österreichischer Herrschaft setzte Steeb 
im Grund nur sein bisheriges Werk fort: in der Sorge für Arme und Notleidende, 
als tatkräftiger und selbstloser Ratgeber für Hochgestellte und kleine Leute. Aus 
dem Kreis der ständigen Helfer im Hospital und im Haus für die Armen erwuchs 
ihm in dieser Zeit eine Frau zu, die einen lange gehegten Wunsch, die Gründung 
einer religiösen Frauengemeinschaft zur Sicherung des Werks an den Kranken und 
Armen, verwirklichen half. Es war Luigia Poloni, eine Apothekerstochter aus 
Verona. Sie war schon seit längerem sein Beichtkind gewesen, und er kannte auch 
ihre Absicht, in einen Orden einzutreten. Aber was ihm vorschwebte, war weder 
nach dem damaligen staatlichen Recht noch nach dem geltenden Kirchenrecht so 
leicht zu erreichen. Es bedurfte vieler Umsicht und Geduld und eines großen Gott- 
vertrauens. Trotz der heroischen Tugenden der ersten Frauen, die um Luigia ge- 
schart, sich im täglichen Krankendienst für das neue Werk einsetzten: ohne Karl 
Steeb wäre die Gründung nicht zustande gekommen. Kurz vor der Märzrevolu- 
tion 1848 traf die staatliche Genehmigung ein, der 1850 die kirchliche folgte. Die 
geistlichen und die materiellen Grundlagen dazu hat Karl Steeb gelegt. Die 
Schwestern (Sorelle della Misericordia nach der Vinzentinerregel), die heute über 
2400 zählen und die Grenzen Italiens längst überschritten haben, haben es ihm ge- 
dankt. Sein Andenken - Karl Steeb starb am 15. Dezember 1856 - ist nicht ver- 
gessen. Nach dem Zweiten Weltkrieg haben sie auch in Steebs Heimat, in Tübin- 
gen, zwei Häuser eröffnet, ein drittes in Berlin. Die Vorarbeiten zur Seligspre- 
chung riefen den ganzen Werdegang der Stiftung noch einmal ins Gedächtnis. Sie 
ließen den äußerst bescheidenen Priester gegen seine Absicht vor eine größere 
Öffentlichkeit treten. 

Wer Franziska Schervier nennt, muß auch gleich an Clara Fey und an Pauline von 
Mallinckrodt denken. Man kann sie nur in einem Atemzug nennen. So verschieden 
sie in ihren Anlagen waren, sie gingen um dieselbe Zeit in derselben Stadt 
(Aachen) den gleichen Weg: die Liebe zu den Armen und Notleidenden um Got- 
tes und Jesu willen ließ sie alle drei zu Ordensgründerinnen werden. Schon von 
der Schule St. Leonhard her, an der Luise Hensel Lehrerin war und einen tiefen 
Eindruck hinterließ, kannten sie sich. Sie wurden in verschiedener Weise mitein- 
ander befreundet. Ihre Eigenständigkeit war dennoch so groß, daß jede von ihnen 
ihrem eigenen Ruf folgte. Ihr Leben und Wirken gibt Zeugnis von einem groß- 
artigen religiösen Neuaufbruch im deutschen Katholizismus nach den Jahren der 
revolutionären Wirren und zu Beginn des Industriezeitalters. Es ist nur zu hoffen, 
daß sich möglichst bald auch Clara Fey und Pauline von Mallinckrodt als Selige 
zu Franziska Schervier gesellen, damit die heilige und so fruchtbar gewordene 
Freundschaft dieser drei Frauen sich als ein geschichtliches Ereignis dem Bewußt- 
sein des deutschen Katholizismus um so tiefer einpräge. 



Aus dem Leben der Kirche 306 

Franziska Schervier wurde am 3. 1. 1819 in Aachen geboren11. Sie stammte aus 
zweiter Ehe; die erste Frau ihres Vaters Johann Heinrich Kaspar, eines Fabrikan- 
ten (Nadelfabrik) und des beigeordneten Bürgermeisters der Stadt, war schon ein 
Jahr nach der Vermählung gestorben. Ihre Mutter Marie Louise Victoire geb. 
Migeon war eine Französin (aus Charleville an der Maas); sie sprach nur gebro- 
chen deutsch, so daß sich die Konversation im Hause Schervier meist auf Franzö- 
sisch abspielte. Franziska mußte im heranwachsenden Alter die Dolmetscherin 
spielen. Außer einer Halbschwester Maria Elisabeth hatte sie noch sechs Ge- 
schwister, von denen allerdings ein Junge schon bald nach der Geburt starb. Das 
war das Milieu, in dem Franziska auswuchs: Ein wohlhabendes Haus; der Vater 
ein aufrechter Mann und Christ, umsichtig, sich für die Seinen wie für seine Ar- 
beiter und die Heimatstadt verantwortlich fühlend; die Mutter tiefgläubig, zart 
und empfindsam, Liebe schenkend und empfangend. Vom Vater hatte Franziska 
die Eigenständigkeit ihres Wesens bis zur Eigenwilligkeit, von der Mutter die 
Gemütstiefe und das Mitleidenkönnen. Aus beidem zusammen ergab sich ihre Leb- 
haftigkeit und ein starker Ausschlag der Affekte, von überglücklicher Freude bis 
zum Übermaß an Tränen und zum Zorn; häufige Schuldgefühle waren die Folge. 

Das waren die menschlichen Voraussetzungen, in die nun Gottes Gnade sich 
senkte. Wohlbehütet nach allen Seiten und beeindruckt von guten Erziehern und 
Priestern wurde die religiöse Welt immer mehr zum eigentlichen Raum, in dem 
Franziska lebte. Begabt, von einer reichen Phantasie, hellwach und kommunika- 
tionsfreudig verkehrte sie mit den •himmlischen Personen" genauso wie mit den 
menschlichen. Sie schaute sie und vernahm ihre Stimmen, sie erfuhr sich von ihnen 
angerufen und antwortete ihnen, fühlte sich geführt und war ihrer Sache oft so 
sicher, daß alles Sträuben mit Verstandesgründen gegen solche Führung nichts 
mehr half. Und als die Liebe zur himmlischen Welt einmal erwacht war, zu Gott, 
zu Jesus, zu den Engeln und Heiligen, da wuchs ihre Sehnsucht, sich ganz ihnen 
hinzugeben, da verlor alles an Wert, was sie in dieser Welt hätte halten können. 
So ging sie ihren Weg geradeswegs und ohne Umschweife. Sie wußte, was sie 
wollte, wenn auch das Wie der Ausführung zunächst für gewöhnlich verborgen 
war. Gott schenkte ihr auf diesem Weg gute Ratgeber, kluge und fromme Prie- 
ster und Beichtväter, und sie hörte auf sie. Aber im Grunde ging sie ihren Weg 
allein, von Gott und seinen Einsprechungen geführt. Sie war in dieser Beziehung 
ein Theodidakt, wie viele Heilige, nur von Gott belehrt. (Ob es sich dabei in ein- 
zelnen Fällen um eigentliche Mystik handelt, kann hier nicht entschieden werden.) 
Darum konnte sie auch, wie in den Fragen der Verwirklichung radikaler Armut, 
hartnäckig auf ihrem Urteil bestehen, selbst hohen geistlichen Herren gegenüber. 

11 Die erste und immer noch bedeutendste Biographie Franziska Scherviers stammt von 
dem gelehrten Franziskaner Ignatius Jeiler: Die gottselige Mutter Francisca Schervier, 
Stifterin der Armenschwestern vom hl. Franciscus. Freiburg/Br. 1897. Ihm standen die im 
Gehorsam niedergeschriebenen autobiographischen Aufzeichnungen Franziskas zur Ver- 
fügung, und er hatte noch Kontakte mit vielen Zeitgenossen der Seligen. - Zur Seligspre- 
chung erschien noch im Selbstverlag des Aachener Mutterhauses die kleine Schrift: •Selig- 
sprechung der Mutter Franziska von Aachen" mit den Feierlichkeiten in der Peterskirche 
und einem wertvollen Vortrag von Domkapitular Dr. Erich Stephany. 



Aus dem Leben der Kirche 307 

Sie glaubte, Gottes Ruf und Belehrung auch in Widerständen und Prüfungen 
treubleiben zu müssen. 

Hier liegen darum auch die Grundlagen für ihre karitative Arbeit, die Liebe zu 
den Armen. Wenn in Wort oder Schrift von Franziska Schervier die Rede ist, 
dann wird oft zu schnell und unvermittelt und einseitig auf ihr sozial-karitatives 
Werk hingewiesen. Natürlich, es sticht in die Augen: es tat seine Wirkung, es 
löste Initiativen aus, es prägte, wie das Werk ihrer Aachener Freundinnen, in 
ungewöhnlicher Weise das katholische Leben ihrer Zeit. Aber es darf nicht iso- 
liert von dem geistlichen Untergrund gesehen werden. Sonst gleitet es ab in bloßes 
soziales Engagement, wie man es heute so fordert und preist. Franziska dachte 
nicht an die Lösung der sozialen Frage, der sozialen Konflikte in ihrer Zeit; dafür 
fehlten ihr die Voraussetzungen, der wirtschaftliche und soziologische Sachver- 
stand, wie er dem Wirtschaftspolitiker David Hansemann eignete, der damals in 
Aachen seine Ideen durchzusetzen begann und auf den in diesem Zusammenhang 
mit Recht E. Stephany aufmerksam macht12. Das war nicht Franziskas Aufgabe 
und konnte es nicht sein. Ihre Aufgabe lag in der Begegnung von Mensch zu 
Mensch. Dabei war es aber nicht nur ihr mitfühlendes Herz, die Mitgift ihrer 
Natur, das sie zu den Armen hinzog. Dieses Stück Natur war inzwischen vom 
Glauben, der Hoffnung und der im Hl. Geist mitgeteilten Liebe Christi durch- 
formt und geprägt worden. Sie sah, je länger sie in der karitativen Arbeit stand, 
desto tiefer in den Armen den Herrn selbst, den armen und um der Armseligkeit 
der Menschen willen arm gewordenen Gott. Daher die Unermüdlichkeit ihres 
Einsatzes, das geradezu ungestüme Verlangen, zu den Armen und Kranken zu 
kommen, mit ihnen zu leben und ihr Schicksal zu teilen. Keine Arbeit war ihr 
zuviel, die niedrigsten Dienste, vor denen es andere ekelte, waren ihr die liebsten; 
sie empfand geradezu eine tief innere Freude daran, weil sie so dem Herrn näher 
zu sein glaubte. (Hier scheint mir eine echte Mystik aufzuleuchten, die man eine 
Mystik der Tat, der tätigen Nächstenliebe nennen könnte.) Unglaublich, was sie 
aus diesem Impuls der Liebe schon als junge Frau - wohlbemerkt aus wohlbehü- 
tetem Hause und mit relativ geringer Welterfahrung - zu tun vermochte, daß sie 
etwa in Männerkleidern in ein Prostituiertenhaus vordrang, um ein verführtes 
Mädchen herauszuholen, zum Tod Verurteilten bis zum Schafott beistand, um 
ihnen zu einer guten Sterbestunde zu verhelfen, sich zu hohen und höchsten Per- 
sönlichkeiten Zutritt verschaffte, um für ihr Werk an den Armen zu betteln oder, 
um auch etwas Humorvolles zu berichten, ein widerborstiges Schwein mit einem 
Strick am Bein von einem Bauernhof unter dem Spott der Leute in die Stadt 
trieb, weil sie es sonst nicht bekommen hätte. 

Eine Frau mit solcher Glut, aber auch mit solchem Charme und Witz war von 
Anfang an die führende Gestalt der sich bildenden Gemeinschaft, obwohl sie sich 
jahrelang gegen eine Neugründung sträubte und das Amt der Generaloberin 
immer wieder einmal abzugeben versuchte. Sie strahlte einfach etwas aus und zog 
die Menschen unwillkürlich an. Darum braucht es auch nicht zu verwundern, daß 

12 In: Seligsprechung der Mutter Franziska Sdtervier von Aachen, Selbstverlag des Mut- 
terhauses, a.a.O., 32 f. 



Aus dem Leben der Kirche 308 

die Gemeinschaft, einmal bekannt geworden, schnell wuchs. Von überall her 
kamen schon bald die Bitten um Schwestern. Neugründung folgte auf Neugrün- 
dung. Es dauerte nicht lange, da war auch schon eine Anfrage aus Amerika da, 
wohin um die Mitte des Jahrhunderts viele Deutsche auswanderten. Zweimal 
fuhr Franziska selbst über den Ozean, um nach dem Rechten zu sehen. Was sie bei 
aller Freude über das Wachstum, in dem sie Gottes Segen sah, dennoch belastete, 
war die Tatsache, daß sie die Schwestern nicht mehr selbst so sorgfältig, wie sie 
es früher getan hatte, vorbereiten konnte. Würde man bei der wachsenden Zahl 
und der Vielfalt der Arbeit die Armut noch so üben und erfahren wie in dem 
ersten Häuschen vor dem Jakobstor? Weil sie immer häufiger durch Krankheit 
geplagt wurde und darin die ersten Anzeichen des herannahenden Todes erblickte, 
wird sie nicht müde, immer wieder zu mahnen, die ursprünglichen Ideale hoch 
zu halten und im Eifer nicht nachzulassen. Sie selbst möchte sich am liebsten in die 
von ihr eingerichtete Abteilung der Reklusen-Schwestern zurückziehen, deren 
Hauptaufgabe das Gebet war. Aber sie weiß sich auch mit abnehmenden Kräften 
dem tätigen Leben für die Armen und mit den Armen verpflichtet. Darum ruft sie 
den Reklusen zu: •Wir müssen auf die Jagd und in den Krieg gehen; das geht 
ohne staubige Füße und Streifwunden nicht ab. Betet für uns, daß wir in den 
Gefahren nicht erliegen"13. Es war darum ein unersetzlicher Verlust für die Ge- 
nossenschaft, daß ihr die Gründerin so früh, zu früh, genommen wurde. Ende 
November 1876 erkrankte sie von neuem. Es stellte sich ein Unterleibsleiden her- 
aus. Eine sofort vorgenommene Operation konnte keine Rettung mehr bringen. 
Sie verfiel schnell. Am 14. Dezember morgens gegen 4 Uhr hauchte sie ihre Seele 
aus. Sie stand im 58. Lebensjahr. Innere und äußere Erfahrungen, Freuden und 
Kämpfe, hatten sie aufgerieben. Ob sie als Selige der Kirche die jungfräuliche 
Stunde des Anfangs der Gemeinschaft noch einmal heraufzubeschwören vermag? 
Was würde sie heute tun? Das ist die Frage. 
(Fortsetzung folgt) Friedridi Wulf SJ 

Ignatius Jeiler, Die gottselige Mutter Francisco Schervier, a.a.O., 272. 




