
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Entsühnung des Kain 

Warum, ihr Dichter und Schriftgelehrten, 
laßt ihr mich, seit Jahrtausenden schon, 
weinen um Abel, den Vielgeliebten, 
der allen gefiel, auch dem Jahwe? 
- Wohl sind meine Augen übergegangen, 
als ich ihn tot sah, 
und mein Herz hat geblutet. 
Tränen heilen den Schmerz, 
Blut reinigt die Wunde. 
Abel, mein Kind ist im Frieden. 

Wo aber ist Kain? 
Er hetzt um die Erde. Er findet 
niemals und nirgends mehr Rast... 

Wir haben ihn alle 
immer zu wenig geliebt. 
Mußte er nicht seinen Bruder 
hassen - den Fröhlichen, Neidlosen, 
Furchtlosen, Arglosen? 

Kain, wo bist du, mein finsterer Sohn? 
Komm nach Hause zurück! 

Wenn du nicht sterben kannst, Kind, 
weil das Mal dich entsetzlich behütet 
- ich kann es auch nicht! Komm heim! 
Alle sind längst schon geschieden. 
Ich habe sie beinahe vergessen, 
alt und schwach wie ich bin. 
Du aber irrst irgendwo 
unter dem uralten Fluch ... 

Der große Gott zürnt nicht länger, 
wenn ich dich umarme. Komm her, 
einzig Geliebter! - Und dann 
gehen wir beide zur Ruh ... 

Aus: Erika Mitterer, Entsühnung des Kain. 
Neue Gedichte, Einsiedeln (Johannes-Ver- 
lag) 1974 (Reihe Kriterien 34) S. 67-68. 



Einübung und Weisung 310 

Wir kennen die Erzählung vom Brudermord, den Kain an Abel begeht (Genesis 
4, 1-16). Sie steht im Alten Testament. Wie erscheint diese trostlose Geschichte 
im Lichte des Glaubens an Christus? Muß da nicht manches zurechtgerückt wer- 
den? Das ist die Meinung der Dichterin. Achten wir auf das, was sie sagt! 

In der ersten Strophe erinnert sie sich an Abel, den sie •mein Kind" nennt. 
Abel wurde von Kain ermordet, obwohl er schuldlos war. Abel wurde von vielen 
geliebt; denn er •gefiel allen, auch dem Jahwe". Dieser hatte doch das Opfer 
Abels wohlgefällig entgegengenommen. Wie sollte man den Tod des vielgelieb- 
ten Abel nicht beweinen? Die alttestamentlichen Schriftsteller fordern schon 
durch die Art ihres Berichtes dazu auf. Und so wurde und wird um den toten 
Abel geweint. •Die Augen sind denen übergegangen", die den Ermordeten sahen. 
Das Herz hat geblutet. Und doch ist der Dichterin bei ihrer Trauer um Abel 
offensichtlich nicht wohl. Darum setzt sie mit einer aus einem unruhigen Gewissen 
aufsteigenden Frage ein: Warum? Warum soll um Abel noch immer getrauert 
werden! Abel ist doch im Frieden. Haben die Tränen den Schmerz um ihn nicht 
längst geheilt? Hat das Blut die Wunde nicht bereits gereinigt? Abel ist im 
Frieden. Über seinen Tod, selbst da er ihm ungerecht und grausam zugefügt 
wurde, ist ein fortwährender Schmerz nicht angebracht. Vor allem aber: der 
Schmerz über den toten Abel wird einem anderen, der des Mitleids noch bedarf, 
entzogen: dem Kain. Und das ist ungerecht. Die Dichterin empfindet diese Unge- 
rechtigkeit, und das treibt sie in ihre Ruhelosigkeit. 

Und so wendet sie sich in der zweiten Strophe dem Kain zu. •Wo aber ist 
Kain?" Nach Abel war bereits im Alten Bund gefragt worden, von Jahwe selbst: 
•Wo ist dein Bruder Abel?" Nun endlich ist aber auch nach Kain zu suchen. Wo 
ist Kain? Er ist noch immer auf der Flucht, die ihn ruhelos und endlos durch die 
Welt jagt. Niemand darf ihn töten, damit er nicht • im Tode • seine Ruhe fände. 
Ein ewiger Fluch ist auf Kain gelegt worden. • ,Nun sollst du verflucht sein vom 
Erdboden her, ... Wenn du den Ackerboden bebaust, wird er dir fortan seine 
Frucht nicht mehr bringen; ziel- und heimatlos sollst du sein auf Erden'. Kain 
erwiderte dem Herrn: .Meine Schuld ist zu groß, als daß ich sie tragen könnte. 
Siehe, du verjagst mich heute vom Ackerboden weg; vor deinem Antlitz muß ich 
mich verbergen. Ziel- und heimatlos werde ich sein auf Erden; jeder, der mich 
findet, wird mich erschlagen'. Da sprach zu ihm der Herr: ,Nein! Jeder der Kain 
erschlägt, an dem wird es siebenfach gerächt'. Der Herr machte dem Kain ein 
Mal, damit ihn niemand erschlage, wer immer ihn finde" (Genesis 4, 11-15). Wo 
ist Kain? Die Dichterin erinnert an den Fluch, der auf ihn gelegt wurde: •Er hetzt 
um die Erde. Er findet niemals und nirgends mehr Rast..." 

Kain selbst bekennt sich vor Jahwe als schuldig: •Meine Schuld ist zu groß, 
als daß ich sie tragen könnte" (Genesis 4, 13). Aber ist damit schon alles über 
Kains Schuld gesagt, die anders als Adams Schuld (Genesis 3) nicht nur eine per- 
sonale, sondern eine soziale Schuld war, ein Vergehen am anderen, am Mit- 
menschen und Mitbruder? Die Dichterin zieht es in Zweifel. Sie blickt tiefer und 
erkennt, daß die Schuld nicht nur bei Kain liegt. Wo aber sonst? Die dritte 
Strophe antwortet darauf. •Wir haben ihn alle immer zu wenig geliebt." Wir 
haben ihn damit in eine Lage gebracht, in der der Neid in ihm wuchs und der 



Einübung und Weisung 311 

Bruder ihm zum Konkurrenten wurde. •Mußte er nicht seinen Bruder Abel hassen 
- den Fröhlichen, Neidlosen, Furchtlosen, Arglosen?" Die dem Kain ihre Liebe 
vorenthalten haben, sind mitschuldig, ja vielleicht die eigentlich Schuldigen. Aber 
Kain hetzt rastlos um die Erde, und so ruft die Dichterin ihm zu: •Kain, wo bist du, 
mein finsterer Sohn? Komm nach Hause zurück!" Wenigstens jetzt soll ihm die 
Ruhe verschafft werden, die man ihm bis heute verweigert, ja als von Jahwe 
Gezeichneten (der doch nur die Blutrache nicht will) verweigern zu müssen glaubt. 
•Kain komm nach Hause zurück; denn du bist nicht allein schuldig. Wir haben 
dich durch unsere Lieblosigkeit in deine schreckliche Tat getrieben". 

Nachdem der Dichterin bewußt geworden ist, daß Kain nicht allein, sondern 
sie und jeder von uns die Verantwortung für Kains Schicksal mitträgt, kann sie 
selbst nicht zur Ruhe kommen, solange Kain sie nicht gefunden hat. •Wenn du 
nicht sterben kannst, Kind, weil das Mal dich entsetztlich behütet - ich kann es 
auch nicht." Erst wenn Kain heimgekommen ist, kann Friede werden. Und so 
ruft sie ihm noch einmal entgegen: •Komm heim, der du irgendwo unter dem 
uralten Fluch irrst, während alle anderen schon sterben durften und ihre Ruhe 
gefunden haben." 

In der letzten Strophe legt die Dichterin die Dimensionen der Entsühnung 
des Kain offen. •Wenn ich" - niemand kann seine Verantwortung auf andere 
abwälzen - darum: •wenn ich dich umarme", dann ist das nicht nur ein Geschehen 
zwischen Menschen, dann kann auch der große Gott nicht länger zürnen, dann 
hebt er den Fluch auf. Die Versöhnung, die Menschen einander gewähren, ist hier 
die Gegenwart der Versöhnung, die Gott dem Menschen zugedacht und gewährt 
hat. Und darum ruft die Dichterin ein weiteres Mal dem Kain, dem •einzig Ge- 
liebten" zu, er solle doch kommen, damit die Umarmung nun wirklich geschehen 
könne. Erst dann kann Kain sterben und die Ruhe finden, die er vergeblich 
ersehnt. Und die Dichterin mit ihm. Darum: •und dann gehen wir beide zur 
Ruhe". 

Gehen wir noch einen Schritt weiter! Wer ist •Kain"? Wer ist •Abel"? Wer 
ist das •Ich" des Gedichtes? Ist •Abel" nicht jeder mit Vorzügen und Vorteilen 
ausgestattete Mensch? Nicht jeder, der die Sympathie anderer mühelos auf sich 
zieht und Liebe erfährt? Und •Kain"? Ist •Kain" nicht jeder benachteiligte 
Mensch? Nicht jeder, dem Unrecht zugefügt wird? Nicht jeder, dem die Liebe 
vorenthalten wird? Ist nicht jeder von uns •Abel" und •Kain"? Und schließlich 
das •Ich" des Gedichtes: Zunächst spricht aus diesem •Ich" die Dichterin Erika 
Mitterer, die seit ihrem berühmt gewordenen Briefwechsel in Gedichten mit 
Rainer M. Rilke (in den Jahren 1924-26) bis heute eine weiten Weg zurückgelegt 
hat. Darüberhinaus ist jeder das •Ich" des Gedichtes. Je Ich habe darauf zu ach- 
ten, wer in meinem Lebensbereich •Abel", wer •Kain" ist. Je Ich habe •Kain" 
nach Hause zurückzurufen. 

Aber bin ich damit nicht überfordert? Wahrscheinlich oft genug, und in dem 
Maße, als ich diese Überforderung erfahre, werde ich ausschauen nach einem, der 
es kann und in dessen Gesellschaft ich es vielleicht dann auch besser kann. Der 
Eine, der es kann, ist Christus, - nicht weil er ein Held oder ein Übermensch wäre, 
sondern weil er gehorsam den Willen des Vaters erfüllt. Der aber mutet ihm 



Einübung und Weisung 312 

den Gang ans Kreuz zu. In der Ausbreitung seiner Arme am Kreuz geschieht die 
Umarmung jedes •Kain". •Der große Gott zürnt nicht länger, wenn ich dich 
umarme." •Ausgespannt hat Gott am Kreuz seine Hände, um die Grenzen des 
Erdkreises zu umspannen" (Cyrill von Jerusalem, Katechese 13, 28). Christus 
ist also das •Ich", bei dem der Wille zur Versöhnung zur vollen Wirklichkeit 
wird. Das aber geschieht darin, daß er sich den Fluch, der auf den Menschen liegt, 
auflasten ließ. •Der von keiner Sünde wußte, den machte Gott für uns zur Sünde, 
damit wir Gerechtigkeit Gottes würden in ihm" (2 Korinther 5, 21). Bedeutet das 
aber nicht, daß Christus genau darum das •Ich" ist, weil er in einer unbegreif- 
lichen Weise bereit und vom Vater ermächtigt ist, das Mal des Kain auf sich 
nehmend, auch der •Kain" zu sein? Und eben darin enthüllt sich Christus schließ- 
lich auch als der •Abel"; denn sein Opfer, das in seinem Gehorsam besteht, 
nimmt •der große Gott" an. Er •zürnt nicht länger", und Christus wird zu dem, 
•der allen gefällt, auch dem Jahwe". •Dieser ist mein geliebter Sohn, an dem ich 
mein Wohlgefallen habe" (Mattäus 3, 17; 12, 8; 17, 5; 2 Petrus 1, 17). 

Werner Löser SJ 

•Gerücht von Gott" 

Worte, gesprochen zu jedermann, 
aus Anlaß der Übernahme eines kirchlichen Dienstes 

Sie werden sich noch der Arbeiterpriester erinnern, von denen man bald nach 
dem 2. Weltkrieg sprach: Französische Priester, die sich entschlossen hatten, in 
ein Milieu zu gehen, in dem keiner mehr was von Gott oder von Christus oder gar 
von der Kirche wußte (oder nur Schlechtes!). Dort wollten sie leben, die Leute 
kennenlernen und ihre Not teilen. Das Leben dieser Priester war nicht leicht. - Es 
wird nun berichtet, daß einer von ihnen einmal gefragt wurde: Warum tust du 
das eigentlich - etwas so Erfolg- und Hoffnungsloses? Seine Antwort war: ich 
will •das Gerücht von Gott" aufrechterhalten. 

Über diesen kleinen Satz möchte ich mit Ihnen heute nachdenken; denn er 
scheint mir etwas sehr Wichtiges zu sagen. Wenn wir sein Anliegen verstanden 
haben, dann - meine ich - haben wir auch verstanden, warum wir heute gemein- 
sam beten und feiern. 

•Das Gerücht von Gott" aufrechterhalten das klingt fast anstößig. Müßte 
man von Gott nicht mehr weitergeben als ein Gerücht? Nun - wir wollen nicht 
fragen, warum jener Arbeiterpriester sich so zurückhaltend und fast scheu ausge- 
drückt hat. Wir wollen uns fragen: Wie steht Gott in unserem Leben, in meinem 
Leben? Ist er da mehr als ein Gerücht? 

Ich meine, wir alle spüren heute, daß sich etwas gewandelt hat in unserem 
Verhältnis zu Gott. Viele von uns empfinden: Was einmal ganz selbstverständlich 




