EINUBUNG UND WEISUNG

Entsithnung des Kain

Warum, ihr Dichter und Schriftgelebrten,
1afit ihr mich, seit Jahrtausenden schon,
weinen um Abel, den Vielgeliebten,

der allen gefiel, auch dem Jahwe?

~ Wohl sind meine Augen iibergegangen,
als ich ihn tot sah,

und mein Herz hat geblutet.

Tranen heilen den Schmerz,

Blut reinigt die Wunde.

Abel, mein Kind ist im Frieden.

Wo aber ist Kain?
Er hetzt um die Erde. Er findet
niemals und nirgends mehr Rast ...

Wir haben ihn alle

immer zu wenig geliebt.

Muflte er nicht seinen Bruder
hassen — den Frohlichen, Neidlosen,
Furchtlosen, Arglosen?

Kain, wo bist du, mein finsterer Sohn?
Komm nach Hause zuriick!

Wenn du nicht sterben kannst, Kind,
weil das Mal dich entsetzlich behiitet
— ich kann es auch nicht! Komm heim!
Alle sind lingst schon geschieden.

Ich habe sie beinahe vergessen,

alt und schwach wie ich bin.

Du aber irrst irgendwo

unter dem uralten Fludh ...

Der grofie Gott ziirnt nicht langer,
wenn ¢k dich umarme. Komm her,
einzig Geliebter! — Und dann
gehen wir beide zur Ruh ...

Aus: Erika Mitterer, Entsiihnung des Kain.
Neue Gedichte, Einsiedeln (Johannes-Ver-
lag) 1974 (Reihe Kriterien 84) 5. 67-68.



Einiibung und Weisung 310

Wir kennen die Erzdhlung vom Brudermord, den Kain an Abel begeht (Genesis
4, 1-16). Sie steht im Alten Testament. Wie erscheint diese trostlose Geschichte
im Lichte des Glaubens an Christus? Mufl da nicht manches zurechtgeriickt wer-
den? Das ist die Meinung der Dichterin. Achten wir auf das, was sie sagt!

In der ersten Strophe erinnert sie sich an Abel, den sie ,mein Kind“ nennt.
Abel wurde von Kain ermordet, obwohl er schuldlos war. Abel wurde von vielen
geliebt; denn er ,gefiel allen, auch dem Jahwe®. Dieser hatte doch das Opfer
Abels wohlgefillig entgegengenommen. Wie sollte man den Tod des vielgelieb-
ten Abel nicht beweinen? Die alttestamentlichen Schriftsteller fordern schon
durch die Art ihres Berichtes dazu auf. Und so wurde und wird um den toten
Abel geweint. ,Die Augen sind denen tbergegangen, die den Ermordeten sahen.
Das Herz hat geblutet. Und doch ist der Dichterin bei ihrer Trauer um Abel
offensichtlich nicht wohl. Darum setzt sie mit einer aus einem unruhigen Gewissen
aufsteigenden Frage ein: Warum? Warum soll um Abel noch immer getrauert
werden! Abel ist doch im Frieden. Haben die Trianen den Schmerz um ihn nicht
lingst geheilt? Hat das Blut die Wunde nicht bereits gereinigt? Abel ist im
Frieden. Uber seinen Tod, selbst da er ihm ungerecht und grausam zugefigt
wurde, ist ein fortwabrender Schmerz nicht angebracht. Vor allem aber: der
Schmerz iiber den toten Abel wird einem anderen, der des Mitleids noch bedarf,
entzogen: dem Kain. Und das ist ungerecht. Die Dichterin empfindet diese Unge-
rechtigkeit, und das treibt sie in ihre Ruhelosigkeit.

Und so wendet sie sich in der zweiten Strophe dem Kain zu. ,Wo aber ist
Kain?“ Nach Abel war bereits im Alten Bund gefragt worden, von Jahwe selbst:
» Wo ist dein Bruder Abel?“ Nun endlich ist aber auch nach Kain zu suchen. Wo
ist Kain? Er ist noch immer auf der Flucht, die ihn ruhelos und endlos durch die
Welt jagt. Niemand darf ihn téten, damit er nicht — im Tode — seine Ruhe finde.
Ein ewiger Fluch ist auf Kain gelegt worden. , ,Nun sollst du verflucht sein vom
Erdboden her, ... Wenn du den Ackerboden bebaust, wird er dir fortan seine
Frucht nicht mehr bringen; ziel- und heimatlos sollst du sein auf Erden‘. Kain
erwiderte dem Herrn: ,Meine Schuld ist zu grof}, als dafl ich sie tragen konnte.
Siehe, du verjagst mich heute vom Ackerboden weg; vor deinem Antlitz muf} ich
mich verbergen. Ziel- und heimatlos werde ich sein auf Erden; jeder, der mich
findet, wird mich erschlagen‘. Da sprach zu ihm der Herr: ,Nein! Jeder der Kain
erschldgt, an dem wird es siecbenfach gerdcht'. Der Herr machte dem Kain ein
Mal, damit ihn niemand erschlage, wer immer ihn finde“ (Genesis 4, 11-15). Wo
ist Kain? Die Dichterin erinnert an den Fluch, der auf ihn gelegt wurde: ,Er hetzt
um die Erde. Er findet niemals und nirgends mehr Rast...“

Kain selbst bekennt sich vor Jahwe als schuldig: ,Meine Schuld ist zu grof,
als dafl ich sie tragen konnte“ (Genesis 4, 13). Aber ist damit schon alles iiber
Kains Schuld gesagt, die anders als Adams Schuld (Genesis 3) nicht nur eine per-
sonale, sondern eine soziale Schuld war, ein Vergehen am anderen, am Mit-
menschen und Mitbruder? Die Dichterin zieht es in Zweifel. Sie blickt tiefer und
erkennt, dafl die Schuld nicht nur bei Kain liegt. Wo aber sonst? Die dritte
Strophe antwortet darauf. ,Wir haben ihn alle immer zu wenig geliebt.* Wir
baben ihn damit in eine Lage gebracht, in der der Neid in ihm wuchs und der



Einiibung und Weisung 311

Bruder ihm zum Konkurrenten wurde. ,Mufite er nicht seinen Bruder Abel hassen
— den Frohlichen, Neidlosen, Furchtlosen, Arglosen?“ Die dem Kain ihre Liebe
vorenthalten haben, sind mitschuldig, ja vielleicht die eigentlich Schuldigen. Aber
Kain hetzt rastlos um die Erde, und so ruft die Dichterin ihm zu: ,Kain, wo bist du,
mein finsterer Sohn? Komm nach Hause zuriick!“ Wenigstens jetzt soll ihm die
Ruhe verschafft werden, die man ihm bis heute verweigert, ja als von Jahwe
Gezeichneten (der doch nur die Blutrache nicht will) verweigern zu miissen glaubt.
»,Kain komm nach Hause zuriick; denn du bist nicht allein schuldig. Wir haben
dich durch unsere Lieblosigkeit in deine schreckliche Tat getrieben®.

Nachdem der Dichterin bewuf}t geworden ist, dafl Kain nicht allein, sondern
sie und jeder von uns die Verantwortung fiir Kains Schicksal mittrégt, kann sie
selbst nicht zur Ruhe kommen, solange Kain sie nicht gefunden hat. ,Wenn du
nicht sterben kannst, Kind, weil das Mal dich entsetztlich behiitet — ich kann es
auch nicht.“ Erst wenn Kain heimgekommen ist, kann Friede werden. Und so
ruft sie ihm noch einmal entgegen: ,Komm heim, der du irgendwo unter dem
uralten Fluch irrst, wahrend alle anderen schon sterben durften und ihre Ruhe
gefunden haben.“

In der letzten Strophe legt die Dichterin die Dimensionen der Entsithnung
des Kain offen. ,Wenn ich“ — niemand kann seine Verantwortung auf andere
abwilzen — darum: ,wenn ich dich umarme®, dann ist das nicht nur ein Geschehen
zwischen Menschen, dann kann auch der grofie Gott nicht langer ziirnen, dann
hebt er den Fluch auf. Die Versohnung, die Menschen einander gewihren, ist hier
die Gegenwart der Versohnung, die Gott dem Menschen zugedacht und gewéhrt
hat. Und darum ruft die Dichterin ein weiteres Mal dem Kain, dem ,einzig Ge-
liebten® zu, er solle doch kommen, damit die Umarmung nun wirklich geschehen
konne. Erst dann kann Kain sterben und die Ruhe finden, die er vergeblich
ersehnt. Und die Dichterin mit ihm. Darum: ,und dann gehen wir beide zur
Ruhe®.

Gehen wir noch einen Schritt weiter! Wer ist ,Kain“? Wer ist ,Abel“? Wer
ist das ,Ich“ des Gedichtes? Ist ,Abel“ nicht jeder mit Vorziigen und Vorteilen
ausgestattete Mensch? Nicht jeder, der die Sympathie anderer miihelos auf sich
zieht und Liebe erfihrt? Und ,Kain“? Ist ,Kain“ nicht jeder benachteiligte
Mensch? Nicht jeder, dem Unrecht zugefiigt wird? Nicht jeder, dem die Liebe
vorenthalten wird? Ist nicht jeder von uns ,Abel“ und ,Kain“? Und schliefilich
das ,Ich“ des Gedichtes: Zunichst spricht aus diesem ,Ich“ die Dichterin Erika
Mitterer, die seit ihrem beriihmt gewordenen Briefwechsel in Gedichten mit
Rainer M. Rilke (in den Jahren 1924-26) bis heute eine weiten Weg zuriickgelegt
hat. Dariiberhinaus ist jeder das ,Ich“ des Gedichtes. Je Ich habe darauf zu ach-
ten, wer in meinem Lebensbereich ,,Abel, wer ,Kain“ ist. Je Ich habe ,Kain“
nach Hause zurickzurufen.

Aber bin ich damit nicht iberfordert? Wahrscheinlich oft genug, und in dem
Mafe, als ich diese Uberforderung erfahre, werde ich ausschauen nach einem, der
es kann und in dessen Gesellschaft ich es vielleicht dann auch besser kann. Der
Eine, der es kann, ist Christus, — nicht weil er ein Held oder ein Ubermensch wire,
sondern weil er gehorsam den Willen des Vaters erfiillt. Der aber mutet ihm



Einiibung und Weisung 312

den Gang ans Kreuz zu. In der Ausbreitung seiner Arme am Kreuz geschieht die
Umarmung jedes ,Kain“. ,Der grofle Gott ziirnt nicht linger, wenn ik dich
umarme.“ ,Ausgespannt hat Gott am Kreuz seine Hinde, um die Grenzen des
Erdkreises zu umspannen® (Cyrill von Jerusalem, Katechese 13, 28). Christus
ist also das ,Ich“, bei dem der Wille zur Verséhnung zur vollen Wirklichkeit
wird. Das aber geschieht darin, dafl er sich den Fluch, der auf den Menschen liegt,
auflasten lief. ,Der von keiner Siinde wufite, den machte Gott fiir uns zur Siinde,
damit wir Gerechtigkeit Gottes wiirden in ihm“ (2 Korinther 5, 21). Bedeutet das
aber nicht, dafl Christus genau darum das ,Ich* ist, weil er in einer unbegreif-
lichen Weise bereit und vom Vater ermichtigt ist, das Mal des Kain anf sich
nehmend, auch der ,Kain“ zu sein? Und eben darin enthiillt sich Christus schliefi-
lich auch als der ,Abel“; denn sein Opfer, das in seinem Gehorsam besteht,
nimmt ,der grofle Gott“ an. Er ,ziirnt nicht ldnger®, und Christus wird zu dem,
»der allen gefillt, auch dem Jahwe“. ,Dieser ist mein geliebter Sohn, an dem ich
mein Wohlgefallen habe“ (Mattius 3, 17; 12, 8; 17, 5; 2 Petrus 1, 17).

Werner Loser S]

,,Geriicht von Gott«

Worte, gesprochen zu jedermann,
aus Anlafl der Ubernahme eines kirchlichen Dienstes

Sie werden sich noch der Arbeiterpriester erinnern, von denen man bald nach
dem 2. Weltkrieg sprach: Franzdsische Priester, die sich entschlossen hatten, in
ein Milien zu gehen, in dem keiner mehr was von Gott oder von Christus oder gar
von der Kirche wufite (oder nur Schlechtes!). Dort wollten sie leben, die Leute
kennenlernen und ihre Not teilen. Das Leben dieser Priester war nicht leicht. — Es
wird nun berichtet, daf} einer von ihnen einmal gefragt wurde: Warum tust du
das eigentlich — etwas so Erfolg- und Hoffnungsloses? Seine Antwort war: ich
will ,das Geriicht von Gott* aufrechterhalten.

Uber diesen kleinen Satz mdéchte ich mit Thnen heute nachdenken; denn er
scheint mir etwas sehr Wichtiges zu sagen. Wenn wir sein Anliegen verstanden
haben, dann — meine ich — haben wir auch verstanden, warum wir heute gemein-
sam beten und feiern.

.Das Geriicht von Gott“ aufrechterhalten das klingt fast anstofig. Miifite
man von Gott nicht mehr weitergeben als ein Geriicht? Nun — wir wollen nicht
fragen, warum jener Arbeiterpriester sich so zuriickhaltend und fast scheu ausge-
driickt bat. Wir wollen uns fragen: Wie steht Gott in unserem Leben, in meinem
Leben? Ist er da mehr als ein Geriicht?

Ich meine, wir alle spiiren heute, dafl sich etwas gewandelt hat in unserem
Verhiltnis zu Gott. Viele von uns empfinden: Was einmal ganz selbstverstindlich





