
BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologie und Glaube 

Hemmerle, Klaus: Theologie als Nach- 
folge. Bonaventura - ein Weg für heu- 
te. Freiburg, Basel, Wien, Herder 1975. 
186 S., kart. DM25.-. 

Dem Vf. geht es in dieser Studie (entstan- 
den aus einer Vorlesungsreihe zum  700. 
Todesjahr [1274] Bonaventuras) um eine 
Alternative sowohl zu einer Theologie von 
einem einseitig anthropologischen Ansatz 
her als auch zu einer rein deduktiven Theo- 
logie. Diese Alternative scheint ihm bei 
Bonaventura in vorbildhafter, im Grund- 
konzept auch heute noch anregender Weise 
gegeben. Der zentrale Begriff, unter dem 
dies aufgewiesen wird, ist der der •Nach- 
folge". Hier liegt für den Vf. der •Nerv 
bonaventuranischen Denkens". Bonaventu- 
ras  •Theologie läßt sich als  reflektierte 
Nachfolge' begreifen"  (29). Der Gedanke 
ist dieser:  Wenn sich uns die christliche 
Botschaft primär und von ihrer Wesensdy- 
namik her in der Nachfolge Christi kund- 
tut - als Ruf und Antwort und •Einholung 
des Weges des Herrn" - und wenn Theolo- 
gie nicht  im  rationalen  Denken  stecken 
bleiben, sondern G2aa6erajwissenschaft sein 
will, dann bietet sich die ntl. Nachfolge als 
ein so zentrales Heilsgeheimnis und -ereig- 
nis an, daß sie nicht nur das Gesamt der 
christlichen Lebenspraxis, sondern auch das 
Gesamt der Heilökonomie zu integrieren 
und beides in eine Synthese zu bringen ver- 
mag. •Nachfolge" in diesem Horizont hat 
ihre Wurzel und nimmt ihren Anfang im 
trinitarischen Gott, in dem Christus eine 
•Mittlerstellung" einnimmt, und findet ihr 
Ziel in der •mystischen Einigung" und im 
•eschatologischen  Frieden".   Ein   einziger 
Weg und Erweis der Liebe in all seinen 
Phasen   und   Erfahrungen:   Abstieg   und 
Aufstieg, Aufstieg im Abstieg. Der Anfang 
des Aufstieges des Christen zu Gott in der 
Nachfolge ist der Abstieg mit Christus in 
das Dunkel des Todes. Auf Welt und Ge- 
schichte angewandt heißt das:  die heils- 

wirksame Zuwendung zur Welt beginnt in 
der Abwendung von der Welt. Das ist nur 
möglich, weil alle Dimensionen und Stu- 
fen theologischen Denkens für Bonaven- 
tura (für den Glaubenden) immer schon 
durchsichtig sind auf den göttlichen An- 
fang, auf das Heilsgeheimnis des lieben- 
den Gottes hin. Somit ist diese Theologie 
nicht nur reflektierte Nachfolge, sondern 
Nachfolge selbst, kniende Theologie, wie 
man gesagt hat. 

Damit haben wir nur die Grundlinie bo- 
naventuranischer Theologie nach dem Vf. 
aufgezeigt. In der Ausführung legt H. im 
Anschluß an einige Hauptschriften Bona- 
venturas (wegen der Möglichkeit eines 
Weiterstudiums für einen breiteren Leser- 
kreis vor allem solche, von denen es eine 
lateinisch-deutsche Ausgabe gibt) eine Fül- 
le von Gedanken geistlich-theologischer 
und auch wissenschaftstheoretischer Art vor, 
deren Kompliziertheit für den Leser bis- 
weilen ein gutes Bildungsniveau voraus- 
setzt. Es empfiehlt sich m. E., nach der Lek- 
türe des 1. Kapitels gleich das letzte anzu- 
schließen; dann hat man den Grundriß des 
Gedankenbaues immer vor Augen und 
kann die Einzelaussagen darin einbauen 
(manches könnte einer, dem es zu schwer 
wird, auch einfach überschlagen, wozu der 
Vf. selbst im Vorwort Vorschläge macht). 
H. verschließt sich nicht der Tatsache, daß 
unsere heutige theologische Problematik in 
einer völlig veränderten Welt sich in vie- 
lem weit von der Bonaventuras entfernt. 
Er ist darum nicht der Meinung, man könne 
Bonaventuras theologischen Entwurf ein- 
fach in unsere Zeit übersetzen. Wohl aber 
wird er mit vielen anderen darin Recht 
haben, daß gerade in unserer theologischen 
Situation Bonaventura entscheidende An- 
regungen geben kann für die Integration 
einer Theologie von unten und einer Theo- 
logie von oben, und das macht den Wert 
der sehr sorgfältigen, aber nicht ganz leich- 
ten Studie aus. F. Wulf SJ 



Buchbesprechungen 316 

Hommes, Ulrich; Ratzinger, Joseph: 
Das Heil des Mensdien. Innerweltlich 
- Christlich (Reihe Doppelpunkt). Kö- 
sel-Verlag, München 1975. 63 S., Pa- 
perb. DM 8,-. 

Heil, eine Kernfrage des Menschen, tritt 
gegenwärtig in vielen Diskussionen um 
Freiheit, Hoffnung, Glück und Zukunft mit 
so einseitig innerweltlichem Akzent in den 
Blick, daß sich eine Abklärung und Kon- 
frontation gegenüber christlicher Heilser- 
wartung geradezu aufdrängt. Dieser Auf- 
gabe hat sich auf einem Regensburger Fo- 
rum im November 1973 nicht nur der Theo- 
loge (Ratzinger) gestellt, sondern mit Recht 
auch der Philosoph (Hommes). Geht es 
doch auch für den Christen nicht, wie die 
Gleichsetzung •Heil" = •Seelenheil" (con- 
tra •Glück" etc.) oberflächlich gesehen ver- 
muten läßt, um ein binnentheologisches 
und also menschlich unerhebliches Problem, 
sondern um einen •unaufhebbaren Bezug 
menschlichen Daseins auf eine Wirklich- 
keit, die ... die Welt des Menschen und 
den Menschen selbst übersteigt" (20 f.), 
ohne die der Mensch nie ganz er selbst 
werden kann, die sich ihm aber schenken 
muß. Das Nicht-Erleistbare einerseits, an- 
derseits ein letztes Versagen bloß inner- 
weltlicher Heilserwartungen gerade gegen- 
über negativen Erfahrungen (wie Schuld, 
Leid, Tod) macht nach H. unübersehbar 
deutlich, wo - etwa angesichts des Neo- 
marxismus - von christlicher Heilshoffnung 
geredet werden kann. - Ratzinger ergänzt 
die vom Menschen ausgehende philoso- 
phische •Frage nach dem Heil" durch seine 
theologische •Auskunft" über die •Zukunft 
des Heils" (33 ff.). Die •machbare Zukunft" 
hat, so R., alle Bedeutungs- und Gefühls- 
gehalte von Heil und Glück in einem auf 
sich gezogen. Das geht so weit, daß einer, 
der heute auf die Frage nach Heil nicht 
vom Das und Wie der Zukunft einer gründ- 
lich veränderten Welt redet, nach Meinung 
der meisten gar nichts Erhebliches gesagt 
hat (37). Demgegenüber ruft R. - mit deut- 
licher Distanzierung u. a. zu einer nur poli- 
tischen Theologie - die •hörende Ver- 
nunft" auf, die der Glaube hier wie auch 
sonst brauche, um nicht •entweder das völ- 
lig Unverständliche zu proklamieren oder 
sich der herrschenden Stimmungslage an- 
zupassen"   (40). - Es gelingt ihm m. E. 

vortrefflich, zunächst aus den Quellen des 
Glaubens, namentlich des NT, das Gegen- 
über von innerweltlicher und christlicher 
Heilserwartung abzuklären. •Der Christ 
erwartet den Himmel - auch heute noch" 
(45), Himmel im Sinn einer positiven, nicht 
erleistbaren Sinnerfüllung von Kosmos und 
Geschichte ebenso wie der Unverlierbarkeit 
und letztlichen Erfüllung der eigenen Exi- 
stenz, wozu aber nirgendwo die Fort- 
schrittsidee im Sinn der •Vorstellung eines 
kollektivierbaren und fixierbaren inner- 
weltlichen Heilszuwachses" (47) gehört 
noch gehören kann. Denn nicht Umwand- 
lung von frommer Erwartung zu innerwelt- 
lichem politischem Programm, wohl aber 
eine auch schon diesseitige Bestätigung der 
Heilsverheißung bei bleibender irdischer 
Mühsal ist christlich, entspricht dem NT 
(vgl. Mk 10, 28-30). Und so gelangt R. über 
die Entlarvung des Vorwurfs christlich- 
frommer •Vertröstung" zu seiner Antwort 
auf die Frage nach dem zukünftigen Heil: 
Von der Existenz ewigen Lebens hängt es 
ab, ob es überhaupt und schon in diesem 
Leben Glück für den Menschen gibt (57). 
Der wirkliche Realismus ist weder bei den 
Zynikern noch den Fanatikern, sondern bei 
denen, die ihren Glauben verantwortlich 
einsetzen, nicht um ein politisch-ökonomi- 
sches Paradies zu produzieren (das es nicht 
gibt), aber um im Erwarten der anderen 
Weit den Menschen auch jetzt, in der 
drangvollen und von Unmenschlichkeit be- 
drohten Gegenwart, glücklich zu machen 
im Ringen um das, was er als das Bleiben- 
de erkennt. 

Fragestellungen und Antworten beider 
Autoren ergänzen sich und haben etwas 
Gültiges, wenn auch (namentlich R.) die 
dem Komplizierten nicht leicht einsichtige 
Gültigkeit des Einfachgewordenen. Umso 
mehr sei das Bändchen empfohlen. 

F. Wulf SJ 

Pannenberg, Wolfhart: Glaube und 
Wirklichkeit. Kleine Beiträge zum 
christlichen Denken. Chr. Kaiser Ver- 
lag, München 1975. 176 S., kart. DM 
19,50. 

Die hier gesammelten Aufsätze und Vor- 
träge (fast alle schon in Zeitschriften und 
Sammelbänden erschienen) erstrecken sich 
über   eine   verhältnismäßig   lange   Zeit 



Buchbesprechungen 

(1960-1972). Sie zeigen in einigen Fragen, 
wie der Vf. im Vorwort selbst darlegt, eine 
gewisse Entwicklung an. Die nach Länge 
und Schweregrad unterschiedlichen Beiträ- 
ge (die aber alle keinen fachtheologischen 
Charakter haben, sondern sich an ein brei- 
teres Leserpublikum wenden), sind zu- 
sammengehalten durch das zentrale Thema 
des Verhältnisses von Glaubensüberliefe- 
rung (Glaubensinhalte) und der - vor allem 
gegenwärtigen - Wirklichkeitserfahrung, 
wobei die Wirklichkeit des Lebens (all das, 
was den Menschen im Alltag angeht, trifft 
und bewegt, das Naturgeschehen und die 
Ereignisse der Geschichte) je nach dem tie- 
fer zugrundeliegenden Welt- und Men- 
schenbild sehr verschieden erfahren wird. 
Offenbarung nun, als Selbsterschließung 
Gottes, geschah nach dem Vf. nicht in Form 
irgendeiner •unmittelbaren" Gottesbegeg- 
nung und -erfahrung, sondern auf dem 
Weg eines erkennbaren, feststellbaren 
Heilshandelns Gottes in der Geschichte, 
wie es vorbildhaft dem Volk Israel zuteil 
wurde. Sie ermöglicht erst den Glauben und 
das Vertrauen auf die darin sich kund- 

317 

tuende Verheißung; sie eröffnet Zukunft. 
Solche Offenbarung fand ihre Vollendung 
und Endgültigkeit in Jesus Christus, in sei- 
nem Leben, seinem Sterben und seiner Auf- 
erstehung; auch letztere ist nach P. ein (fast 
in die Nähe einer fundamentalistischen 
Auffassung geratendes) geschichtliches Er- 
eignis; auf ihm gründet der christliche 
Glaube. Aus dieser Perspektive heraus ver- 
sucht nun der Vf. nicht nur die Geschichts- 
deutung des AT zu erklären, sondern auch 
die Geschichte nach Christi Tod und Aufer- 
stehung, die Geschichte der Kirche, auf die 
Möglichkeit einer Interpretation aus dem 
Glauben abzutasten, wobei er u. a. die Ein- 
stellung der Christen zur Geschichte der 
Gegenwart und ihrer Ereignisse, bis in die 
Beurteilung politischer Fakten hinein, auf 
ihre Rechtmäßigkeit untersucht. Aus vielen 
Details spricht der lutherische Theologe, 
aber er zwingt den Leser jeden Bekennt- 
nisses •zum christlichen Denken". Unüber- 
sehbar, wie sehr das theologische Denken 
Pannenbergs - für einen protestantischen 
Theologen ungewöhnlich - philosophisch 
fundiert ist. F. Wulf SJ 

Meditation und Gotteserfahrung 

Louf, Andre: In uns betet der Geist. 
Beten heute 5. Einsiedeln, Johannes 
Verlag 1974. 163 S., kart. DM/Fr. 16,-. 

Es gibt viele Wege zum Gebet. Der Vf., 
Abt der flämischen Trappistenabtei Mont- 
des-Cats führt einen typisch benediktini- 
sdien: 

Er schwimmt - mit einem alten Gebets- 
wort (vgl. 109) - im Reichtum der Tradi- 
tion wie ein Fisch im Wasser; allerdings 
hört es auf mit dem 13. Jahrhundert, und 
die wenigen modernen Stimmen klingen 
wie Wiederholungen der Frühzeit. 

Er integriert das alte Beten in sein per- 
sönliches Leben; da ist nicht eine Zeile, die 
nicht Zeugnis gibt. 

Er geht auf die Fragen unserer Zeit zu; 
am stärksten trafen mich die Meditationen 
über Gebet und Tätigkeit (Im Leben be- 
ten: 123-34), über die Sünde (•Über Gebet 

läßt sich nicht reden, wenn man nichts über 
Sünde und Versuchung sagt", 26), und über 
die Sehnsucht (ein durchgängiges Thema: 
•In Erwartung hängend" nannte Guerric 
den kontemplativen Beter, 106). 

Er spricht und denkt und fühlt und betet 
dies alles im Wort der Schrift; hier aller- 
dings wirken die modernen exegetischen 
Einsichten (Worterklärungen usw.) manch- 
mal wie aufgeklebt auf ein altes, spirituel- 
les Schriftverständnis; die Synthese steht 
noch aus. 

Mit •Herz und Wort" (48) könnte man 
die Gebetstheologie umreißen; oder •Er- 
fahrung und Einsicht" oder •Subjektivität 
und Objektivität" oder •Stille und Hören 
und Sprechen". Aber alles mündet in die 
Erfahrung des Erhaltens, des Geschenkt- 
bekommens: Gebetstechnik ist wertvoll: 
•Man erkennt es an den Techniken ..., die 
uns heute vom Fernen Osten her zukom- 



Buchbesprechungen 318 

men. Diese vermögen uns auf den Weg des 
Gebetes zu setzen. Sich selbst überlassen 
freilich können sie uns nicht zum Ziel füh- 
ren. Denn sie müssen sich selbst erst über- 
steigen, um in das Passa Jesu emporgenom- 
men zu werden ... Alle Technik gibt ange- 
sichts des Todes Jesu ihren Geist auf" 
(125 f.). 

Das Büchlein steht haushoch über dem 
meisten, was man an Gebets- und Medita- 
tionsbüchern angeboten bekommt. Und 
wenn einiges wenige antiquiert ist (Die 
Theologie und Praxis der •klassischen Ele- 
mente christlicher Gebetsübung": Ehelosig- 
keit, Einsamkeit, Schweigen, Wachen, Fa- 
sten, 85 ff.), so sollte das als eine Anfrage 
an die geistliche Theologie von heute aus 
dem Geist der Tradition gewertet werden 
(Was haben wir dazu zu sagen), aber nicht 
als eine Abwertung des wertvollen Büch- 
leins. (Eine Besprechung der flämischen 
Ausgabe des Büchleins von C. Bamberg 
OSB erschien in dieser Ztschr. 46 [1973] 
157.) /. Sudbradi SJ 

Johnston, William:'Der ruhende Punkt. 
Zen und christliche Mystik. Freiburg, 
Herder 1974. 222 S., lam. DM 24,80. 

Das steigende Interesse des Westens an 
Versenkung und damit für die östlichen 
Formen der Mystik geben Untersuchun- 
gen, wieweit und worin Zen und christli- 
che Mystik übereinstimmen, worin sie sich 
unterscheiden und ob dieser Unterschied 
überbrückbar ist oder nicht, große Bedeu- 
tung, wenn sie von gründlicher Kenntnis 
beider Seiten und dem aufrichtigen Willen 
zum richtigen Verständnis getragen sind. 
Diese Bedingungen erfüllt das vorliegende 
Buch, dessen Vf. Professor an der Sophia- 
Universität in Tokyo ist. Sein Urteil ist 
voller Bewunderung für Zen, dennoch 
empfiehlt er weder voreilig eine einfache 
Übernahme von Zen-Methoden noch lehnt 
er ihre Möglichkeit einfach ab. Zen und 
christliche Mystik werden verglichen und 
die sich zeigenden Übereinstimmungen und 
Unterschiede wie auch die sich ergebenden 
Schwierigkeiten verständlich dargelegt. 

Man muß wohl sagen, daß der eigentli- 
che Unterschied und die große Schwierig- 
keit darin liegt, daß die Zen-Methode 
unter dem Einfluß einer geistigen Haltung 

entstanden ist, für die das Absolute nicht 
personhaft ist; für den christlichen Mysti- 
ker hingegen ist es die absolute, reine und 
vollkommene Personhaftigkeit, der Drei- 
einige Gott. Gemeint ist damit nicht eine 
rein intellektuelle Überzeugung, sondern 
eine innerste, den ganzen Menschen umfas- 
sende Haltung, die sich in all seinem Tun 
auswirkt und den gleichen psychologischen 
Verhaltungsweisen und Methoden hier und 
dort je einen anderen, den Menschen ganz 
durchdringenden Sinn gibt. Denn auf 
psychologischer Ebene besteht eine weit- 
gehende Möglichkeit der Übereinstimmung. 
Wie weit nun eine Übernahme solcher Mo- 
mente, die eine Loslösung aus ihrer ur- 
sprünglichen geistigen Atmosphäre ein- 
schließt, konkret möglich ist, kann nur Er- 
fahrung, verbunden mit eindringender 
Überlegung, im einzelnen erweisen. Die 
Schwierigkeit, die sich aus der Rolle des 
irdischen Lebens Christi für die Versen- 
kung zu ergeben scheint, verschwindet, 
wenn man bedenkt, daß Christentum we- 
sentlich Gemeinschaft mit Christus und 
durch ihn mit Gott ist; Gemeinschaft ist 
aber letztlich eine die ganze Person umfas- 
sende ungegenständliche Haltung, die 
zwar von der Kenntnis des Lebens Christi 
ausgeht, aber mit dem Ziel, sich seine gei- 
stigen Haltungen anzueignen. Die Ausfüh- 
rungen des Vf. würden an Klarheit durch 
die Unterscheidung von gegenständlichem 
Wissen und ungegenständlichem Innewer- 
den, zwischen Psychischem und Geistigem, 
und damit zwischen vordergründigem psy- 
chischen Ich und geistigem Selbst, zwischen 
Naturmystik (= Selbsterfahrung) und ei- 
gentlicher Mystik (= Gotteserfahrung) ge- 
winnen. In der Versenkung verschwindet 
das Psychische und mit ihm die direkte 
Aussagbarkeit; man wird sich der eigenen 
Geistigkeit ungegenständlich inne. Die Aus- 
legung dieser wortlosen Erfahrung ist aber 
von der oben erwähnten Grundeinstellung 
stark bedingt. Daß auch der Buddhismus 
eine Weltanschauung und damit eine, wenn 
auch nicht immer formulierte Philosophie 
hat, hebt J. mit Recht hervor. 

A. Brunner SJ 



Buchbesprechungen 319 

Scherer, Georg: Reflexion - Meditation 
- Gebet. Ein philosophischer Versuch. 
Verlag Hans Driewer, Essen 1973. 99 
S., Brosch. DM 10,-. 
Das schmale Buch muß als ganzes verstan- 
den werden. Der Titel umreißt seine 
drei Schritte. Nach einer kurzen Zeit- 
analyse beschreibt Scherer die transzenden- 
tale Reflexion (stark an Fichte angelehnt) 
als transzendentale Erfahrung. Der Mensch 
findet sich vor als frei, weil absetzend von 
anderen. Selbstbewußtsein in dieser Tiefe 
ist ein Akt der Freiheit. •Das Ich konsti- 
tuiert sich selbst. Aber die Selbstkonstitu- 
tion ist selber wieder dadurch ermöglicht, 
daß andere den Menschen in sie hervor- 
rufen, wollen, daß er er selber sein soll, 
schlicht gesagt, ihn lieben" (21). Die Grund- 
abhängigkeit aber ist die des •Verwiesen- 
sein(s) auf den Sinn" (23). Die Einheit von 
Sinn und Sein heißt Gott (33). Deshalb ist 
transzendentale Erfahrung die •Erfahrung 
des Absoluten... gerade als eines Abwe- 
senden" (37). Und deshalb wird die trans- 
zendentale Erfahrung zur •Ekstase der 
Vernunft" (36). Meditation wird zunächst 
als •objektlose Meditation" umschrieben. 
Für Scherer ist sie (fast?) identisch mit 
•transzendentaler Erfahrung". •Allerdings 
muß beachtet werden, daß die an die 
ostasiatischen Traditionen anschließende 
Weise ... sich nicht in dem Hellbewußt- 
sein und in dieser Artikuliertheit vollzieht, 
wie die durch transzendentale Reflexion 
hindurchgegangene Selbsterfahrung" (43). 
Und deshalb führt Scherers Weg weiter in 
die •geschichtlich-eschatologisch bestimmte 
Glaubenserfahrung" (51). Im Gegensatz zu 
der •vom Neuplatonismus geprägten reli- 
giöse^) Tradition bis in die deutsche My- 
stik hinein", ebenso zur ostasiatischen Tra- 
dition, wird der Sinn nicht •in der Tiefe 
des eigenen Ich ... (mit) einer Abkehr von 
der Mannigfaltigkeit des Seienden in der 
Welt" gefunden (52), sondern im freien, 
eschatologischen Gott. 

Und deshalb steht über der ungegen- 
ständlichen Meditation die •Meditation als 
Totalitätserfahrung" (58). Und diese er- 
füllt sich im •Bittgebet" als Gestalt der 
Hoffnung. •Die Skepsis gegenüber dem 
Bittgebet macht den Menschen genau um 
die Dimension des Unendlichen und Abso- 
luten kleiner"   (79).  Im Horizont dieses 

eschatologischen Bittens an den persönli- 
chen Gott wagt Scherer auch die bescheide- 
ne Bitte um materielle Dinge zu verteidi- 
gen. 

Fragen an diesen knappen, aber impo- 
nierenden Entwurf einer christlichen Ge- 
betslehre aus dem Geist des Deutschen 
Idealismus gelten der Weiterdurchdrin- 
gung und nicht der Kritik. Ist die methodi- 
sche und terminologische Trennung von 
Meditation(transzendentaleErfahrung)und 
Gebet (Bitte an den personalen Gott) nicht 
eine Verarmung von beidem? Ist dieser 
Dualismus nicht genau der Grund, warum 
die Lehrmeister der objektlosen Meditation 
wie die Philosophen der transzendentalen 
Erfahrung - und auch einige katholische 
Professoren - immer mißtrauischer werden 
gegen den von Scherer stark betonten per- 
sonalen Gottesbegriff? Die andere Frage 
geht an das bewußte Hervorheben der so- 
zialen Verflechtung der transzendentalen 
Erfahrung, die in der Meditation ver- 
schwindet, um dann im Bittgebet wieder 
betont zu werden. Ist das ein Versehen? 
Oder eine bewußte methodische Blickver- 
engung, um Meditation zu beschreiben? 
Auf jeden Fall sollte der Leser das Ganze 
sehen. Andere Fragen gehen letztlich in 
die gleiche Richtung der Trennung •trans- 
zendentaler Erfahrung" (= Meditation) 
von der Beziehung zu Dingen-Personen- 
Gott. Eine schöne Gebetstheologie des Gei- 
stes findet sich, während Jesus (als Einheit 
von übergegenständlichem Grund und ge- 
genüberstehendem Menschen), der nach 
Paulus der entscheidende Sinn des Geistes 
ist (1 Kor 12, 3), fehlt; Sünde und Schuld 
werden nicht einmal berührt; die Frage 
nach Psychologie oder Metaphysik sollte 
ebenfalls bei einer Gebetsphilosophie aus 
transzendentaler Erfahrung nicht fehlen. 

Aber wie gesagt, das sind Fragen, die 
weiterführen, und keine Kritik, die rück- 
wärts geht. Jeder christliche Leser sollte 
Scherer dankbar sein, daß er aufgezeigt hat, 
daß die Übung der •objektlosen Medita- 
tion" (was auch immer mit dem Namen sei) 
ohne Reflexion in die Irre geht; daß sie oh- 
ne soziales Engagement Selbstbetrug ist; 
und daß sie ohne Einmünden in das Bitten 
an den personalen Gott sich vom Christ- 
lichen und vom Humanen abwendet. 

/. Sudbradt SJ 



Buchbesprechungen 320 

Keilbach, Wilhelm: Religiöses Erleben. 
Erhellungsversuche in Religionspsycho- 
logie, Parapsychologie und Psycho- 
pharmakologie. Verlag Ferdinand 
Schöningh, München-Paderborn-Wien. 
1973. 176 S., Kart. DM 15,-. 

Die im Zeitraum von 1959 bis 1973 ver- 
faßten 10 Aufsätze (mit einer biographisch 
durchzogenen Hinführung) werden von 
Seite zu Seite aktueller und spannender. 
Die langwierigen, subtilen, sich wiederho- 
lenden Ausführungen zur wissenschafts- 
theoretischen Stellung der empirischen 
Religionspsychologie (17-67) werden nicht 
nach jedermanns Geschmack sein. Die Ab- 
grenzung von tiefenpsychologischem und 
religiösem Erleben (68-87; Freud, Adler, 
Jung, Frankl) ist in seiner informatorischen 
Genauigkeit auch für den wertvoll, der die 
positiven Berührungsstellen stärker betont 
sehen möchte. Droge und religiöses Erlebnis 
(mit all den entsprechenden Nebenthemen) 
ist ein weiteres Thema. •Religiöses Erleben 
als pharmakologischen Effekt einer be- 
stimmten Droge betrachten ist etwas ganz 
anderes, als einen medizinisch und sittlich 
vertretbaren Drogenkonsum in die reli- 
giösen Übungen einbauen . . . (denn) 
.Transzendente Erfahrung' wird von den 
Drogen nicht eigentlich erzeugt, sondern 
bloß in ihrem Hervortreten und .Gestalt- 
annehmen' begünstigt oder auch gelenkt" 
(96). 

Die Diskussion mit H. Dumoulin über 
•Das Erleuditungserlebnis im Zen-Bud- 
dhismus" (138-154, auch 106 ff) ist ein 
Höhepunkt. Hier bewährt sich die anderswo 
vielleicht zu sauber durchgeführte Tren- 
nung von Theologie und Psychologie. Keil- 
bach wehrt sich gegen die vorschnelle Eti- 
kettierung von Buddhismus usw. als Reli- 
gion (142 ff) und sagt mit J. B. Lotz: •Reli- 
gion ist gleich Gottesverehrung, d. h. sie 
sieht Gott als Person ..." (144). Weiter als 
die statische hilft eine dynamische Betrach- 

tung, •daß sich das Phänomen des Buddhis- 
mus seiner Intention nach in den das Per- 
sonhafte einschließenden Begriff der Reli- 
gion einfügen läßt" (145). Auf dieser Basis 
stellt er dem Versuch, die Zen-Erfahrung 
des Satori als •natürliche Mystik" aufzu- 
fassen, Fragen. Richtig sei Dumoulins Pole- 
mik gegen die Grenzüberschreitung der 
Psychologen, die solche Erfahrung, weil 
psychologisch beschreibbar, ganz und gar 
für die Psychologie vereinnahmen. Aber ob 
man das Wesen der Mystik als •unmittel- 
bare^) Erfassen der geistigen Wirklich- 
keiten" bestimmen dürfe? Ob mit der Be- 
schreibung eines Erlebnisses als •seelische 
Berührung des absoluten Seins" auch die 
Tatsächlichkeit bewiesen ist (150 f), beson- 
ders wenn das •Erkenntnismoment" fehlt 
(153)? Ob die Paradoxie des Koan und 
anderes nicht doch •in die Richtung von 
Suggestionen und Halluzinationen wei- 
sen" (150)? Doch auch umgekehrt gehen 
die Fragen: Ob der Gegensatz •natürliche 
Mystik" und Gnadenmystik überhaupt zu 
Recht besteht und ob man wie Dumoulin 
argumentieren dürfe: •weil ... außerhalb 
des heiligen Bereichs der vertrauten Du- 
Ich-Gemeinschaft der Seele und ihres 
Schöpfers", deshalb nur •natürlich" (150)? 
Die vorsichtig angedeutete dynamische Lö- 
sung: •in Richtung auf" oder •offen für" 
scheint dem Phänomen eher angemessen zu 
sein. Dabei wäre aber die von Dumoulin 
wie von Lassalle oft wiederholte Erfah- 
rung zu berücksichtigen, daß das starke Er- 
lebnis der Zen-Erfahrung normalerweise 
ein Hindernis sei für die Weiterführung 
zum Gott der Offenbarung. 

Auch die letzte Gruppe der Fragen, 
Parapsychologie und Religion, dient der 
genauen Unterscheidung: •Die Religion 
selbst aber wird durch das Parapsychische 
weder begründet noch aufgehoben" (162). 
Hinzuweisen ist schließlich auf die reich 
verwertete Literatur, die die Aufsatz- 
sammlung noch wertvoller macht. 

/. Sudbrack SJ 




