
Engel sind Zeichen 

Eine Predigt 

Alfons Klein SJ, München 

Die Schriften des Alten und Neuen Bundes beweisen nicht die Existenz von 
Engeln, noch verteidigt sie ihre Wirklichkeit; Engel sind ganz selbstver- 
ständlich da. Und es wird berichtet, daß diese Wesen sich Menschen mitge- 
teilt haben und tiefen Einfluß auf sie ausübten. Heute dagegen haben viele 
Denk- und Glaubensschwierigkeiten, wenn sie über die Existenz und die 
Bedeutung von Engeln nachdenken. 

Die Vorstellung der Neuzeit liebt es, die Engel dem Bereich der Sage, 
der Märchen oder der kindlichen Phantasie zuzuordnen; man leugnet ihre 
Existenz, oder macht sie - wie Rainer Maria Rilke - zum Symbol psychi- 
scher und transpsychischer Erfahrungen. Dem steht, wie gesagt, der Glaube 
der Kirche gegenüber, gründend in der Schrift und in der gläubigen Tra- 
dition durch alle Jahrhunderte: daß Gott, wie wir im Glaubensbekenntnis 
sagen, nicht nur Sichtbares, sondern auch Unsichtbares geschaffen habe. 
Und dazu gehört nach Meinung der Kirche auch jene Welt mächtiger Gei- 
ster, personaler Wesen, die wir Engel nennen. Sie sollen schon vor Beginn 
der sichtbaren Schöpfung ins Leben gerufen worden sein; vielleicht gerade 
auch deshalb, weil zu ihren Wesens-Aufgaben der Bereich der Welt und 
des Menschen gehört. Diese großen Gestalten wurden in der Tendenz, sie 
unserer irdischen Vorstellungswelt anzupassen, oft verniedlicht und so ver- 
zeichnet, daß es verständlich ist, wenn viele damit nichts mehr anzufangen 
wissen. Deshalb sagte jemand: die Mißverständnisse sind auszuräumen, 
nicht aber die Engel. Wenn wir erst einmal wieder wissen, was mit dem 
Engel gemeint ist, dann können wir eher verstehen, daß sie eine Realität 
sind. Ein katholischer Exeget der Gegenwart meint dazu: •Es ist in der Tat 
so, daß man die Heilige Schrift radikal drangeben müßte und mit ihr die 
ganze Heilsgeschichte, wenn man der Engel ledig werden möchte". 

Das Neue Testament stellt das Christus-Ereignis, seine zentrale Bot- 
schaft in die Begleitung von Engeln. Der Engel steht in Beziehung zum 
Herrn, zu seiner Menschwerdung, zu seiner ewigen Herrschaft und zu sei- 
nem irdischen Dienst. Die Anfangs- (Lk, Mt) und die Schlußkapitel (Offb) 
berichten von Engeln, und dazwischen lesen wir mehr über sie, als eine 
engspurige Exegese wahrhaben will. Mißverständnisse halten an einem 
archaischen Weltbild fest. Man sah im Brausen des Sturmes, im Aufleuch- 
ten eines Blitzes geheimnisvolle Wesen am Werk. Wir wissen, es sind 



Alfons Klein 322 

Gesetzmäßigkeiten der Natur und keine Erscheinungen von Engeln; es sind 
Schrecksekunden unserer Psyche und keine dämonischen Wirkungen. Aber 
dennoch ruft die Schrift Natur-Erfahrungen auf, um an ihrer Bildhaftig- 
keit das tiefere Wesen der Engel aufleuchten zu machen. 

Michael im Kampf mit dem Drachen! Hier kann uns dämmern, daß das 
Bild des Engels Wirklichkeiten und Tiefen herausstellt, die jenseits unse- 
rer Vorstellungskraft liegen und die dennoch uns ganz personlich angehen. 
Die christliche Vergangenheit liebte die Darstellung des Michaelskampfes 
- nicht weil irgendwo und irgendwann irgend etwas geschah, sondern weil 
es uns angeht, uns ganz persönlich meint. 

Die Namen der Engel drücken nicht nur - nicht einmal zuerst - ein 
inneres Wesen aus, sondern ihre Sendung, ihren Auftrag, ihre Botschaft, 
die sie an jeden einzelnen Menschen haben. Der Name •Michael" bedeutet: 
•Wer ist wie Gott?" Seine Entscheidung ist auch unsere. Wir als Geschöpfe, 
als Menschen, müssen uns entscheiden durch unser Leben - ob wir uns selbst 
zum Gott, das ist zum Zentrum, machen wollen, zum autonomen Herrn 
unseres Lebens, oder ob wir unser Leben einordnen wollen in die Ord- 
nung eines anderen, auf Gott hin, ob wir es von Ihm empfangen und von 
Ihm unsere Vollendung als Geschenk erwarten und erbeten wollen. Diese 
Entscheidungs-Frage geht durch die ganze Menschheit, und was wir so 
großspurig •Weltgeschichte" nennen, sieht in den Augen Gottes anders 
aus, heißt einfachhin Antwort auf die Michaelsfrage: Wer ist wie Gott? 
Der Hintergrund hinter allen Kriegen, hinter dem kleinen Streit in der 
Familie und hinter allem Frieden, hinter Betrug und hinter Liebe, all das, 
was sich im Grund unseres Herzens abspielt, bringt uns der Entscheidung 
dieses Michael näher - und damit seiner ganzen Existenz. Er ruft: Alles, 
was ich bin, habe ich empfangen; für mich gilt nur eines, mich mit all 
meinen Kräften - leidenschaftlich - darauf hinzurichten, daß der, der mir 
Leben gab und Größe und Fähigkeiten, daß er in mir sich realisieren kann, 
daß er zur Gestalt kommt in mir und daß ich nur in ihm mich finde. Darauf 
kommt es an. Wo wir die Dinge dieser Welt vergötzen oder egozentrisch 
uns selbst zum Mittelpunkt machen, steht ein Michael gegen uns; denn er 
sagt durch seine Existenz, durch sein Da- und Sosein: Du täuschst dich, du 
hängst mit deinem Leben an einer Lüge; alles wird dir wie Sand zwischen 
den Fingern zerrinnen; was du jetzt als Reichtum betrachtest, als Basis, auf 
der man leben kann, ist nur der Abgrund, in den Luzif er stürzt. 

Engel sind keine kleinen putzigen Putten, wie sie in der Kunst manch- 
mal dargestellt werden. Zu ihnen könnte ein Mensch noch sagen, das in- 
teressiert mich doch nicht, diese kleinen heidnischen Genien längst ver- 
gangener Zeiten, die man in unsere Kirchen gebracht hat. 



Engel sind Zeichen 323 

Die Ikonen der Ostkirche und alte christliche Kunst aber lassen etwas er- 
ahnen von der wahren Größe, die diesen Geistern zugeschrieben wird - 
diese weisen Gesichter, ungeheuer konzentriert in ihrem Ausdruck, gerade, 
rein, ganz angespannt, stets abrufbereit für den Dienst, den sie zu leisten 
haben, und ihn dann leidenschaftlich erfüllend. 

Engeln sind Aufgaben zugewiesen im Kosmos und für Völker, für Ge- 
schichtsepochen, wie der Seher von Patmos es beschreibt. Ich glaube, es ist 
ein Armutszeugnis, wenn wir Menschen das nicht existieren lassen wollen, 
was wir nicht im Experiment beliebig wiederholen und greifen können. 
Kann einer Liebe, menschliche Liebe, zum Experiment machen, nach Be- 
lieben wiederholen? Und gibt es sie deswegen nicht? Führt uns dieses Er- 
lebnis der Liebe nicht erst da hin, wo wir beginnen, Mensch zu sein und 
leben zu wollen? Es wäre lächerlich, wenn wir die Möglichkeiten Gottes 
in seinem Kosmos, in seiner Schöpfung begrenzten auf das, was in 
unser Denk- und Erfahrungs-Schema paßt. Wir müssen umgekehrt voran- 
gehen und uns öffnen für den größeren Horizont Gottes. Erst dann kann 
man ahnen, was es um Geschöpfe ist, die sich ganz in die Schwerkraft Got- 
tes hineinbegeben haben. Erst wenn wir gleichsam dezentralisiert sind aus 
unserem Egoismus heraus auf Gott hin, dürfen wir es wagen, über die Exi- 
stenz von Wesen nachzudenken, deren ganzes Dasein aus nichts als diesem 
•Sein-zu-Gott" besteht. Ein Michael ist sich nicht selbst Zentrum, wie Men- 
schen es leicht sind; er ist als ganze Existenz einer, der hinweist auf den, 
von dem er lebt und wovon die ganze Schöpfung einmal leben wird - wenn 
sie nicht zugrunde gehen soll an sich selbst. 

Er ist ein Zeichen: •Schau auf den Gott deines Lebens und ihm öffne dich 
in der Breite und Tiefe deines Seins!" 

Und so ist die Lehre von den Engeln eingeordnet in das eine große Er- 
eignis, um das alles in unserer Schöpfung kreist, nämlich in das Kommen 
Gottes in seine Schöpfung, in Jesus Christus. Er ist in Person und als die 
große Wende der Schöpfung dieses Offenstehen zu Gott. Engel realisie- 
ren, was Jesus ist, in die Gründe der Schöpfung hinein. 

Die Aufgabe, die sie haben, der sie leidenschaftlich sich öffnen, ist die- 
selbe, die auch wir haben: mitzutun an dem Plan Gottes bei der Neuschöp- 
fung der Welt: sich selbst, sein eigenes Leben anzubieten, auf daß andere 
daran teilhaben können an dem, was einen selig macht. Wenn wir den 
Namen Jesu Christi sagen, sprechen wir den Namen aus, in dem Gottes 
Plan möglich geworden und gelungen ist. Engel sind vielfältige Zeichen 
für diese eine Liebe Gottes, die nach Paulus so breit und so hoch und so weit 
und so tief ist wie der Kosmos. Liebe will nicht für sich genießen, will nicht 
egoistisch sich befriedigen; sie will geben, tauschen; das ist der Sinn der 
Schöpfung, aller Geschöpfe; und es ist die entscheidende Existenzfrage an 



Alfons Klein 324 

midi, ob ich jemand werde - durch mein Leben bis zum Tode -, der in sich 
verkrampft bleibt, der in allem nur sich sucht und sich verliert an Güter 
dieser Welt, oder ob er all das - die Dinge der Welt und sich selbst - über 
sich hinausführt dorthin, wo er selbst sein Fundament hat, er mit all seinen 
Fähigkeiten und mit der ihm anvertrauten Welt. 

Die Zielgerichtetheit der Engel sollte uns Anlaß werden zur Reflexion. 
Der Name Michael stellt die Frage: Wer ist wie Gott? Michael hat sich 
entschieden. Auch Engel sind Geschöpfe der freien Entscheidung wie wir; 
sie haben ein Angebot erhalten in ihrem Leben wie wir. Es kam darauf 
an, ob sie geblendet von der Größe reiner Geister, die über sich verfügen 
können, nein sagten; danke, ich brauche dich nicht mehr - wie wenn der 
Fluß zur Quelle sagen würde: töricht, ich brauche dich nicht mehr. - Oder 
ob sie sagten, ich bin ein Fluß, der, was er hat, aus der Quelle empfängt, und 
ich bin glücklich, daß ich in nichts anderem begründet bin, in nichts, was 
vergehen und was bedroht werden kann, nur in Gott; und ihm öffne ich 
mich. Der Engel hat sich entschieden. 

Engel sind Zeichen. Wir können sie nicht entziffern auf dem Seziertisch 
einer steril gewordenen Theologie; wir können sie nur lesen und verstehen 
mit dem Herzen, das unruhig ist zum gleichen Gott, zu dem die Engel sich 
entschieden haben. 

Auch wir stehen in einer Lebensentscheidung. In einem Engel ahnen wir 
die geballte Fülle einer Entscheidung, die in einem einzigen •Jetzt" ge- 
schieht - aber es ist das •Jetzt" einer ganzen Existenz. Unsere Entschei- 
dung dagegen vollzieht sich in der Zeit, durch den Lauf des Lebens, über 
Tage und Jahre hindurch, bis zur geeinten Summe der Entscheidungen, bis 
zu unserem Tod. 

Engel zu verstehen, heißt zuerst - und im Blick auf das Ganze - sich 
persönlich die Frage stellen: Wofür entscheide ich mich? Worin ist mein 
Leben begründet? Wovon beziehe ich in meinem Leben Hoffnung? Worauf 
setze ich alles? Endel sind Zeichen für das Jesus-Wort: Wo dein Schatz ist, 
da ist auch dein Herz. Fragen Sie mit mir: Wo ist mein Herz? Dann wissen 
Sie: Dort ist mein Schatz und dort ist mein Gott; denn Gott ist das, zu dem 
der Mensch •Amen" sagt, das heißt, worauf er sich im Letzten verläßt, an 
das er sich mit Leib und Seele hängt, wovon er Sicherheit, Sinnerfüllung 
und Geborgenheit erwartet. Gott spricht immer das erste Wort und das 
ganze Wort. Wir können nur antworten: Amen - Ja, so sei es. Fragen Sie 
sich, wovon erwarte ich Festigkeit und Halt? Dann wissen Sie, darauf 
baue ich, davon lebe ich letztlich, darin gründe ich meine Existenz. Der 
Gläubige weiß, daß er nur auf Gott aufbauen, von Ihm alles erwarten und 
sich Gott durch nichts ersetzen lassen kann. 



Engel sind Zeichen 3*5 

Die Wirklichkeit, die wir Menschen an die Stelle Gottes setzen, kann 
man auswechseln. Und dies meint nicht nur mein Einkommen, mein So- 
zialprestige, daß ich vor anderen groß dastehe und dafür alle Kräfte ein- 
setze. Es kann auch mein Kind sein; oder mein Partner, den ich so liebe, 
daß ich die Basis unserer beider Liebe vergesse. Nicht, daß Liebe nicht 
ganz und überschäumend sein soll. Aber die Liebe selbst ist ein Geschenk; 
wir können sie uns nicht geben; wir warten darauf, wir sind dankbar für 
sie! Wem eigentlich sind wir dankbar? Gerade Liebe in ihrer Totalität, in 
ihrem •stärker sein als der Tod", weiß insgeheim von dem, der stärker ist 
als der Tod und auf dem sie gründet. Liebe lebt ohne Ende, weil die Lie- 
benden sich dem geöffnet haben, der durch nichts zu ersetzen ist. Das meint 
die Frage Michaels: •Wer ist wie Gott?" 

Oder wie Theresia von Avila sagte: •Alles ist eitel, Gott allein genügt". 
Darin ist die stolze Würde eines Menschen ausgedrückt, der erfahren hat, 
mir genügt im Letzten nichts außer Gott; überall sonst werde ich mit Vor- 
läufigem abgespeist. 

Versuchen wir, über diese Fragen nachzudenken, und wundern wir uns 
nicht, daß gerade heute junge Menschen ihre Eltern oder uns nach dem 
Sinn ihres Lebens fragen, wofür sie alle ihre Kräfte im täglichen Bemühen 
einsetzen möchten; und wenn sie dann hören: Wohlstand, mehr Wohl- 
stand, mehr soziale Anerkennung, wenn sie Worte hören wie Leistung, 
Planung, Rentabilität und Erfolg; und wenn sie dann sagen, dafür möchte 
ich keine 50 Jahre alt werden, das ist mir zu wenig - dann sollte man das 
nicht leicht abtun. Und mag ihre Sprache sich in Protest oder in Anti-Kultur 
oder in Weltflucht ausdrücken, sie sprechen dennoch die gleiche Frage des 
Michael aus: •Wer ist wie Gott?" Sie spüren, ich brauche als Mensch mehr, 
ich brauche ein Ziel, für das es sich lohnt, sich leidenschaftlich einzusetzen, 
ich brauche eine größere Zukunft als die, die nur Wohlstand heißt und 
•sich mehr leisten können", und dann zu Hause sitzen in tödlicher Lange- 
weile und sich nichts mehr zu sagen haben. - Da wartet keine Zukunft, da 
ist sie jetzt schon gestorben. 

Die Engelgestalten sind es, die uns auf eine Zukunft weisen, die unend- 
lich viel mehr ist als das, was wir uns selbst aufbauen können. Verlieren 
wir uns nicht an uns selbst - rufen sie uns zu, und es wäre gut, sie zum An- 
laß zu nehmen, um nachzudenken, woran wir uns wirklich verlieren und 
woran wir uns einzig verlieren dürfen: Wer ist mein Gott? Worin gründe 
ich mein Leben? 

Der Kreis schließt sich. Über Engel nachsinnen kann nur der, den die eine 
Frage aus seiner verschlossenen Existenz heraustreibt: Wer ist wie Gott? 
Über Engel nachsinnen kann nur der, der von Gott ergriffen ist. Engel aber 



Alfons Klein 326 

sind ganz und gar von Gott ergriffen. Als Zeichen dafür stellt sie uns die 
Schrift vor Augen. 

Ist uns Gott zu klein geworden, ist er zu sehr aus dem Zentrum unserer 
Existenz gerückt, daß wir ihm nicht mehr die Möglichkeit des Kosmos von 
Engeln geben? Aber stellen wir die Frage lieber umgekehrt und dringlicher 
für unser eigenes Dasein: Hören wir darauf, was Engel uns zu sagen ha- 
ben? Wächst in uns die Begeisterung, wie sie, immer mehr, alle unsere 
Kräfte dafür einsetzen, uns ganz frei machen für das, was allein lebens- 
wert ist? In lauterer Absicht, ohne auf zwei Schultern zu tragen, kompro- 
mißlos dorthin zu gehen, wo wir das Ziel unseres Lebens erkennen? Sich 
dafür frei zu machen, daraufhin zu leben, das ist letzter Sinn menschlicher 
Existenz, und dieser Sinn gibt allem anderen erst Bedeutung, daß wir uns 
für es einsetzen. 

Bitten wir Gott und seine Engel, daß wir die Geister unterscheiden ler- 
nen, die unsere Welt und unser persönliches Leben bewegen, daß wir er- 
griffen werden von der Frage nach dem, das uns ausfüllt, dem wir unser 
Leben anvertrauen können. Bitten wir, daß wir den Trug durchschauen 
lernen, wo unser Leben auf etwas baut oder wo man uns etwas anbietet, 
was im Grunde wie der Sand der Lebensuhr zwischen den Fingern verrinnt 
im Angesicht der Wirklichkeit. 

Bitten wir, daß wir verstehen lernen, wo das Leben in christlicher Tiefe 
erst beginnt, wie die sterbende Dona Proesa in Claudels •Seidenem Schuh" 
sagt: •Jetzt lasse ich endlich alles hinter mir, was mich gehindert hat, anzu- 
fangen". Darauf möchte ich bauen können, wenn ich frage, woraufhin lebe 
ich. Und gerade deshalb fange ich an, wirklich an, ganz, mit all meinen 
Kräften Mensch zu sein und zu leben, erfüllt von Gott. 

Bitten wir, daß wir nicht dem Trug verfallen, zu meinen, ich genüge mir 
selbst, als Zentrum; bitten wir, daß wir die Welt durchschauen können auf 
ihren letzten Grund hin, der Gott heißt, und daß wir sie daraufhin öffnen 
können. 
Engel sind in ihrem Wesen dieses erfüllte, kompromißlose Ausgespannt- 
sein auf Gott. 
Engel sind Durchblicke auf diesen Gott. 
Engel sind Zeichen! 




