Engel sind Zeichen
Eine Predigt

Alfons Klein SJ, Miinchen

Die Schriften des Alten und Neuen Bundes beweisen nicht die Existenz von
Engeln, noch verteidigt sie ihre Wirklichkeit; Engel sind ganz selbstver-
standlich da. Und es wird berichtet, dafl diese Wesen sich Menschen mitge-
teilt haben und tiefen Einfluf} auf sie ausiibten. Heute dagegen haben viele
Denk- und Glaubensschwierigkeiten, wenn sie liber die Existenz und die
Bedeutung von Engeln nachdenken.

Die Vorstellung der Neuzeit liebt es, die Engel dem Bereich der Sage,
der Mérchen oder der kindlichen Phantasie zuzuordnen; man leugnet ihre
Existenz, oder macht sie — wie Rainer Maria Rilke — zum Symbol psychi-
scher und transpsychischer Erfahrungen. Dem steht, wie gesagt, der Glaube
der Kirche gegeniiber, griindend in der Schrift und in der glaubigen Tra-
dition durch alle Jahrhunderte: dafl Gott, wie wir im Glaubensbekenntnis
sagen, nicht nur Sichtbares, sondern auch Unsichtbares geschaffen habe.
Und dazu gehort nach Meinung der Kirche auch jene Welt machtiger Gei-
ster, personaler Wesen, die wir Engel nennen. Sie sollen schon vor Beginn
der sichtbaren Schépfung ins Leben gerufen worden sein; vielleicht gerade
auch deshalb, weil zu ihren Wesens-Aufgaben der Bereich der Welt und
des Menschen gehort. Diese groflen Gestalten wurden in der Tendenz, sie
unserer irdischen Vorstellungswelt anzupassen, oft verniedlicht und so ver-
zeichnet, daf es verstindlich ist, wenn viele damit nichts mehr anzufangen
wissen. Deshalb sagte jemand: die Mifiverstandnisse sind auszurdumen,
nicht aber die Engel. Wenn wir erst einmal wieder wissen, was mit dem
Engel gemeint ist, dann kénnen wir eher verstehen, daf§ sie eine Realitit
sind. Ein katholischer Exeget der Gegenwart meint dazu: ,Es ist in der Tat
so, dafl man die Heilige Schrift radikal drangeben miifite und mit ihr die
ganze Heilsgeschichte, wenn man der Engel ledig werden mdchte“.

Das Neue Testament stellt das Christus-Ereignis, seine zentrale Bot-
schaft in die Begleitung von Engeln. Der Engel steht in Beziehung zum
Herrn, zu seiner Menschwerdung, zu seiner ewigen Herrschaft und zu sei-
nem irdischen Dienst. Die Anfangs- (Lk, Mt) und die Schluflkapitel (Offb)
berichten von Engeln, und dazwischen lesen wir mehr tber sie, als eine
engspurige Exegese wahrhaben will. Miflverstindnisse halten an einem
archaischen Weltbild fest. Man sah im Brausen des Sturmes, im Aufleuch-
ten eines Blitzes geheimnisvolle Wesen am Werk. Wir wissen, es sind



Alfons Klein 322

Gesetzmifligkeiten der Natur und keine Erscheinungen von Engeln; es sind
Schrecksekunden unserer Psyche und keine ddmonischen Wirkungen. Aber
dennoch ruft die Schrift Natur-Erfahrungen auf, um an ihrer Bildhaftig-

keit das tiefere Wesen der Engel aufleuchten zu machen.

Michael im Kampf mit dem Drachen! Hier kann uns dimmern, daf§ das
Bild des Engels Wirklichkeiten und Tiefen herausstellt, die jenseits unse-
rer Vorstellungskraft liegen und die dennoch uns ganz personlich angehen.
Die christliche Vergangenheit liebte die Darstellung des Michaelskampfes
— nicht weil irgendwo und irgendwann irgend etwas geschah, sondern weil
es uns angeht, uns ganz personlich meint.

Die Namen der Engel driicken nicht nur — nicht einmal zuerst — ein
inneres Wesen aus, sondern ihre Sendung, ihren Auftrag, ihre Botschaft,
die sie an jeden einzelnen Menschen haben. Der Name ,Michael“ bedeutet:
» Wer ist wie Gott?“ Seine Entscheidung ist auch unsere. Wir als Geschapfe,
als Menschen, miissen uns entscheiden durch unser Leben — ob wir uns selbst
zum Gott, das ist zum Zentrum, machen wollen, zum autonomen Herrn
unseres Lebens, oder ob wir unser Leben einordnen wollen in die Ord-
nung eines anderen, auf Gott hin, ob wir es von Thm empfangen und von
Thm unsere Vollendung als Geschenk erwarten und erbeten wollen. Diese
Entscheidungs-Frage geht durch die ganze Menschheit, und was wir so
groflspurig , Weltgeschichte“ nennen, sieht in den Augen Gottes anders
aus, heifit einfachhin Antwort auf die Michaelsfrage: Wer ist wie Gott?
Der Hintergrund hinter allen Kriegen, hinter dem kleinen Streit in der
Familie und hinter allem Frieden, hinter Betrug und hinter Liebe, all das,
was sich im Grund unseres Herzens abspielt, bringt uns der Entscheidung
dieses Michael ndher — und damit seiner ganzen Existenz. Er ruft: Alles,
was ich bin, habe ich empfangen; fiir mich gilt nur eines, mich mit all
meinen Kréiften — leidenschaftlich - darauf hinzurichten, dafl der, der mir
Leben gab und Gréfle und Fahigkeiten, dafl er in mir sich realisieren kann,
daf} er zur Gestalt kommt in mir und daf} ich nur in ihm mich finde. Darauf
kommt es an. Wo wir die Dinge dieser Welt vergotzen oder egozentrisch
uns selbst zum Mittelpunkt machen, steht ein Michael gegen uns; denn er
sagt durch seine Existenz, durch sein Da- und Sosein: Du tauschst dich, du
hangst mit deinem Leben an einer Liige; alles wird dir wie Sand zwischen
den Fingern zerrinnen; was du jetzt als Reichtum betrachtest, als Basis, auf
der man leben kann, ist nur der Abgrund, in den Luzifer stiirzt.

. Engel sind keine kleinen putzigen Putten, wie sie in der Kunst manch-
mal dargestellt werden. Zu ihnen konnte ein Mensch noch sagen, das in-
teressiert mich doch nicht, diese kleinen heidnischen Genien lingst ver-
gangener Zeiten, die man in unsere Kirchen gebracht hat.



Engel sind Zeichen 323

Die Ikonen der Ostkirche und alte christliche Kunst aber lassen etwas er-
ahnen von der wahren Grofle, die diesen Geistern zugeschrieben wird —
diese weisen Gesichter, ungeheuer konzentriert in ihrem Ausdruck, gerade,
rein, ganz angespannt, stets abrufbereit fiir den Dienst, den sie zu leisten
haben, und ihn dann leidenschaftlich erfiillend.

Engeln sind Aufgaben zugewiesen im Kosmos und fiir Vélker, firr Ge-
schichtsepochen, wie der Seher von Patmos es beschreibt. Ich glaube, es ist
ein Armutszeugnis, wenn wir Menschen das nicht existieren lassen wollen,
was wir nicht im Experiment beliebig wiederholen und greifen konnen.
Kann einer Liebe, menschliche Liebe, zum Experiment machen, nach Be-
lieben wiederholen? Und gibt es sie deswegen nicht? Fithrt uns dieses Er-
lebnis der Liebe nicht erst da hin, wo wir beginnen, Mensch zu sein und
leben zu wollen? Es wire lacherlich, wenn wir die Moglichkeiten Gottes
in seinem Kosmos, in seiner Schépfung begrenzten auf das, was in
unser Denk- und Erfahrungs-Schema pafit. Wir miissen umgekehrt voran-
gehen und uns 6ffnen fiir den grofleren Horizont Gottes. Erst dann kann
man ahnen, was es um Geschopfe ist, die sich ganz in die Schwerkraft Got-
tes hineinbegeben haben. Erst wenn wir gleichsam dezentralisiert sind aus
unserem Egoismus heraus auf Gott hin, diirfen wir es wagen, tiber die Exi-
stenz von Wesen nachzudenken, deren ganzes Dasein aus nichts als diesem
~Sein-zu-Gott“ besteht. Ein Michael ist sich nicht selbst Zentrum, wie Men-
schen es leicht sind; er ist als ganze Existenz einer, der hinweist auf den,
von dem er lebt und wovon die ganze Schépfung einmal leben wird — wenn
sie nicht zugrunde gehen soll an sich selbst.

Erist ein Zeichen: ,Schau auf den Gott deines Lebens und ihm 6ffne dich
in der Breite und Tiefe deines Seins!“

Und so ist die Lehre von den Engeln eingeordnet in das eine grofle Er-
eignis, um das alles in unserer Schopfung kreist, nimlich in das Kommen
Gottes in seine Schopfung, in Jesus Christus. Er ist in Person und als die
grofle Wende der Schopfung dieses Offenstehen zu Gott. Engel realisie-
ren, was Jesus ist, in die Griinde der Schépfung hinein.

Die Aufgabe, die sie haben, der sie leidenschaftlich sich 6ffnen, ist die-
selbe, die auch wir haben: mitzutun an dem Plan Gottes bei der Neuschop-
fung der Welt: sich selbst, sein eigenes Leben anzubieten, auf dafl andere
daran teilhaben kénnen an dem, was einen selig macht. Wenn wir den
Namen Jesu Christi sagen, sprechen wir den Namen aus, in dem Gottes
Plan moglich geworden und gelungen ist. Engel sind vielfiltige Zeichen
fiir diese eine Liebe Gottes, die nach Paulus so breit und so hoch und so weit
und so tief ist wie der Kosmos. Liebe will nicht fir sich genieflen, will nicht
egoistisch sich befriedigen; sie will geben, tauschen; das ist der Sinn der
Schopfung, aller Geschdopfe; und es ist die entscheidende Existenzfrage an



Alfons Klein 324

mich, ob ich jemand werde — durch mein Leben bis zam Tode —, der in sich
verkrampft bleibt, der in allem nur sich sucht und sich verliert an Giiter
dieser Welt, oder ob er all das — die Dinge der Welt und sich selbst — iiber
sich hinausfithrt dorthin, wo er selbst sein Fundament hat, er mit all seinen
Fahigkeiten und mit der ihm anvertrauten Welt.

Die Zielgerichtetheit der Engel sollte uns Anlafl werden zur Reflexion.
Der Name Michael stellt die Frage: Wer ist wie Gott? Michael hat sich
entschieden. Auch Engel sind Geschépfe der freien Entscheidung wie wir;
sie haben ein Angebot erhalten in ihrem Leben wie wir. Es kam darauf
an, ob sie geblendet von der Grofle reiner Geister, die tiber sich verfiigen
konnen, nein sagten; danke, ich brauche dich nicht mehr — wie wenn der
FluB zur Quelle sagen wiirde: toricht, ich brauche dich nicht mehr. — Oder
ob sie sagten, ich bin ein Fluf}, der, was er hat, aus der Quelle empféngt, und
ich bin gliicklich, dafl ich in nichts anderem begriindet bin, in nichts, was
vergehen und was bedroht werden kann, nur in Gott; und ihm 6ffne ich
mich. Der Engel hat sich entschieden.

Engel sind Zeichen. Wir konnen sie nicht entziffern auf dem Seziertisch
einer steril gewordenen Theologie; wir konnen sie nur lesen und verstehen
mit dem Herzen, das unruhig ist zum gleichen Gott, zu dem die Engel sich
entschieden haben.

Auch wir stehen in einer Lebensentscheidung. In einem Engel ahnen wir
die geballte Fiille einer Entscheidung, die in einem einzigen , Jetzt“ ge-
schieht — aber es ist das , Jetzt“ einer ganzen Existenz. Unsere Entschei-
dung dagegen vollzieht sich in der Zeit, durch den Lauf des Lebens, iiber
Tage und Jahre hindurch, bis zur geeinten Summe der Entscheidungen, bis
zu unserem Tod.

Engel zu verstehen, heifit zuerst — und im Blick auf das Ganze — sich
personlich die Frage stellen: Wofiir entscheide ich mich? Worin ist mein
Leben begriindet? Wovon beziehe ich in meinem Leben Hoffnung? Worauf
setze ich alles? Endel sind Zeichen fiir das Jesus-Wort: Wo dein Schatz ist,
da ist auch dein Herz. Fragen Sie mit mir: Wo ist mein Herz? Dann wissen
Sie: Dort ist mein Schatz und dort ist mein Gott; denn Gott ist das, zu dem
der Mensch ,Amen*® sagt, das heifit, worauf er sich im Letzten verlafit, an
das er sich mit Leib und Seele hingt, wovon er Sicherheit, Sinnerfiillung
und Geborgenheit erwartet. Gott spricht immer das erste Wort und das
ganze Wort. Wir kénnen nur antworten: Amen ~ Ja, so sei es. Fragen Sie
sich, wovon erwarte ich Festigkeit und Halt? Dann wissen Sie, darauf
baue ich, davon lebe ich letztlich, darin griinde ich meine Existenz. Der
Glaubige weif}, daf er nur auf Gott aufbauen, von Ihm alles erwarten und
sich Gott durch nichts ersetzen lassen kann.



Engel sind Zeichen 325

Die Wirklichkeit, die wir Menschen an die Stelle Gottes setzen, kann
man auswechseln. Und dies meint nicht nur mein Einkommen, mein So-
zialprestige, daf ich vor anderen grof dastehe und dafiir alle Krafte ein-
setze. Fs kann auch mein Kind sein; oder mein Partner, den ich so liebe,
daB ich die Basis unserer beider Liebe vergesse. Nicht, da Liebe nicht
ganz und iiberschiumend sein soll. Aber die Liebe selbst ist ein Geschenk;
wir konnen sie uns nicht geben; wir warten darauf, wir sind dankbar fir
sic! Wem eigentlich sind wir dankbar? Gerade Liebe in ihrer Totalitét, in
ihrem ,stirker sein als der Tod“, weif} insgeheim von dem, der starker ist
als der Tod und auf dem sie griindet. Liebe lebt ohne Ende, weil die Lie-
benden sich dem gedffnet haben, der durch nichts zu ersetzen ist. Das meint
die Frage Michaels: , Wer ist wie Gott?“

Oder wie Theresia von Avila sagte: ,Alles ist eitel, Gott allein geniigt®.
Darin ist die stolze Wiirde eines Menschen ausgedriickt, der erfahren hat,
mir geniigt im Letzten nichts aufler Gott; iiberall sonst werde ich mit Vor-
laufigem abgespeist.

Versuchen wir, iiber diese Fragen nachzudenken, und wundern wir uns
nicht, daR gerade heute junge Menschen ihre Eltern oder uns nach dem
Sinn ihres Lebens fragen, wofiir sie alle ihre Kréfte im téglichen Bemiihen
einsetzen mochten; und wenn sie dann héren: Wohlstand, mehr Wohl-
stand, mehkr soziale Anerkennung, wenn sie Worte héren wie Leistung,
Planung, Rentabilitit und Erfolg; und wenn sie dann sagen, dafiir mochte
ich keine 50 Jahre alt werden, das ist mir zu wenig — dann sollte man das
nicht leicht abtun. Und mag ihre Sprache sich in Protest oder in Anti-Kultur
oder in Weltflucht ausdriicken, sie sprechen dennoch die gleiche Frage des
Michael aus: , Wer ist wie Gott?“ Sie spiiren, ich brauche als Mensch mehr,
ich brauche ein Ziel, fiir das es sich lohnt, sich leidenschaftlich einzusetzen,
ich brauche eine grofere Zukunft als die, die nur Wohlstand heifit und
,sich mehr leisten kénnen“, und dann zu Hause sitzen in tédlicher Lange-
weile und sich nichts mehr zu sagen haben. — Da wartet keine Zukunft, da
ist sie jetzt schon gestorben.

Die Engelgestalten sind es, die uns auf eine Zukunft weisen, die unend-
lich viel mehr ist als das, was wir uns selbst aufbauen kénnen. Verlieren
wir uns nicht an uns selbst — rufen sie uns zu, und es wire gut, sie zum An-
laf zu nehmen, um nachzudenken, woran wir uns wirklich verlieren und

woran wir uns einzig verlieren diirfen: Wer ist mein Gott? Worin griinde
ich mein Leben?

Der Kreis schlieit sich. Uber Engel nachsinnen kann nur der, den die eine
Frage aus seiner verschlossenen Existenz heraustreibt: Wer ist wie Gott?
Uber Engel nachsinnen kann nur der, der von Gott ergriffen ist. Engel aber



Alfons Klein 326

sind ganz und gar von Gott ergriffen. Als Zeichen dafiir stellt sie uns die
Schrift vor Augen.

Ist uns Gott zu klein geworden, ist er zu sehr aus dem Zentrum unserer
Existenz geriickt, daf wir ihm nicht mehr die Méglichkeit des Kosmos von
Engeln geben? Aber stellen wir die Frage lieber umgekehrt und dringlicher
fiir unser eigenes Dasein: Horen wir darauf, was Engel uns zu sagen ha-
ben? Wichst in uns die Begeisterung, wie sie, immer mehr, alle unsere
Krifte dafiir einsetzen, uns ganz frei machen fiir das, was allein lebens-
wert ist? In lauterer Absicht, ohne auf zwei Schultern zu tragen, kompro-
mifllos dorthin zu gehen, wo wir das Ziel unseres Lebens erkennen? Sich
dafiir frei zu machen, daraufhin zu leben, das ist letzter Sinn menschlicher
Existenz, und dieser Sinn gibt allem anderen erst Bedeutung, dafl wir uns
fur es einsetzen.

Bitten wir Gott und seine Engel, daf wir die Geister unterscheiden ler-
nen, die unsere Welt und unser personliches Leben bewegen, dafl wir er-
griffen werden von der Frage nach dem, das uns ausfillt, dem wir unser
Leben anvertrauen kénnen. Bitten wir, dafl wir den Trug durchschauen
lernen, wo unser Leben auf etwas baut oder wo man uns etwas anbietet,
was im Grunde wie der Sand der Lebensuhr zwischen den Fingern verrinnt
im Angesicht der Wirklichkeit.

Bitten wir, dafl wir verstehen lernen, wo das Leben in christlicher Tiefe
erst beginnt, wie die sterbende Dona Proesa in Claudels ,Seidenem Schuh®
sagt: , Jetzt lasse ich endlich alles hinter mir, was mich gehindert hat, anzu-
fangen“. Darauf mochte ich bauen konnen, wenn ich frage, woraufhin lebe
ich. Und gerade deshalb fange ich an, wirklich an, ganz, mit all meinen
Kriften Mensch zu sein und zu leben, erfiillt von Gott.

Bitten wir, dafl wir nicht dem Trug verfallen, zu meinen, ich geniige mir
selbst, als Zentrum; bitten wir, dafl wir die Welt durchschauen konnen auf
ihren letzten Grund hin, der Gott heifdt, und dafl wir sie daraufhin 6ffnen
kénnen.

Engel sind in ihrem Wesen dieses erfiillte, kompromiflose Ausgespannt-
sein auf Gott.

Engel sind Durchblicke auf diesen Gott.

Engel sind Zeichen!





