Uns vom GrdBten nicht eingegrenzt
und deshalb im Kleinsten ganz zu finden,
das ist gottlich

Zu Holderlins ,Hyperion“ und ignatianischer Gesinnung

Albert Keller SJ, Miinchen

Voriiberlegung

Beim Betrachten der michtigen Gestalten — keinen Randfiguren —, mit
denen Michelangelo seine Deckenfresken in der Sixtinischen Kapelle um-
rahmt, fillt auf, daf er jeweils abwechselnd einen Propheten und eine
Sibylle plaziert hat. Die Aufnahme dieser weissagenden Frauen des
Heidentums in den Kreis der Propheten konnte typisch fiir den Geist der
Renaissance erscheinen; aber bereits das frithe Christentum sammelte
»Oracula Sibyllina“, wie es auch die Erwartung der Geburt eines gottlichen
Knaben, die bei Vergil den Beginn des Goldenen Zeitalters ankiindigen
soll, zugleich als Weissagung der Cumdischen Sibylle und als messianische
Prophetie verstanden hat.

Unserer Zeit, der doch der Begriff des ,anonymen Christen® entstammt,
ist diese Unbefangenheit verlorengegangen, mit der damals aus allen
Quellen geschopft wurde, wenn es galt, den christlichen Glauben zu schil-
dern und zu erliutern. Ibr erscheint es als auergewohnlich, ja als eine mit
Mifitranen zu verfolgende Grenziiberschreitung, wenn in Bereichen aufier-
halb von Theologie und Spiritualitit Aufschliisse fiir eine christliche Le-
bensauffassung gesucht werden. Daher bedarf auch das Vorhaben, mit Ge-
danken aus Friedrich Holderlins ,Hyperion“ zum Nachdenken diber igna-
tianische Gesinnung anzuregen, heute wohl zunichst, wenn nicht der Ent-
schuldigung, so doch einer Begriindung.

Sicher liegt bereits im Aufergewohnlichen selbst eine eigene Attraktivi-
tit, genug, um eine erste Aufmerksamkeit zu erregen; aber die hitte kaum
Dauer und rechtfertigt daher nicht die Wahl eines Holderlinschen Textes
zum Bedenken ignatianischer Spiritualitat. Ein giltigeres Motiv diirfte
indes schon darin liegen, daf} ein solches auferhalb des gewohnten geist-
lichen Rahmens stehendes Angebot uns als Modell zeigen konnte, ob wir
wach genug sind, auch dort auf spirituelle Anregung zu stoflen, wo uns
nicht bereits der fromme Kontext die Vermutung ins Gehirn treibt, wir
miifiten auf derartiges gefafit sein.



Albert Keller 328

Dieser Beweggrund scheint mir ignatianisch, also einer Besinnung dber
die Geisteshaltung des Ignatius von Loyola angemessen; denn er ent-
spricht seiner Forderung, wir sollten Gott in allen Dingen zu finden wissen,
demnach wohl auch in einer Dichtung. Die Forderung griindet aber selbst,
wie bereits angedeutet, weiter zuriick in der Geschichte der christlichen
Geisteshaltung, etwa in der Lehre Thomas von Aquins, der verlangt, wir
mifiten ,absolute dicere®, ,schlechthin sagen, dafl alle Wahrheit von
Gott sei“ (de Ver. q. 1, a. 8, ¢, SchluB; vgl. S. th. I-11, q. 109, a. 1, ad 1)
und der sich dafirr auf den schénen Satz des hl. Ambrosius beruft (sed
contra, 1): ,Alles Wahre, von wem immer es behauptet wird, stammt vom
Heiligen Geist®; ein Satz, der auf seine Weise die schon bei den ersten
christlichen Apologeten, etwa bei Justin, dem Philosophen und Martyrer
aus der Mitte des zweiten Jahrhunderts, anzutreffende Uberzeugung
zusammenfafit, wonach sich Samen des gottlichen Logos, ,logoi spermati-
koi“, iiberall finden, besonders bei den Propheten und bei den groflen
griechischen Dichtern und Philosophen; in seiner Fiille sei dieser Logos
aber in Christus erschienen, der somit in sich die Schitze des Judentums
und Heidentums vereine. Aus dieser Sicht sind wir nicht nur berechtigt,
sondern gehalten, auf allen Boden, auch auf denen auflerhalb einer eng
christlichen Umzaunung, nach aufkeimender Saat des gottlichen Sdmanns
auszuschauen.

Der ,,Grabspruch des Loyola“

Wiewohl diese Voriberlegung bereits Nachdenkenswertes liefert, erklart
sie nicht, weshalb nun gerade der ,Hyperion“ — genauer einige wenige
Zitate daraus — herangezogen werden sollen, ignatianische Gesinnung zu
erhellen. Den Anstof) dazu bietet der sogenannte ,Grabspruch des Loyola®,
der auch in dem soeben erschienenen Taschenbuch ,, Jesuiten. Wohin steuert
der Orden?“ in der Ubersetzung von Hugo Rahner abgedruckt ist. Er wurde
im Jahre 1640 in einer Festschrift der Jesuiten aus Flandern zum hun-
dertjahrigen Bestehen der Gesellschaft Jesu veréffentlicht und lautet in
der genannten Ubersetzung:

»Sein Geist konnte nicht begrenzt werden vom Umfang des Erdkreises,
sein Leib liegt beschlossen in dieser demiitig engen Gruft. Wahntest Du,
Pompeius sei grof oder Caesar oder Alexander. Tu auf Deine Augen der
Wahrheit: gréfer als diese alle war Ignatius.

Nicht begrenzt werden vom Grofiten
und dennoch einbeschlossen sein vom Geringsten,
das ist gottlich.



Ignatianische Gesinnung und Holderlin 329

An Tugend der Grofite, in Demut der Geringste,

ward ihm die Weite der Welt zu eng,

und die enge romische Gruft ward heilig weit.

Grofler war sein Herz als der Raum dieser Erde,

und oft verlangte es ihn, die Grenzen von Welt und Zeit zu sprengen,
um die Werke seiner Gottesliebe zu entfalten.

Geringer als vom Geringsten dachte er von sich selbst,

und immer sehnte er sich nach einem verborgenen Winkel, der ge-
ringer wiére als ein gewohnliches Grab,

um dort seinen ladstigen Leib verscharren zu lassen.

Fiir den Geist der Himmel, Rom fiir den Leib .. .“

Wenn wir den barocken Uberschwang in Kauf nehmen und den wohl
unfreiwilligen Seitenhieb auf Rom als Winkel fiir den ldstigen Leib
ebenfalls, 1488t sich diese Grabschrift in einen Satz konzentrieren, der die
Geisteshaltung des Ignatius in einem zusammenfafit und erldutert, ndmlich
in die Aussage:

» vom Grofiten nicht begrenzt,
vom Kleinsten umfafit zu sein,
ist gottlich!“

Eben dieser Satz aber steht in der lateinischen Fassung: ,Non coerceri
maximo, contineri minimo, divinum est“ als Motto vor Hoélderlins ,Hype-
rion“*, soll also in dieser Dichtung auseinandergefaltet und beleuchtet
werden. Daher darf diese, scheint mir, herangezogen und so betrachtet
werden, daf sie diesen Spruch und Gber ihn die ignatianische Lebensein-
stellung kommentiert.

Zunichst noch zu dem Spruch im Ganzen: Wieso es gottlich ist, vom
Grofiten nicht eingeschrankt und doch im Kleinsten enthalten zu sein, mag
ein Bild nahebringen, das ebenfalls in der Geschichte christlicher Geistes-
haltung immer wieder auftaucht und das Gott mit einem Kreis vergleicht;
bei Voltaire in der prézisen Fassung: ,Gott ist ein Kreis, dessen Mittel-
punkt tiberall, dessen Umfang nirgends liegt!“; bei Teilhard de Chardin
als eine Art Stofigebet: ,Du wunderbarer Mittelpunkt! Du unermefllicher
Kreis! Gott . . .“; bei Nikolaus von Kues als Ergebnis spirituell-geometri-
scher Spekulation: , All das zeigt der unendliche Kreis, der ewig ist, ohne
Anfang und Ende, absolut einer, unteilbar und allumfassend. Da jener
Kreis von absoluter Grofie ist, ist es auch sein Durchmesser . . . Bei einem
unendlichen Durchmesser jedoch liegt der Mittelpunkt im Unendlichen.

* Zitiert wird Holderlin im folgenden jeweils mit Seitenangabe nach: A. Bieger (Hrsg.),
Héolderlins Werke in einem Band, Salzburg o. J. (1950).



Albert Keller 330

Der Mittelpunkt ist aber das Zentrum. Es ist also klar, dafl Zentrum,
Durchmesser und Umfang identisch sind. Aus solchen Uberlegungen
bezieht unsere Unwissenheit die Erkenntnis von der Unfaflbarkeit des
Grofiten, fur das das Kleinste keinen Gegensatz bedeutet und das den
Mittelpunkt zum Umfang hat (De docta ignorantia, Kap. 21).

Diese Bilder wollen - eben wie unser Grabspruch auf Gott angewandt
— besagen: Nichts fafit Gott, er ist der véllig Unfafibare, weder in Raume
noch in Gedanken einzufangen — und doch ist er allem innerlicher als es
sich selbst, wie Augustinus in den Confessiones betet: ,Du aber warst
mir innerlicher als mein eigenes Inneres!“ (I, 6, 11).

Am deutlichsten ist jedoch die Grabschrift, auf Gott bezogen, wohl bei
Gregor dem Groflen vorweggenommen, der in seinen den Propheten
Ezechiel kommentierenden Predigten von Gott sagt, er werde ,weder im
Grofien noch im Kleinsten eingeengt® (Ez 2, 2, 15), er sei zugleich ,tiefer
innen und weiter auflerhalb . . . innerlicher, indem er erfillt, duferlicher,
indem er umgibt — und so ist er innen, daf} er auflen ist; so umgibt er, dafl
er durchdringt . . .“ (Ez 2, 5, 11).

Dafl der Spruch also von Gott gilt, der iiber alle Himmel reicht und doch
in jedem Sandkorn und Grashalm und Photon beschlossen liegt, wie
Ignatius in der Exerzitienbetrachtung zur Erlangung der Liebe ausfiihrt,
dafl Gott ndmlich vom Grofiten nicht umgrenzt und doch im Kleinsten um-
fassend anwesend ist, sei allen folgenden Uberlegungen vorausgeschickt.

Auch die Anwendung des Mottos auf Ignatius selbst sei vorweggenom-
men. Fir ihn gab es in seinem Bemiihen auf Gott hin nie nur ,, maximum®,
»Grofites“, sondern stets ein ,magis“, ein je mehr und nicht eine Hochst-
leistung — und fiir ihn kam alles in Frage, ganz uneingeschrankt alles, fiir
den Dienst an Gott, alles auf dem ganzen Erdkreis, wie es im Fundament
der Exerzitien heiflt: Gesundheit ebenso wie Krankheit, Armut wie Reich-
tum — und doch konnte er, eben weil er so, vom Grofiten unbeschrinkt,
alles auf Gott hin zu verstehen und zu verindern bestrebt war, auch aufs
Kleinste sich konzentrieren, ganz von ihm gefafit, besorgt selbst um die
Runzeln auf der Nase, wie seine ,Regeln der Bescheidenheit* bezeugen,
die, wenn nicht immer im Wortlaut, so doch in und wegen dieser Geistes-
haltung exemplarisch fiir seine Jesuiten bleiben.

Das alles soll also im folgenden nicht mehr eigens in Erwigung gezogen
werden, sondern wir wollen uns dem Inhalt des Spruchs selbst zuwenden,
den Geist priifen, den er atmet, indem wir zunichst betrachten, was es
heifien soll, ,,non coerceri maximo*, vom Gréfiten nicht eingegrenzt zu wer-
den; ob das denn erstrebenswert oder auch nur erstrebbar sei und wie es sich
mit dem anderen Ideal vertrage, das im zweiten Halbsatz des Spruches
gefordert ist, ,contineri minimo“, sich im Kleinsten zusammenfassen zu



Ignatianische Gesinnung und Hélderlin 331

lassen. Dabei sollen kurze Zitate aus dem ,,Hyperion“, in dem Hélderlin
ja dieses Motto auf seine Weise auslegt, als Erlduterungshilfe unsere
Betrachtung leiten.

Nicht umgrenzt vom Grofiten

Es scheint uns durchaus fragwiirdig, wieso die Haltung der Uferlosigkeit,
die in der Maxime: ,Sich auch vom Grofiten nicht einschrinken lassen
doch empfohlen wird, so rithmlich sein soll, steht sie doch den Tugenden
des Sich-Bescheidens und der Zufriedenheit, die die Ruhe unseres Herzens
gewahren, anscheinend diametral entgegen.

Was Hoélderlin davon hilt, ergibt sich aus einem ersten Zitat, das lautet:
»Jal! Ja! es ist recht sehr leicht, gliicklich, ruhig zu sein mit seichtem Herzen
und eingeschrinktem Geiste® (469).

Mir scheint ndmlich, zu oft ist es ein Spiefbiirger, der sich ein christliches
Maintelchen umgehéngt hat, der deshalb Bescheidenheit predigt, weil er
seine Ruhe haben méchte und in Ruhe gelassen sein will. Seichtes Herz
und eingeschrankten Geist und das Sich-damit-Begniigen unter dem Titel
Zufriedenheit als Tugend auszugeben, wihrend sie doch ein Wurzellaster
darstellen, verridt die bourgeoise Mentalitit, die eher Geistlosigkeit
heiflen miifite oder Stumpfsinnigkeit; es liegt schon offen im Bedeutungs-
wandel, den das Wort Tugend selbst erleiden mufite, das heruntergekom-
men ist von Tiichtigkeit, ebenso heruntergekommen wie Bravheit, die
chemals tapfere Haltung, ja unbindigen Sinn bezeichnete. In viel weiterem
Kreis, als Marx es sich trdumen lief}, hat man Christentum zum Opium
degeneriert, seine Handlungsaufforderungen zur Sklavenmoral, einem
»Vorwand zum Winterschlaf“, wie Nietzsche sagt (Zur Genealogie der
Moral, 1).

Wir miifiten wohl, aufgeweckt oder sogar aufgeschreckt durch die For-
derung, sich auch vom Grofiten nicht beschrinken zu lassen, zuerst beden-
ken, wie sehr auch wir von dieser ordnungsliebenden Bequemlichkeit
befallen sind, die ihre Feuerléschmittel tiberall in Schaumgeriten mit
christlichem Aufdruck bereithdlt und darauf aus ist, alles zu dimpfen
und zu beschwichtigen, was irgendwo girt und an flammendem Geist sich
regt, als ob nie das Wort vom Himmelreich als Sauerteig, der Garung
bewirkt, gesprochen worden wire, nie der sehnsiichtige Wunsch nach Feuer,
das, auf die Erde geworfen, doch brennen mége, als ob nie die Warnung
zu horen gewesen sei: ,Loscht den Geist nicht aus!“. Wo man so die
Gesinnung Christi, die nichts hinnimmt und belafit, wie es ist, sondern die
alles neu macht, in einen Untertanensinn verfalscht, dem die Freiheit, zu
der wir befreit sind, nicht geheuer ist, und wo man die Uberzeugung, aus



Albert Keller 332

der alles geschehen mufl, damit es nicht Siinde ist, der Aufsissigkeit ver-
déachtigt, da ist es an der Zeit, die hier angepriesene Zufriedenheit als
Laster zu entlarven. Das gilt nicht nur fir die Selbstzufriedenheit der
Pharisder aller Abschattungen, die sich im Glanz ihrer Rechtschaffenheit
spiegeln, sondern auch fiir die vorgeblich fromme Haltung, die sich mit
der Welt und den Menschen zufriedengibt, wie sie nun einmal sind, und
sich zum Schlummerliedchen ,, Ja, ich bin zufrieden, geh’ es wie es will“ in
eine satte Behaglichkeit zu schaukeln vermag, eine Haltung, wie sie einem
vermeintlich Abgetoteten, der auch iiber die Wechsler im Tempel sich nicht
mehr aufzuregen geruht, sondern tber ihr Treiben nur nachsichtig lachelt,
wohl anstlinde. Diese aus Welt- und Menschenverachtung gendhrte Re-
signation versucht stets, sich ein ungestortes Dasein zu sichern; sie errichtet
sich in Illusionen, in Absonderlichkeiten oder distanzierenden Lebensfor-
men eine Einsiedelei — und sei es mitten in der Welt —, von der gilt: ,Kein
Hauch der aufgeregten Zeit drang je in diese Einsamkeit, und sie ist
dann vielleicht sogar noch stolz auf die Unberiihrtheit von den Noten
und der Hetze, die sonst die Menschen bedriangen. Dal Jesus mit einem
Strick auf ehrsame Kaufleute losging, die sich an die iiblichen Gebriuche
hielten, muf} dieser Gesinnung so peinlich sein, wie es ihr als mangelnde
Abtotung und Indifferenz erscheinen wird, dafl er iiber den toten Sohn
einer Witwe, ja iber die bedrohte Pracht der Mauern Jerusalems in
Tréinen ausbricht.

Wie aber - so ein erster Einwand — konnten wir denn ohne einen Ansatz
dieser Bescheidung und Zufriedenheit auskommen? Steht nicht der For-
derung, wir sollten unserem Geist nirgends Schranken vorzimmern, die
Gesinnung gegeniiber, die arm sein will, gerade auch in geistiger Ein-
stellung? Dazu ein zweites Zitat aus dem ,Hyperion® zum Nachdenken. Es
heifit: ,Und das ist’s, Lieber! Das macht uns arm bei allem Reichtum, daf}
wir nicht allein sein konnen, dafl die Liebe in uns, solange wir leben,
nicht erstirbt® (446). Der Bediirfnislose ist nicht arm. Es mag durchaus
fir ein friedliches Leben niitzlich sein, seine Bediirfnisse zuriickzuschrau-
ben; mit Armut, gerade auch der im Evangelium angezielten, ist das
keinesfalls gleichzuachten. Sie besteht — auch als soziale Armut — in der
Differenz zwischen unseren Bediirfnissen und deren Befriedigung. Ein
zufriedener Armer ist ein Widerspruch, eine idyllische Liige. Wenn einer
nur wirklich arm ist, hort es sich schon auf mit der Zufriedenheit, besten-
falls bleibt eine Dumpfheit iibrig, ein geistiges Sich-totstellen angesichts
einer iibermichtigen Not. Wer sich in einem aunch diirftigen Milieu behag-
lich fihlt, ist nicht arm; und wir machen uns etwas vor, wenn wir glauben,
in irgendeinem Sinn arm sein zu konnen und doch keine Entbehrung
empfinden zu missen. Das gilt tibrigens fir alle Ordensgeliibde. Wer



Ignatianische Gesinnung und Hélderlin 338

meint, es ginge dabei ohne Verzicht ab, hat sie erstens nicht begriffen und
ist zweitens entweder ungeeignet, sie als Gelibde abzulegen, weil er ein
Eunuche, ein Armling oder ein Untertan von Natur aus ist, oder er wird
seine Ersatzbefriedigungen irgendwann zu finden wissen.

Armut in jeder Form, die mehr ist als ein Nichthaben — denn der Stein
ist nicht arm, und er hat doch nichts —, hat also mit Liebe zu tun. Wer nicht
liebt, kann nicht arm sein, sowenig wie der nicht zum Sehen Bestimmte
blind — aber es ist das erbarmlichste Elend fiir den, der arm sein konnte
aus seiner Bestimmung, wenn er deshalb unfdhig zur Armut ist, weil er
nichts mehr liebt. Auf diesen Irrweg steuert eine gewisse buddhistische
Nirwana-Sehnsucht ebenso wie eine irrtiimlich als christlich ausgegebene
Abtotungslehre mit dem Ziel der Leidenschaftslosigkeit. Dieser geistige
Selbstmord kann aus einem Ubermaf} an erlebtem Elend als Ausflucht
gesucht werden — und darin liegt die grofite Gefahr der realen Armut, dafl
sie im Ubermaf} unfdhig machen kann, noch dieses Minimum an mensch-
lichem Erlebnis aufzubringen, das Armut empfinden lafit. Der Ausge-
brannte, der da iibrigbleibt, spiirt sein Elend nicht mehr, vermag die Armut
nicht mehr zu fassen und entbehrt folglich des letzten Antriebs, ihr zu
entgehen — erst eine menschliche Hilfe wird ihm seine Armut wieder
fiihlbar machen. Worin dieser aber durch duflerste Not schuldlos getrieben
wurde, dahinein begibt sich der Blasierte selbst, der seine Armut negiert,
sie nicht wahrhaben will, weil sie ihn als Abhédngigen kennzeichnet und
auf anderes verweist, wihrend er sich doch selbst sucht. Selig die Armen
im Geiste, denn sie lieben. Sie haben ihr Herz an etwas gehidngt, was sie
iibersteigt, deshalb sind sie arm. Wer aber sein Herz an nichts hingt, der
hat keines. Ihm gilt alles gleich, und das besagt, ihm gilt nichts mehr
etwas, alles ist gleichgiiltig. Ein solcher aber wire von sich aus unrettbar,
weil er kein Bediirfnis spiirt, sich retten zu lassen. Darin liegt ja die
Unlogik in Hauffs Marchen ,Das kalte Herz*, dafl der Kohlenmunkpeter
mit dem steinernen Herz doch noch spurt, dafl ihm etwas fehlt — und so nur
kann er wieder zu seinem Herzen kommen. Wer wirklich ein steinernes
Herz hdtte — und das Bild stammt ja nicht erst von Hauff, sondern aus
der Heiligen Schrift —, triige kein Verlangen nach etwas Besserem; eben
deshalb kidme er nie aus seiner Misere heraus, es sei denn, jemand
nahme ihm, ohne daf} er es recht wollte und kaum daf} er es merkte, sein
Herz von Stein und gébe ihm eines aus Fleisch. Von diesem Bild aus 1aft
sich erahnen, warum die Selbsterlosung des Menschen unmdglich ist.

Freilich, arm sein zu kénnen, also spiiren zu konnen, dafl man arm ist,
enthilt noch einmal eine Gefahr in sich; diese Empfindsamkeit kann uns
zum Knedht machen, weil wirklich gespilirte Armut Zwang ausiibt auf
uns, uns zwingen will, sie zu flichen — und die einzige sichere Flucht ist die



Albert Keller 334

in die Lieblosigkeit hinein. Weil wir die nicht antreten diirfen, bleibt uns
nur, die Armut auszuhalten. Daher ist es keine fromme Empfehlung — und
Christus formuliert es auch nicht so —, sondern eine unumgehbare Bedin-
gung, wenn er sagt: , Wer nicht allem entsagt, was er besitzt, kann mein
Jinger nicht sein“; denn, konnten wir nun hinzufiigen, wer nicht arm sein
kann, kann auch nicht lieben.

Dazu ein weiteres Zitat Holderlins, das noch eine andere Sicht auf die-
ses Bild bietet: ,Neide die Leidensfreien nicht“, sagt Hyperion, ,die Got-
zen von Holz, denen nichts mangelt, weil ihre Seele so arm ist, die nichts
fragen nach Regen und Sonnenschein, weil sie nichts haben, was der Pflege
bediirfte“ (469). Was hier Armut der Seele genannt wird, ist etwas anderes
als das bisher erdrterte, namlich eben nicht der Mangel, der empfunden
werden kann, sondern die Unfahigkeit selbst, zu empfinden. Das aber
macht offenbar, dafl es Erbirmlicheres gibt, als die Armut dessen, dem
etwas mangelt, nimlich die Armut dessen, dem nichts mangelt. Wer nichts
erstrebt, der entbehrt zwar nichts, aber er vermag auch nichts zu schitzen.
Der Reiche, der von innen satt ist, hat gar nichts, was immer er besitzen
mag.

Neide die Leidensfreien nicht? Wem Leid als hochstes Ubel gilt, mufl
doch wohl den Leidensfreien beneiden und, weil es wahr ist, daf Leiden-
schaft Leiden schafft, den leidenschaftslosen, den holzernen Gétzen als
Idealmenschen erstreben. Und steckt nicht dieser Gotze, diese tote Seele,
auch als verborgenes Ziel hinter so mancher christlich verbrimten Aufforde-
rung zur Abtétung, wie auch viel bombastisches Ausmalen von Héllenpeinen
darauf baut, dafl zugefiigtes Leid eben doch das héchste Ubel sei. Neide die
Leidensfreien nicht, die Empfindungslosen, denn es sind die Liebeleeren:
Und das Maf der Leidensfihigkeit wichst mit dem Maf der Liebe, nicht
nur das Mafi, Leiden auszuhalten, weil die Liebe alles trigt, sondern auch
das Maf, Leid zugefiigt zu erhalten, weil nur der Liebe, und sei es ihre
kiimmerlichste Form, etwas unter Schmerzen entrissen werden kann. Je
mehr einer liebt, um so mehr ist er dem Leiden ausgesetzt. (Das miifite etwa
eine Betrachtung des Leidens Jesu erwidgen.) Wer sein Herz an nichts
héngt, leidet nicht, aber er hat auch keines. Umgekehrt ist, wer nicht bereit
ist zu leiden, auch nicht bereit zu lieben — oder wieder mit den Worten des
Evangeliums gesagt: , Wer mein Jiinger sein will, der nehme sein Kreuz
auf sich”.

Und unkommentiert zum Abschlufl dieser Uberlegungen noch ein
Hyperionzitat: ,denke, daf es besser ist zu sterben, weil man lebte, als zu
leben, weil man nie gelebt“! (468 f).

Was hat das noch zu tun mit unserem Ausgangspunkt, dem ,non coer-
ceri maximo®, auch vom Groften unbegrenzt sein? Mir scheint, daf aus



Ignatianische Gesinnung und Hélderlin 835

den letzten Erwagungen deutlich geworden ist, dafl der Mensch kein Na-
turwesen ist, denn die Natur scheut aufs duflerste Armut und Leid; es ist
ja gerade das ihren Tendenzen stracks Zuwidergehende. Daher ist es ge-
fahrlich, die Natur und das Naturgeméfle als Maf fiir den Menschen
nehmen zu wollen — dann wire freilich das Erstgebot, sich in den vorge-
gebenen Schranken zu halten, und die Ursiinde ware die Hybris, das
Streben nach Auflergewéhnlichem, die aus griechisch-heidnischem Denken
heraus auch der christlichen Moral als abscheulich vorgestellt worden ist.
Fir uns gilt die Natur wie das Schicksal nur als Anstof}, mit dem wir uns
auseinanderzusetzen haben, nicht als Norm, der wir uns beugen miiiten.
Hyperion sagt dazu: ,Des Herzens Woge schdumte nicht so schon empor
und wiirde Geist, wenn nicht der alte stumme Fels, das Schicksal ihr ent-
gegenstiinde®. Aber sie wiirde auch nicht Geist, ware hinzuzufiigen, wenn
sie anpassungsbereit nur trage ihn umflésse. Nein, Natur ist uns Heraus-
forderung, nicht Mafl. Oder gélte ihr zuriikkehrender Kreislauf auch fiir
uns? Hyperion erwidert auf diese Frage: ,,Ich wollt’ es glauben, wenn eines
nicht in uns wire, das ungeheure Streben, alles zu sein, das, wie der Titan
des Atna, heraufziirnt aus den Tiefen unseres Wesens“ (448). Alles haben
zu wollen ist bereits eine Verkiimmerung ins Sekundéire und gar nicht
erfiilllbar, ohne dem Urwunsch Raum zu geben, alles sein zu wollen. Wir
kénnen ja nur in dem Maf etwas wahrhaft haben, als wir etwas sind. Man
schelte die Mafllosen nicht, weil sie keine Grenze kennen, sondern weil sie
nicht maflos genug sind. Du kannst in die Irre gehen, nicht aber in der
rechten Richtung zu weit. Wenn Du den Rachen nicht voll bekommen
kannst, zeigst Du Dich als Mensch — jedes Tier bekommt ihn voll. Selig die
Hunger haben nach mehr. Augustinus sagt es so: ,Ruhelos ist unser Herz,
solange es nicht in Gott Ruhe findet®, und der allein ist iiber alles Maf.

Unruhe also ist von uns gefordert; nicht die mickrige Herumhasterei
dessen, der keinen Boden unter die Fiifle bekommt, sondern die Unermiid-
lichkeit dessen, dem kein Platz gentigend weit ist, dal er sich zu Hause
darauf fithlen konnte. Dazu Hyperion: , Wir haben unsre Lust daran, uns
in die Nacht des Unbekannten, in die kalte Fremde irgendeiner anderen
Welt zu stiirzen, und, wir es moglich, wir verliefen der Sonne Gebiet und
stiirmten iiber des Irrsterns Grenzen hinaus. Ach! fiir des Menschen wilde
Brust ist keine Heimat moglich (447). Weltraumfahrt zeigt sich somit als
menschengemaf.

Nicht also geschaftlhuberische Emsigkeit, die sich als Fleif§ ausgibt, ist
verlangt. Sie gleicht jener Verniinftelei, von der Hyperion sagt, sie sei ,wie
ein Treiber, den der Herr des Hauses iiber die Knechte gesetzt hat; der
weifl sowenig als die Knechte, was aus all der unendlichen Arbeit werden
soll, und ruft nur: ,Tummelt euch’ und siehet es fast ungern, wenn es vor



Albert Keller 336

sich geht, denn am Ende hétt er ja nichts mehr zu treiben, und seine Rolle
wire gespielt* (509). Nein, nicht diese Geschaftigkeit um ihrer selbst wil-
len, nicht der Fleifl der Martha ohne den Sinn der Maria ist aufzubieten —
und dies wieder nicht deshalb, weil er etwa ausufernd zuviel brachte, son-
dern weil er zuwenig leistet. Fleiflig zu sein geniigt nicht, denn, spricht
Hyperion: ,Wie unvermégend ist doch der gutwilligste Fleiff des Men-
schen gegen die Allmacht der ungeteilten Begeisterung® (444). Nur bei uns
ist sie meist erstickt in nérgelndem Verstand, von dem Holderlins Spruch
gilt: , Aber aus blofem Verstand ist nie Verstindiges, aus blofler Vernunft
ist nie Verniinftiges gekommen® (509). Unvernunft, heilige Narrheit ist
daher Sehnsucht jeder grofien Liebe.

Wenn das einer als Aufforderung zur Vernunftlosigkeit verstiinde, hitte
er auch nicht begriffen, was Be-Geist-erung heifit: ibr Stammwort lautet
namlich Geist, und das gerade unterscheidet sie vom Rausch, dafl sie Ver-
nunft einschlieft. Nietzsche, der sich jung an Holderlin bildet und ihn
seinen Lieblingsdichter nennt, sieht die Gefahr dieser Verwechslung von
Begeisterung und Rausch und warnt vor den ,Menschen der erhabenen und
entziickten Augenblicke®, und er hilt , jene kleine edle Gemeinde von Un-
bandigen, Phantasten, Halbverriickten, von Genies, die sich nicht beherr-
schen kénnen und allen méglichen Genufl an sich erst dann haben, wenn
sie sich vollig verlieren®, fiir gefahrlicher als Verbrecher, bei denen es doch
»sehr oft noch einen Beweis von ausgezeichneter Selbstbeherrschung, Auf-
opferung und Klugheit“ gebe. Und in der Tat hat die Geschichte Fanatiker
in allen moglichen Gewéndern jeweils als verheerender erwiesen als die
simplen Verbrecher aus Ehrgeiz, Habgier oder sonstigen Leidenschaften.
Nietzsche beschlieft seine Betrachtung iiber den ,Glauben an den Rausch”
mit folgender Warnung: ,Zu alledem pflanzen jene Schwirmer mit allen
ibren Kriften den Glauben an den Rausch als den Glauben an das Leben
im Leben: einen furchtbaren Glauben! Wie die Wilden jetzt schneller durch
das ,Feuerwasser’ verdorben werden und zugrunde gehen, so ist die
Menschheit im ganzen und groflen langsam und griindlich durch die gei-
stigen Feuerwisser trunken machender Gefiithle und durch die, welche die
Begierde danach lebendig erhielten, verdorben worden: vielleicht geht sie
noch daran zugrunde“ (Morgenrate, 1. Buch, 50).

Gefafit im Kleinsten

Der Rausch unterscheidet sich von der Begeisterung gerade durch ein ,,non
contineri minimo®, und damit sind wir bei unserem zweiten zu bedenken-
den Halbsatz. Was da oft Begeisterung genannt wird und doch nur Rausch
ist, verfliegt im Alltag, 1aft sich im Gewdhnlichen nicht durchhalten, ist



Ignatianische Gesinnung und Hélderlin 337

eben vom Kleinsten nicht umfangen. Diese Art braucht die auflergewdhn-
lichen Umstinde, die Wunder, die den {iblichen Ablauf sprengen; die stau-
bige Wirklichkeit ist ihr zuwider und das Wunderbare dessen, was allent-
halben geschicht, entgeht ihren abgeniitzten Augen, mit denen sie das
Enorme sucht. Von ihr gilt der schwirmerische Ausruf des Hyperion: ,Oh,
ein Gott ist der Mensch, wenn er traumt, ein Bettler, wenn er nachdenkt,
und wenn die Begeisterung hin ist, steht er da wie ein mifiratener Sohn,
den der Vater aus dem Hause stief8, und betrachtet die armlichen Pfennige,
die ihm das Mitleid auf den Weg gab“ (440).

Es ist redlicher, ein nachdenklicher Bettler als ein trdumender Gott zu
sein, und schwieriger. Wer trdumte sich nicht leicht als ein Gott irgend-
eines Reviers und veriibelt es der Realitit, wenn sie ihn als Bettler erweist!
Die Grofimauligkeit der guten Vorsitze hat es nicht nur mit dem Traum
gemein, dafl sie den Schlummer gegen hereinbrechende Wirklichkeit
schiitzt, sie 148t uns auch nachher um so mehr als mifiratenen Sohn daste-
hen, wenn wir den ertrdumten Vorsitzen nicht gerecht zu werden vermo-
gen; und das Ergebnis dieser Frustration ist der Tod der Begeisterung in
altersmiide Resignation. Wie viele verbitterte Menschen hat wohl eine
Wirklichkeit produziert, die ihnen nur deshalb so erbarmlich grau er-
scheint, weil sie zuvor in ihren geheimen Rauschtrdumen sich ein goldenes
Zukunfisstitbchen ausgepinselt hatten, mit sich selbst als kleinem Gott dar-
in ,Oh, ein Gott ist der Mensch, wenn er traumt“ — 1afit uns ehrliche Bettler
sein und nachdenken, denn was der Teufel nicht Gber ein Zuwenig an Ein-
satzfreude erreichen kann, versucht er iber ein Zuviel an groflartigen
Vorsitzen: die mickrigen Geister und Kleingldubigen erwischt er auf die
erste Weise (die Exerzitanten der ersten Woche ignatianischer Exerzitien
sozusagen); bei den Fortgeschrittenen oder denen, die sich dafiir halten,
liefert die zweite Masche ein besseres Fangergebnis und lahmt jugend-
lichen oder frommen Eifer nachhaltig. , O hitt ich doch nie gehandelt! um
wie manche Hoffnung wire ich reicher!“ (438) ruft Hyperion aus. Und im
Verdadht, daR uns das Handeln gegeniiber dem Erhofften drmer machen
konnte, unterlassen es nicht wenige und ziehen die gerettete Hoffnung vor;
denn etwas tun heifit ein Risiko eingehen. Wir aber mochten Sicherheit. So
verschanzen wir uns hinter immer neuen Bedenken. ,Den Unbedenklichen,
die niemals zweifeln, begegnen die Bedenklichen, die niemals handeln®,
sagt Bert Brecht im ,Lob des Zweifels“. Der Mut, sich nicht stindig abzusi-
chern, hat mit der Armut im Geiste zu tun. Er ist uns mehr auf geistigem
Gebiet abgefordert als im Materiellen. ,,Contineri minimo*, sich auf das
Kleinste einlassen, nicht abwarten, bis sich groflartige Gelegenheiten ein-
stellen, die dann doch ausbleiben. Das ist gleich der Haltung, die auch im
Grofiten keine Schranken akzeptiert.



Albert Keller 338

Und diese Erkenntnis ist zum abschliefRenden Verstindnis des ,Grab-
spruchs fiir Ignatius“ vor allem festzuhalten. In den Vorarbeiten zum Hy-
perion im sogenannten Thalia-Fragment schreibt Holderlin: ,Der Mensch
moéchte gerne in allem und #ber allem sein, und die Sentenz in der Grab-
schrift des Loyola: Non coerceri maximo, contineri tamen a minimo kann
ebenso die alles begehrende, alles unterjochende gefdhrliche Seite des
Menschen als den hochsten und schonsten ihm erreichbaren Zustand be-
zeichnen“ (582). Mir ist aufgefallen, daf} er hier den Spruch anders zitiert,
als er dann dem Hyperion vorangestellt ist; hier steht ndmlich zusdtzlich
ein ,tamen“, ein ,dennoch®, ,contineri tamen a minimo“, wahrend die
Endfassung einfach , contineri minimo*“ heifit — und in diesem Unterschied
enthiillt sich auch die Differenz zwischen einem iblichen Verstdndnis
des zweiten Halbsatzes und dem richtigen, das ich anzudeuten versucht
habe. Nach dem iiblichen Mifiverstindnis nimmt nimlich der zweite Halb-
satz wieder einiges zuriick von dem, was im ersten zu kithn zugestanden
wurde; er zihmt ihn, bringt ihn wieder auf das spiefbiirgerlich-traditions-
christliche Mafl. Diese entschirfte Fassung konnte man etwa so wieder-
geben: Zwar darf selbst das Grofite nicht als zwidngende Grenze empfun-
den werden, jedoch muf man vom Kleinsten sich zusammenfassen lassen.
Sei nur immer auf Groflartiges aus, solange Du nur das Normale als Deine
Norm erkennst. Freiheit, aber mit Mafl. Und so wird die Einschrinkung
zum Korrektiv der Begeisterung — gebremster Schaum zum Ideal. Nur
nichts iibertreiben, heifit wieder die alles beherrschende Maxime.

In Wahrheit miafite aber der zweite Halbsatz nicht Korrektiv, sondern
Kriterium des ersten sein; nicht obwohl man auf Grenzenloses aus sein will,
soll man sich dennoch aufs Kleinste konzentrieren, sondern weil und inso-
fern wir keine Grenze uns vorgeben lassen, konnen wir im Geringsten auf-
gehen und umgekehrt: eben wer sich firs Kleinste ganz auszugeben ver-
mag, ist auch iiber das Grofite hinaus — oder mit dem Lukasevangelium
gesagt: Wer im Geringsten treu ist, ist es auch im Groflen, und wer im Ge-
ringsten unzuverlassig, auf den ist bei Groem ebensowenig Verlafl (16,
10). Nicht Dampfung, sondern Ausweis schrankenloser Begeisterung
miifite unser Einsatz in der Kleinlichkeit des alltaglichen Lebens sein, sonst
ist’s doch nur Rausch, ein ,Herr-Herr“-Sagen, dem nichts folgt.

Und auf der anderen Seite geniigt es nicht, wenn wir unsere alltaglichen
Erledigungen lustlos herunterhaspeln; nicht weil es daneben noch, als Aus-
gleich und Zusatz, auch Frommigkeitsiibungen zu erledigen gilt, als weitere
Berufsaufgabe sozusagen, sondern weil ohne Begeisterung nichts gut ge-
lingt, auch nichts Gewéhnliches. Deshalb verlangt Ignatius mit Recht far
den Gehorsam nicht nur, daf ausgefihrt wird, was aufgetragen ist, son-
dern, wie es in den Konstitutionen wortlich heiflt, dal ,wir mit grofler



Ignatianische Gesinnung und Hélderlin 339

Bereitschaft und geistlicher Freude und Beharrlichkeit alles tun, was uns
anfgetragen ist*. Und die Menschen, mit denen wir umgehen, erwarten von
uns, von Christen, ebenfalls mehr als eine berufliche Tiichtigkeit. Wenn
jeder nur pflichtgemaf — oder doch schon eigentlich hinter dem, was ver-
langt ist, zuriickbleibend ~ seine Aufgaben ohne Begeisterung mehr schlecht
als recht, mehr miirrisch folglich als mit Eifer ableistet, dann wird ein
langweilig-diisterer Haufen aus den Christen, vielleicht nicht vollig nutz-
los, aber ohne Zugkraft, eben schales Salz. Wenn wir ohne Begeisterung
sind, wen sollten wir begeistern?

Sehen wir also zu, dafl uns nicht der abgewandelte Vorwurf des Hype-
rion trifft, der eben jenen, die ~ wie er sagt ~ dumpf und harmonielos,
durch Fleil und Wissenschaft und selbst durch Religion nur barbarischer
geworden, sich ihrer Sklavenmiihe unterzichen, vorhalt: ,Handwerker
siehst du, aber keine Menschen, Denker, aber keine Menschen, Priester,
aber keine Menschen, Herrn und Knechte, Jungen und gesetzte Leute, aber
keine Menschen — ist das nicht wie ein Schlachtfeld, wo Hande und Arme
und alle Glieder zerstiickelt untereinander liegen, indessen das vergossene
Lebensblut im Sande zerrinnt?

Ein jeder treibt das Seine, wirst Du sagen, und ich sag es auch. Nur muf}
er es mit ganzer Seele treiben, mufl nicht jede Kraft in sich ersticken, wenn
sie nicht gerade sich zu seinem Titel pafit, muB nicht mit dieser kargen
Angst, buchstiblich heuchlerisch das, was er heifit, nur sein; mit Ernst, mit
Liebe muf er das sein, was er ist, so lebt ein Geist in seinem Tun® (574).

Mit Ernst und Liebe tun, was zu tun ist, eben auch das Kleinste, das hiefle
,contineri minimo*, sich ganz auch im Kleinsten engagieren, und nur so ist
Geist darin und Begeisterung und Grenzenlosigkeit, nur so bleibt es nicht
ein Traum, sich vom Groflten nicht einschrdnken zu lassen. Freilich, wer
auf seine Wirklichkeit sieht, wird das nicht erfillt finden, eher gleicht auch
in ihm manches dem Schlachtfeld, ,wo Hinde und Arme und alle Glieder
zerstiickelt untereinander liegen®, ohne Lebensblut.

Wir kennen aber das Bild nicht nur ans dem Hyperion, sondern besser
wohl noch aus Ezedhiel, der auf dem Talgrund die Menge verdorrter Ge-
beine erblickt und iiber sie den Spruch Jahwes ausruft: ,Siehe, ich lasse in
Euch Geist kommen, damit ihr lebendig werdet. Ich lege wieder Sehnen
an euch und lasse Fleisch festwachsen und tiberzieche Euch mit Haut, und
dann gebe ich Geist in Euch, daf} ihr lebt und erkennt, dafl ich Jahwe bin®.
Dieses Prophetenbild gilt gewifl nicht nur von Israel, sondern immer wie-
der von der Kirche, es gilt uns. Auch in unser diirres Gebein darf Gottes
Geist gerufen werden, damit es lebendig werde. ,Sende aus deinen Geist,
und alles wird neu geschaffen!® Und dann gilt, dafl der Geist weht, wo er
will, @iberall, nicht nur dort, wo die amtlich installierten Ventilatoren ro-



Albert Keller 340

tieren. Also auch nicht nur in den feierlich religiosen Momenten, sondern
zu jeder Zeit. An uns ist es, ihn zu horen. Den Geist zu finden in allen Din-
gen, da er spricht, wo immer Wahrheit ist, wie eingangs gesagt wurde.
Aber nicht jedes Rauschen und Geblase ist anderseits Wehen des Geistes.
~Prifet die Geister, ob sie von Gott sind“, ist ebenfalls Schriftwort und
Grundhaltung des ignatianischen Denkens.

Mir scheint, dafl wir bei Ignatius in der Tat die Verbindung von Begei-
sterung finden, die nichts ausldfit und nirgends genug hat, und von Niich-
ternheit, die ihn mit dem Wort ,Liebe“ etwa so sparsam umgehen 14ft,
das Abwigen der Griinde heranzieht, um ihr Grundanliegen, die Unter-
scheidung der Geister (wiederum: Geist, Begeisterung) zu verwirklichen.
Der Ignatius, der die Messe stundenlang ausdehnen konnte, dabei von
Tréanen tiberstromt, wandte darauf das Kriterium an, ob dieses Weinen das
Augenlicht gefdhrde und so den Dienst hindere, und schrinkte es dann
ein, in derselben Gesinnung, die ihn nicht um Liebe einfachhin, sondern
um lieberfiillte Ehrfurcht beten lief, einer Gesinnung, die Holderlin in der
metrischen Bearbeitung des Hyperion so besingt:

Grof! und unbezwinglich sei des Menschen Geist in seinen Forderungen
Er beuge nie sich der Naturgewalt,

Doch acht er auch der Hilfe, wenn sie schon von Sinnenlande kommt,
verkenne nicht, was edel ist im sterblichen Gewande. . . .

Wenn Deine Pflicht ein feurig Herz begleitet,

Verschmihe nicht den riistigen Geféhrten. . .

Denn du bedarfst der Starkung der Natur.

Dem Héchsten und dem Besten ringt unendlich
Die Liebe nach, und wandelt kithn und frei
Durch Flammen und durch Fluten ihre Bahn.
Sie wartet aber auch in frohlichem

Vertraun der Hilfe, die von aulen kommt,
Und iiberhebt sich ihrer Armut nicht“ (607 f).

Zuvor bereits hief es: ,Das volle Maf} . . ., woran des Menschen edler Geist
die Dinge mifit, ist grenzenlos und soll es sein und bleiben“; und: ,im
Kleinsten offenbart das Grofite sich“ (604 ).

Wenn ,Hybris“ heifit, gottlich sein zu wollen, auf Gott aus, unbegrenzt,
dann ist sie uns nicht untersagt, sondern von uns gefordert. Und da wir sie
nicht aufzubringen vermégen, nie, in unserer Beschrénktheit, dirfen wir
sie — denn das heift Erlosung — aus der Kraft (dem Geiste!) Christi hoffen.
So gibt der Grabspruch des Loyola uns Auftrag und Ziel an: Non coerceri
maximo, contineri minimo. Uns vom Grofiten nicht eingegrenzt und des-
halb im Kleinsten ganz zu finden, das ist gottlich.





