
Uns vom Größten nicht eingegrenzt 
und deshalb im Kleinsten ganz zu finden, 
das ist göttlich 

Zu Hölderlins •Hyperion" und ignatianischer Gesinnung 

Albert Keller SJ, München 

Vorüberlegung 

Beim Betrachten der mächtigen Gestalten - keinen Randfiguren -, mit 
denen Michelangelo seine Deckenfresken in der Sixtinischen Kapelle um- 
rahmt, fällt auf, daß er jeweils abwechselnd einen Propheten und eine 
Sibylle plaziert hat. Die Aufnahme dieser weissagenden Frauen des 
Heidentums in den Kreis der Propheten könnte typisch für den Geist der 
Renaissance erscheinen; aber bereits das frühe Christentum sammelte 
•Oracula Sibyllina", wie es auch die Erwartung der Geburt eines göttlichen 
Knaben, die bei Vergil den Beginn des Goldenen Zeitalters ankündigen 
soll, zugleich als Weissagung der Cumäischen Sibylle und als messianische 
Prophetie verstanden hat. 

Unserer Zeit, der doch der Begriff des •anonymen Christen" entstammt, 
ist diese Unbefangenheit verlorengegangen, mit der damals aus allen 
Quellen geschöpft wurde, wenn es galt, den christlichen Glauben zu schil- 
dern und zu erläutern. Ihr erscheint es als außergewöhnlich, ja als eine mit 
Mißtrauen zu verfolgende Grenzüberschreitung, wenn in Bereichen außer- 
halb von Theologie und Spiritualität Aufschlüsse für eine christliche Le- 
bensauffassung gesucht werden. Daher bedarf auch das Vorhaben, mit Ge- 
danken aus Friedrich Hölderlins •Hyperion" zum Nachdenken über igna- 
tianische Gesinnung anzuregen, heute wohl zunächst, wenn nicht der Ent- 
schuldigung, so doch einer Begründung. 

Sicher liegt bereits im Außergewöhnlichen selbst eine eigene Attraktivi- 
tät, genug, um eine erste Aufmerksamkeit zu erregen; aber die hätte kaum 
Dauer und rechtfertigt daher nicht die Wahl eines Hölderlinschen Textes 
zum Bedenken ignatianischer Spiritualität. Ein gültigeres Motiv dürfte 
indes schon darin liegen, daß ein solches außerhalb des gewohnten geist- 
lichen Rahmens stehendes Angebot uns als Modell zeigen könnte, ob wir 
wach genug sind, auch dort auf spirituelle Anregung zu stoßen, wo uns 
nicht bereits der fromme Kontext die Vermutung ins Gehirn treibt, wir 
müßten auf derartiges gefaßt sein. 



Albert Keller 328 

Dieser Beweggrund scheint mir ignatianisch, also einer Besinnung über 
die Geisteshaltung des Ignatius von Loyola angemessen; denn er ent- 
spricht seiner Forderung, wir sollten Gott in allen Dingen zu finden wissen, 
demnach wohl auch in einer Dichtung. Die Forderung gründet aber selbst, 
wie bereits angedeutet, weiter zurück in der Geschichte der christlichen 
Geisteshaltung, etwa in der Lehre Thomas von Aquins, der verlangt, wir 
müßten •absolute dicere", •schlechthin sagen, daß alle Wahrheit von 
Gott sei" (de Ver. q. 1, a. 8, c, Schluß; vgl. S. th. I•II, q. 109, a. 1, ad 1) 
und der sich dafür auf den schönen Satz des hl. Ambrosius beruft (sed 
contra, 1): •Alles Wahre, von wem immer es behauptet wird, stammt vom 
Heiligen Geist"; ein Satz, der auf seine Weise die schon bei den ersten 
christlichen Apologeten, etwa bei Justin, dem Philosophen und Märtyrer 
aus der Mitte des zweiten Jahrhunderts, anzutreffende Überzeugung 
zusammenfaßt, wonach sich Samen des göttlichen Logos, •logoi spermati- 
koi", überall finden, besonders bei den Propheten und bei den großen 
griechischen Dichtern und Philosophen; in seiner Fülle sei dieser Logos 
aber in Christus erschienen, der somit in sich die Schätze des Judentums 
und Heidentums vereine. Aus dieser Sicht sind wir nicht nur berechtigt, 
sondern gehalten, auf allen Böden, auch auf denen außerhalb einer eng 
christlichen Umzäunung, nach aufkeimender Saat des göttlichen Sämanns 
auszuschauen. 

Der •Grabspruch des Loyola" 

Wiewohl diese Vorüberlegung bereits Nachdenkenswertes liefert, erklärt 
sie nicht, weshalb nun gerade der •Hyperion" - genauer einige wenige 
Zitate daraus - herangezogen werden sollen, ignatianische Gesinnung zu 
erhellen. Den Anstoß dazu bietet der sogenannte •Grabspruch des Loyola", 
der auch in dem soeben erschienenen Taschenbuch •Jesuiten. Wohin steuert 
der Orden?" in der Übersetzung von Hugo Rahner abgedruckt ist. Er wurde 
im Jahre 1640 in einer Festschrift der Jesuiten aus Flandern zum hun- 
dertjährigen Bestehen der Gesellschaft Jesu veröffentlicht und lautet in 
der genannten Übersetzung: 

•Sein Geist konnte nicht begrenzt werden vom Umfang des Erdkreises, 
sein Leib liegt beschlossen in dieser demütig engen Gruft. Wähntest Du, 
Pompeius sei groß oder Caesar oder Alexander. Tu auf Deine Augen der 
Wahrheit: größer als diese alle war Ignatius. 

Nicht begrenzt werden vom Größten 
und dennoch einbeschlossen sein vom Geringsten, 
das ist göttlich. 



Ignatianische Gesinnung und Hölderlin 329 

An Tugend der Größte, in Demut der Geringste, 
ward ihm die Weite der Welt zu eng, 
und die enge römische Gruft ward heilig weit. 
Größer war sein Herz als der Raum dieser Erde, 
und oft verlangte es ihn, die Grenzen von Welt und Zeit zu sprengen, 
um die Werke seiner Gottesliebe zu entfalten. 
Geringer als vom Geringsten dachte er von sich selbst, 
und immer sehnte er sich nach einem verborgenen Winkel, der ge- 
ringer wäre als ein gewöhnliches Grab, 
um dort seinen lästigen Leib verscharren zu lassen. 
Für den Geist der Himmel, Rom für den Leib ..." 

Wenn wir den barocken Überschwang in Kauf nehmen und den wohl 
unfreiwilligen Seitenhieb auf Rom als Winkel für den lästigen Leib 
ebenfalls, läßt sich diese Grabschrift in einen Satz konzentrieren, der die 
Geisteshaltung des Ignatius in einem zusammenfaßt und erläutert, nämlich 
in die Aussage: 

•Vom Größten nicht begrenzt, 
vom Kleinsten umfaßt zu sein, 
ist göttlich!" 

Eben dieser Satz aber steht in der lateinischen Fassung: •Non coerceri 
maximo, contineri minimo, divinum est" als Motto vor Hölderlins •Hype- 
rion"*, soll also in dieser Dichtung auseinandergefaltet und beleuchtet 
werden. Daher darf diese, scheint mir, herangezogen und so betrachtet 
werden, daß sie diesen Spruch und über ihn die ignatianische Lebensein- 
stellung kommentiert. 

Zunächst noch zu dem Spruch im Ganzen: Wieso es göttlich ist, vom 
Größten nicht eingeschränkt und doch im Kleinsten enthalten zu sein, mag 
ein Bild nahebringen, das ebenfalls in der Geschichte christlicher Geistes- 
haltung immer wieder auftaucht und das Gott mit einem Kreis vergleicht; 
bei Voltaire in der präzisen Fassung: •Gott ist ein Kreis, dessen Mittel- 
punkt überall, dessen Umfang nirgends liegt!"; bei Teilhard de Chardin 
als eine Art Stoßgebet: •Du wunderbarer Mittelpunkt! Du unermeßlicher 
Kreis! Gott..."; bei Nikolaus von Kues als Ergebnis spirituell-geometri- 
scher Spekulation: •All das zeigt der unendliche Kreis, der ewig ist, ohne 
Anfang und Ende, absolut einer, unteilbar und allumfassend. Da jener 
Kreis von absoluter Größe ist, ist es auch sein Durchmesser ... Bei einem 
unendlichen Durchmesser jedoch liegt der Mittelpunkt im Unendlichen. 

* Zitiert wird Hölderlin im folgenden jeweils mit Seitenangabe nach: A. Bieger (Hrsg.), 
Hölderlins Werke in einem Band, Salzburg o. J. (1950). 



Albert Keller 330 

Der Mittelpunkt ist aber das Zentrum. Es ist also klar, daß Zentrum, 
Durchmesser und Umfang identisch sind. Aus solchen Überlegungen 
bezieht unsere Unwissenheit die Erkenntnis von der Unfaßbarkeit des 
Größten, für das das Kleinste keinen Gegensatz bedeutet und das den 
Mittelpunkt zum Umfang hat" (De docta ignorantia, Kap. 21). 

Diese Bilder wollen - eben wie unser Grabspruch auf Gott angewandt 
- besagen: Nichts faßt Gott, er ist der völlig Unfaßbare, weder in Räume 
noch in Gedanken einzufangen - und doch ist er allem innerlicher als es 
sich selbst, wie Augustinus in den Confessiones betet: •Du aber warst 
mir innerlicher als mein eigenes Inneres!" (III, 6, 11). 

Am deutlichsten ist jedoch die Grabschrift, auf Gott bezogen, wohl bei 
Gregor dem Großen vorweggenommen, der in seinen den Propheten 
Ezechiel kommentierenden Predigten von Gott sagt, er werde •weder im 
Großen noch im Kleinsten eingeengt" (Ez 2, 2, 15), er sei zugleich •tiefer 
innen und weiter außerhalb ... innerlicher, indem er erfüllt, äußerlicher, 
indem er umgibt - und so ist er innen, daß er außen ist; so umgibt er, daß 
er durchdringt..." (Ez 2, 5, 11). 

Daß der Spruch also von Gott gilt, der über alle Himmel reicht und doch 
in jedem Sandkorn und Grashalm und Photon beschlossen liegt, wie 
Ignatius in der Exerzitienbetrachtung zur Erlangung der Liebe ausführt, 
daß Gott nämlich vom Größten nicht umgrenzt und doch im Kleinsten um- 
fassend anwesend ist, sei allen folgenden Überlegungen vorausgeschickt. 

Auch die Anwendung des Mottos auf Ignatius selbst sei vorweggenom- 
men. Für ihn gab es in seinem Bemühen auf Gott hin nie nur •maximum", 
•Größtes", sondern stets ein •magis", ein je mehr und nicht eine Höchst- 
leistung - und für ihn kam alles in Frage, ganz uneingeschränkt alles, für 
den Dienst an Gott, alles auf dem ganzen Erdkreis, wie es im Fundament 
der Exerzitien heißt: Gesundheit ebenso wie Krankheit, Armut wie Reich- 
tum - und doch konnte er, eben weil er so, vom Größten unbeschränkt, 
alles auf Gott hin zu verstehen und zu verändern bestrebt war, auch aufs 
Kleinste sich konzentrieren, ganz von ihm gefaßt, besorgt selbst um die 
Runzeln auf der Nase, wie seine •Regeln der Bescheidenheit" bezeugen, 
die, wenn nicht immer im Wortlaut, so doch in und wegen dieser Geistes- 
haltung exemplarisch für seine Jesuiten bleiben. 

Das alles soll also im folgenden nicht mehr eigens in Erwägung gezogen 
werden, sondern wir wollen uns dem Inhalt des Spruchs selbst zuwenden, 
den Geist prüfen, den er atmet, indem wir zunächst betrachten, was es 
heißen soll, •non coerceri maximo", vom Größten nicht eingegrenzt zu wer- 
den; ob das denn erstrebenswert oder auch nur erstrebbar sei und wie es sich 
mit dem anderen Ideal vertrage, das im zweiten Halbsatz des Spruches 
gefordert ist, •contineri minimo", sich im Kleinsten zusammenfassen zu 



Ignatianisdie Gesinnung und Hölderlin 331 

lassen. Dabei sollen kurze Zitate aus dem •Hyperion", in dem Hölderlin 
ja dieses Motto auf seine Weise auslegt, als Erläuterungshilfe unsere 
Betrachtung leiten. 

Nicht umgrenzt vom Größten 

Es scheint uns durchaus fragwürdig, wieso die Haltung der Uferlosigkeit, 
die in der Maxime: •Sich auch vom Größten nicht einschränken lassen" 
doch empfohlen wird, so rühmlich sein soll, steht sie doch den Tugenden 
des Sich-Bescheidens und der Zufriedenheit, die die Ruhe unseres Herzens 
gewähren, anscheinend diametral entgegen. 

Was Hölderlin davon hält, ergibt sich aus einem ersten Zitat, das lautet: 
•Ja! Ja! es ist recht sehr leicht, glücklich, ruhig zu sein mit seichtem Herzen 
und eingeschränktem Geiste" (469). 

Mir scheint nämlich, zu oft ist es ein Spießbürger, der sich ein christliches 
Mäntelchen umgehängt hat, der deshalb Bescheidenheit predigt, weil er 
seine Ruhe haben möchte und in Ruhe gelassen sein will. Seichtes Herz 
und eingeschränkten Geist und das Sich-damit-Begnügen unter dem Titel 
Zufriedenheit als Tugend auszugeben, während sie doch ein Wurzellaster 
darstellen, verrät die bourgeoise Mentalität, die eher Geistlosigkeit 
heißen müßte oder Stumpfsinnigkeit; es liegt schon offen im Bedeutungs- 
wandel, den das Wort Tugend selbst erleiden mußte, das heruntergekom- 
men ist von Tüchtigkeit, ebenso heruntergekommen wie Bravheit, die 
ehemals tapfere Haltung, ja unbändigen Sinn bezeichnete. In viel weiterem 
Kreis, als Marx es sich träumen ließ, hat man Christentum zum Opium 
degeneriert, seine Handlungsaufforderungen zur Sklavenmoral, einem 
•Vorwand zum Winterschlaf", wie Nietzsche sagt (Zur Genealogie der 
Moral, 1). 

Wir müßten wohl, aufgeweckt oder sogar aufgeschreckt durch die For- 
derung, sich auch vom Größten nicht beschränken zu lassen, zuerst beden- 
ken, wie sehr auch wir von dieser ordnungsliebenden Bequemlichkeit 
befallen sind, die ihre Feuerlöschmittel überall in Schaumgeräten mit 
christlichem Aufdruck bereithält und darauf aus ist, alles zu dämpfen 
und zu beschwichtigen, was irgendwo gärt und an flammendem Geist sich 
regt, als ob nie das Wort vom Himmelreich als Sauerteig, der Gärung 
bewirkt, gesprochen worden wäre, nie der sehnsüchtige Wunsch nach Feuer, 
das, auf die Erde geworfen, doch brennen möge, als ob nie die Warnung 
zu hören gewesen sei: •Löscht den Geist nicht aus!". Wo man so die 
Gesinnung Christi, die nichts hinnimmt und beläßt, wie es ist, sondern die 
alles neu macht, in einen Untertanensinn verfälscht, dem die Freiheit, zu 
der wir befreit sind, nicht geheuer ist, und wo man die Überzeugung, aus 



Albert Keller 332 

der alles geschehen muß, damit es nicht Sünde ist, der Aufsässigkeit ver- 
dächtigt, da ist es an der Zeit, die hier angepriesene Zufriedenheit als 
Laster zu entlarven. Das gilt nicht nur für die Selbstzufriedenheit der 
Pharisäer aller Abschattungen, die sich im Glanz ihrer Rechtschaffenheit 
spiegeln, sondern auch für die vorgeblich fromme Haltung, die sich mit 
der Welt und den Menschen zufriedengibt, wie sie nun einmal sind, und 
sich zum Schlummerliedchen •Ja, ich bin zufrieden, geh' es wie es will" in 
eine satte Behaglichkeit zu schaukeln vermag, eine Haltung, wie sie einem 
vermeintlich Abgetöteten, der auch über die Wechsler im Tempel sich nicht 
mehr aufzuregen geruht, sondern über ihr Treiben nur nachsichtig lächelt, 
wohl anstünde. Diese aus Welt- und Menschenverachtung genährte Re- 
signation versucht stets, sich ein ungestörtes Dasein zu sichern; sie errichtet 
sich in Illusionen, in Absonderlichkeiten oder distanzierenden Lebensfor- 
men eine Einsiedelei - und sei es mitten in der Welt -, von der gilt: •Kein 
Hauch der aufgeregten Zeit drang je in diese Einsamkeit", und sie ist 
dann vielleicht sogar noch stolz auf die Unberührtheit von den Nöten 
und der Hetze, die sonst die Menschen bedrängen. Daß Jesus mit einem 
Strick auf ehrsame Kaufleute losging, die sich an die üblichen Gebräuche 
hielten, muß dieser Gesinnung so peinlich sein, wie es ihr als mangelnde 
Abtötung und Indifferenz erscheinen wird, daß er über den toten Sohn 
einer Witwe, ja über die bedrohte Pracht der Mauern Jerusalems in 
Tränen ausbricht. 

Wie aber - so ein erster Einwand - könnten wir denn ohne einen Ansatz 
dieser Bescheidung und Zufriedenheit auskommen? Steht nicht der For- 
derung, wir sollten unserem Geist nirgends Schranken Vorzimmern, die 
Gesinnung gegenüber, die arm sein will, gerade auch in geistiger Ein- 
stellung? Dazu ein zweites Zitat aus dem •Hyperion" zum Nachdenken. Es 
heißt: •Und das ist's, Lieber! Das macht uns arm bei allem Reichtum, daß 
wir nicht allein sein können, daß die Liebe in uns, solange wir leben, 
nicht erstirbt" (446). Der Bedürfnislose ist nicht arm. Es mag durchaus 
für ein friedliches Leben nützlich sein, seine Bedürfnisse zurückzuschrau- 
ben; mit Armut, gerade auch der im Evangelium angezielten, ist das 
keinesfalls gleichzuachten. Sie besteht - auch als soziale Armut - in der 
Differenz zwischen unseren Bedürfnissen und deren Befriedigung. Ein 
zufriedener Armer ist ein Widerspruch, eine idyllische Lüge. Wenn einer 
nur wirklich arm ist, hört es sich schon auf mit der Zufriedenheit, besten- 
falls bleibt eine Dumpfheit übrig, ein geistiges Sich-totstellen angesichts 
einer übermächtigen Not. Wer sich in einem auch dürftigen Milieu behag- 
lich fühlt, ist nicht arm; und wir machen uns etwas vor, wenn wir glauben, 
in irgendeinem Sinn arm sein zu können und doch keine Entbehrung 
empfinden zu müssen. Das gilt übrigens für alle Ordensgelübde. Wer 



lgnatianische Gesinnung und Hölderlin 333 

meint, es ginge dabei ohne Verzicht ab, hat sie erstens nicht begriffen und 
ist zweitens entweder ungeeignet, sie als Gelübde abzulegen, weil er ein 
Eunuche, ein Ärmling oder ein Untertan von Natur aus ist, oder er wird 
seine Ersatzbefriedigungen irgendwann zu finden wissen. 

Armut in jeder Form, die mehr ist als ein Nichthaben - denn der Stein 
ist nicht arm, und er hat doch nichts -, hat also mit Liebe zu tun. Wer nicht 
liebt, kann nicht arm sein, sowenig wie der nicht zum Sehen Bestimmte 
blind - aber es ist das erbärmlichste Elend für den, der arm sein könnte 
aus seiner Bestimmung, wenn er deshalb unfähig zur Armut ist, weil er 
nichts mehr liebt. Auf diesen Irrweg steuert eine gewisse buddhistische 
Nirwana-Sehnsucht ebenso wie eine irrtümlich als christlich ausgegebene 
Abtötungslehre mit dem Ziel der Leidenschaftslosigkeit. Dieser geistige 
Selbstmord kann aus einem Übermaß an erlebtem Elend als Ausflucht 
gesucht werden - und darin liegt die größte Gefahr der realen Armut, daß 
sie im Übermaß unfähig machen kann, noch dieses Minimum an mensch- 
lichem Erlebnis aufzubringen, das Armut empfinden läßt. Der Ausge- 
brannte, der da übrigbleibt, spürt sein Elend nicht mehr, vermag die Armut 
nicht mehr zu fassen und entbehrt folglich des letzten Antriebs, ihr zu 
entgehen - erst eine menschliche Hilfe wird ihm seine Armut wieder 
fühlbar machen. Worin dieser aber durch äußerste Not schuldlos getrieben 
wurde, dahinein begibt sich der Blasierte selbst, der seine Armut negiert, 
sie nicht wahrhaben will, weil sie ihn als Abhängigen kennzeichnet und 
auf anderes verweist, während er sich doch selbst sucht. Selig die Armen 
im Geiste, denn sie lieben. Sie haben ihr Herz an etwas gehängt, was sie 
übersteigt, deshalb sind sie arm. Wer aber sein Herz an nichts hängt, der 
hat keines. Ihm gilt alles gleich, und das besagt, ihm gilt nichts mehr 
etwas, alles ist gleichgültig. Ein solcher aber wäre von sich aus unrettbar, 
weil er kein Bedürfnis spürt, sich retten zu lassen. Darin liegt ja die 
Unlogik in Hauffs Märchen •Das kalte Herz", daß der Kohlenmunkpeter 
mit dem steinernen Herz doch noch spürt, daß ihm etwas fehlt - und so nur 
kann er wieder zu seinem Herzen kommen. Wer wirklich ein steinernes 
Herz hätte - und das Bild stammt ja nicht erst von Hauff, sondern aus 
der Heiligen Schrift -, trüge kein Verlangen nach etwas Besserem; eben 
deshalb käme er nie aus seiner Misere heraus, es sei denn, jemand 
nähme ihm, ohne daß er es recht wollte und kaum daß er es merkte, sein 
Herz von Stein und gäbe ihm eines aus Fleisch. Von diesem Bild aus läßt 
sich erahnen, warum die Selbsterlösung des Menschen unmöglich ist. 

Freilich, arm sein zu können, also spüren zu können, daß man arm ist, 
enthält noch einmal eine Gefahr in sich; diese Empfindsamkeit kann uns 
zum Knecht machen, weil wirklich gespürte Armut Zwang ausübt auf 
uns, uns zwingen will, sie zu fliehen - und die einzige sichere Flucht ist die 



Albert Keller 334 

in die Lieblosigkeit hinein- Weil wir die nicht antreten dürfen, bleibt uns 
nur, die Armut auszuhalten. Daher ist es keine fromme Empfehlung - und 
Christus formuliert es auch nicht so -, sondern eine unumgehbare Bedin- 
gung, wenn er sagt: •Wer nicht allem entsagt, was er besitzt, kann mein 
Jünger nicht sein"; denn, könnten wir nun hinzufügen, wer nicht arm sein 
kann, kann auch nicht lieben. 

Dazu ein weiteres Zitat Hölderlins, das noch eine andere Sicht auf die- 
ses Bild bietet: •Neide die Leidensfreien nicht", sagt Hyperion, •die Göt- 
zen von Holz, denen nichts mangelt, weil ihre Seele so arm ist, die nichts 
fragen nach Regen und Sonnenschein, weil sie nichts haben, was der Pflege 
bedürfte" (469). Was hier Armut der Seele genannt wird, ist etwas anderes 
als das bisher erörterte, nämlich eben nicht der Mangel, der empfunden 
werden kann, sondern die Unfähigkeit selbst, zu empfinden. Das aber 
macht offenbar, daß es Erbärmlicheres gibt, als die Armut dessen, dem 
etwas mangelt, nämlich die Armut dessen, dem nichts mangelt. Wer nichts 
erstrebt, der entbehrt zwar nichts, aber er vermag auch nichts zu schätzen. 
Der Reiche, der von innen satt ist, hat gar nichts, was immer er besitzen 
mag. 

Neide die Leidensfreien nicht? Wem Leid als höchstes Übel gilt, muß 
doch wohl den Leidensfreien beneiden und, weil es wahr ist, daß Leiden- 
schaft Leiden schafft, den leidenschaftslosen, den hölzernen Götzen als 
Idealmenschen erstreben. Und steckt nicht dieser Götze, diese tote Seele, 
auch als verborgenes Ziel hinter so mancher christlich verbrämten Auf f orde- 
rung zur Abtötung, wie auch viel bombastisches Ausmalen vonHöllenpeinen 
darauf baut, daß zugefügtes Leid eben doch das höchste Übel sei. Neide die 
Leidensfreien nicht, die Empfindungslosen, denn es sind die Liebeleeren: 
Und das Maß der Leidensfähigkeit wächst mit dem Maß der Liebe, nicht 
nur das Maß, Leiden auszuhalten, weil die Liebe alles trägt, sondern auch 
das Maß, Leid zugefügt zu erhalten, weil nur der Liebe, und sei es ihre 
kümmerlichste Form, etwas unter Schmerzen entrissen werden kann. Je 
mehr einer liebt, um so mehr ist er dem Leiden ausgesetzt. (Das müßte etwa 
eine Betrachtung des Leidens Jesu erwägen.) Wer sein Herz an nichts 
hängt, leidet nicht, aber er hat auch keines. Umgekehrt ist, wer nicht bereit 
ist zu leiden, auch nicht bereit zu lieben - oder wieder mit den Worten des 
Evangeliums gesagt: •Wer mein Jünger sein will, der nehme sein Kreuz 
auf sich". 

Und unkommentiert zum Abschluß dieser Überlegungen noch ein 
Hyperionzitat: •denke, daß es besser ist zu sterben, weil man lebte, als zu 
leben, weil man nie gelebt"! (468 f). 

Was hat das noch zu tun mit unserem Ausgangspunkt, dem •non coer- 
ceri maximo", auch vom Größten unbegrenzt sein? Mir scheint, daß aus 



Ignatianische Gesinnung und Hölderlin 335 

den letzten Erwägungen deutlich geworden ist, daß der Mensch kein Na- 
turwesen ist, denn die Natur scheut aufs äußerste Armut und Leid; es ist 
ja gerade das ihren Tendenzen stracks Zuwidergehende. Daher ist es ge- 
fährlich, die Natur und das Naturgemäße als Maß für den Menschen 
nehmen zu wollen - dann wäre freilich das Erstgebot, sich in den vorge- 
gebenen Schranken zu halten, und die Ursünde wäre die Hybris, das 
Streben nach Außergewöhnlichem, die aus griechisch-heidnischem Denken 
heraus auch der christlichen Moral als abscheulich vorgestellt worden ist. 
Für uns gilt die Natur wie das Schicksal nur als Anstoß, mit dem wir uns 
auseinanderzusetzen haben, nicht als Norm, der wir uns beugen müßten. 
Hyperion sagt dazu: •Des Herzens Woge schäumte nicht so schön empor 
und würde Geist, wenn nicht der alte stumme Fels, das Schicksal ihr ent- 
gegenstünde". Aber sie würde auch nicht Geist, wäre hinzuzufügen, wenn 
sie anpassungsbereit nur träge ihn umflösse. Nein, Natur ist uns Heraus- 
forderung, nicht Maß. Oder gälte ihr zurückkehrender Kreislauf auch für 
uns? Hyperion erwidert auf diese Frage: •Ich wollt' es glauben, wenn eines 
nicht in uns wäre, das ungeheure Streben, alles zu sein, das, wie der Titan 
des Ätna, herauf zürnt aus den Tiefen unseres Wesens" (448). Alles haben 
zu wollen ist bereits eine Verkümmerung ins Sekundäre und gar nicht 
erfüllbar, ohne dem Urwunsch Raum zu geben, alles sein zu wollen. Wir 
können ja nur in dem Maß etwas wahrhaft haben, als wir etwas sind. Man 
schelte die Maßlosen nicht, weil sie keine Grenze kennen, sondern weil sie 
nicht maßlos genug sind. Du kannst in die Irre gehen, nicht aber in der 
rechten Richtung zu weit. Wenn Du den Rachen nicht voll bekommen 
kannst, zeigst Du Dich als Mensch - jedes Tier bekommt ihn voll. Selig die 
Hunger haben nach mehr. Augustinus sagt es so: •Ruhelos ist unser Herz, 
solange es nicht in Gott Ruhe findet", und der allein ist über alles Maß. 

Unruhe also ist von uns gefordert; nicht die mickrige Herumhasterei 
dessen, der keinen Boden unter die Füße bekommt, sondern die Unermüd- 
lichkeit dessen, dem kein Platz genügend weit ist, daß er sich zu Hause 
darauf fühlen könnte. Dazu Hyperion: •Wir haben unsre Lust daran, uns 
in die Nacht des Unbekannten, in die kalte Fremde irgendeiner anderen 
Welt zu stürzen, und, war es möglich, wir verließen der Sonne Gebiet und 
stürmten über des Irrsterns Grenzen hinaus. Ach! für des Menschen wilde 
Brust ist keine Heimat möglich" (447). Weltraumfahrt zeigt sich somit als 
menschengemäß. 

Nicht also geschaftlhuberische Emsigkeit, die sich als Fleiß ausgibt, ist 
verlangt. Sie gleicht jener Vernünftelei, von der Hyperion sagt, sie sei •wie 
ein Treiber, den der Herr des Hauses über die Knechte gesetzt hat; der 
weiß sowenig als die Knechte, was aus all der unendlichen Arbeit werden 
soll, und ruft nur: .Tummelt euch' und siehet es fast ungern, wenn es vor 



Albert Keller 336 

sidi geht, denn am Ende hätt er ja nichts mehr zu treiben, und seine Rolle 
wäre gespielt" (509). Nein, nicht diese Geschäftigkeit um ihrer selbst wil- 
len, nicht der Fleiß der Martha ohne den Sinn der Maria ist aufzubieten - 
und dies wieder nicht deshalb, weil er etwa ausufernd zuviel brächte, son- 
dern weil er zuwenig leistet. Fleißig zu sein genügt nicht, denn, spricht 
Hyperion: •Wie unvermögend ist doch der gutwilligste Fleiß des Men- 
schen gegen die Allmacht der ungeteilten Begeisterung" (444). Nur bei uns 
ist sie meist erstickt in nörgelndem Verstand, von dem Hölderlins Spruch 
gilt: •Aber aus bloßem Verstand ist nie Verständiges, aus bloßer Vernunft 
ist nie Vernünftiges gekommen" (509). Unvernunft, heilige Narrheit ist 
daher Sehnsucht jeder großen Liebe. 

Wenn das einer als Aufforderung zur Vernunftlosigkeit verstünde, hätte 
er auch nicht begriffen, was Be-Geist-erung heißt: ihr Stammwort lautet 
nämlich Geist, und das gerade unterscheidet sie vom Rausch, daß sie Ver- 
nunft einschließt. Nietzsche, der sich jung an Hölderlin bildet und ihn 
seinen Lieblingsdichter nennt, sieht die Gefahr dieser Verwechslung von 
Begeisterung und Rausch und warnt vor den •Menschen der erhabenen und 
entzückten Augenblicke", und er hält •jene kleine edle Gemeinde von Un- 
bändigen, Phantasten, Halbverrückten, von Genies, die sich nicht beherr- 
schen können und allen möglichen Genuß an sich erst dann haben, wenn 
sie sich völlig verlieren", für gefährlicher als Verbrecher, bei denen es doch 
•sehr oft noch einen Beweis von ausgezeichneter Selbstbeherrschung, Auf- 
opferung und Klugheit" gebe. Und in der Tat hat die Geschichte Fanatiker 
in allen möglichen Gewändern jeweils als verheerender erwiesen als die 
simplen Verbrecher aus Ehrgeiz, Habgier oder sonstigen Leidenschaften. 
Nietzsche beschließt seine Betrachtung über den •Glauben an den Rausch" 
mit folgender Warnung: •Zu alledem pflanzen jene Schwärmer mit allen 
ihren Kräften den Glauben an den Rausch als den Glauben an das Leben 
im Leben: einen furchtbaren Glauben! Wie die Wilden jetzt schneller durch 
das ,Feuerwasser' verdorben werden und zugrunde gehen, so ist die 
Menschheit im ganzen und großen langsam und gründlich durch die gei- 
stigen Feuerwässer trunken machender Gefühle und durch die, welche die 
Begierde danach lebendig erhielten, verdorben worden: vielleicht geht sie 
noch daran zugrunde" (Morgenröte, 1. Buch, 50). 

Gefaßt im Kleinsten 

Der Rausch unterscheidet sich von der Begeisterung gerade durch ein •non 
contineri minimo", und damit sind wir bei unserem zweiten zu bedenken- 
den Halbsatz. Was da oft Begeisterung genannt wird und doch nur Rausch 
ist, verfliegt im Alltag, läßt sich im Gewöhnlichen nicht durchhalten, ist 



Ignatianische Gesinnung und Hölderlin 337 

eben vom Kleinsten nicht umfangen. Diese Art braucht die außergewöhn- 
lichen Umstände, die Wunder, die den üblichen Ablauf sprengen; die stau- 
bige Wirklichkeit ist ihr zuwider und das Wunderbare dessen, was allent- 
halben geschieht, entgeht ihren abgenützten Augen, mit denen sie das 
Enorme sucht. Von ihr gilt der schwärmerische Ausruf des Hyperion: •Oh, 
ein Gott ist der Mensch, wenn er träumt, ein Bettler, wenn er nachdenkt, 
und wenn die Begeisterung hin ist, steht er da wie ein mißratener Sohn, 
den der Vater aus dem Hause stieß, und betrachtet die ärmlichen Pfennige, 
die ihm das Mitleid auf den Weg gab" (440). 

Es ist redlicher, ein nachdenklicher Bettler als ein träumender Gott zu 
sein, und schwieriger. Wer träumte sich nicht leicht als ein Gott irgend- 
eines Reviers und verübelt es der Realität, wenn sie ihn als Bettler erweist! 
Die Großmäuligkeit der guten Vorsätze hat es nicht nur mit dem Traum 
gemein, daß sie den Schlummer gegen hereinbrechende Wirklichkeit 
schützt, sie läßt uns auch nachher um so mehr als mißratenen Sohn daste- 
hen, wenn wir den erträumten Vorsätzen nicht gerecht zu werden vermö- 
gen; und das Ergebnis dieser Frustration ist der Tod der Begeisterung in 
altersmüde Resignation. Wie viele verbitterte Menschen hat wohl eine 
Wirklichkeit produziert, die ihnen nur deshalb so erbärmlich grau er- 
scheint, weil sie zuvor in ihren geheimen Rauschträumen sich ein goldenes 
Zukunftsstübchen ausgepinselt hatten, mit sich selbst als kleinem Gott dar- 
in •Oh, ein Gott ist der Mensch, wenn er träumt" - laßt uns ehrliche Bettler 
sein und nachdenken, denn was der Teufel nicht über ein Zuwenig an Ein- 
satzfreude erreichen kann, versucht er über ein Zuviel an großartigen 
Vorsätzen: die mickrigen Geister und Kleingläubigen erwischt er auf die 
erste Weise (die Exerzitanten der ersten Woche ignatianischer Exerzitien 
sozusagen); bei den Fortgeschrittenen oder denen, die sich dafür halten, 
liefert die zweite Masche ein besseres Fangergebnis und lähmt jugend- 
lichen oder frommen Eifer nachhaltig. •O hätt ich doch nie gehandelt! um 
wie manche Hoffnung wäre ich reicher!" (438) ruft Hyperion aus. Und im 
Verdacht, daß uns das Handeln gegenüber dem Erhofften ärmer machen 
könnte, unterlassen es nicht wenige und ziehen die gerettete Hoffnung vor; 
denn etwas tun heißt ein Risiko eingehen. Wir aber möchten Sicherheit. So 
verschanzen wir uns hinter immer neuen Bedenken. •Den Unbedenklichen, 
die niemals zweifeln, begegnen die Bedenklichen, die niemals handeln", 
sagt Bert Brecht im •Lob des Zweifels". Der Mut, sich nicht ständig abzusi- 
chern, hat mit der Armut im Geiste zu tun. Er ist uns mehr auf geistigem 
Gebiet abgefordert als im Materiellen. •Contineri minimo", sich auf das 
Kleinste einlassen, nicht abwarten, bis sich großartige Gelegenheiten ein- 
stellen, die dann doch ausbleiben. Das ist gleich der Haltung, die auch im 
Größten keine Schranken akzeptiert. 



Albert Keller 338 

Und diese Erkenntnis ist zum abschließenden Verständnis des •Grab- 
spruchs für Ignatius" vor allem festzuhalten. In den Vorarbeiten zum Hy- 
perion im sogenannten Thalia-Fragment schreibt Hölderlin: •Der Mensch 
möchte gerne in allem und über allem sein, und die Sentenz in der Grab- 
schrift des Loyola: Non coerceri maximo, contineri tarnen a minimo kann 
ebenso die alles begehrende, alles unterjochende gefährliche Seite des 
Menschen als den höchsten und schönsten ihm erreichbaren Zustand be- 
zeichnen" (582). Mir ist aufgefallen, daß er hier den Spruch anders zitiert, 
als er dann dem Hyperion vorangestellt ist; hier steht nämlich zusätzlich 
ein •tarnen", ein •dennoch", •contineri tarnen a minimo", während die 
Endfassung einfach •contineri minimo" heißt - und in diesem Unterschied 
enthüllt sich auch die Differenz zwischen einem üblichen Verständnis 
des zweiten Halbsatzes und dem richtigen, das ich anzudeuten versucht 
habe. Nach dem üblichen Mißverständnis nimmt nämlich der zweite Halb- 
satz wieder einiges zurück von dem, was im ersten zu kühn zugestanden 
wurde; er zähmt ihn, bringt ihn wieder auf das spießbürgerlich-traditions- 
christliche Maß. Diese entschärfte Fassung könnte man etwa so wieder- 
geben: Zwar darf selbst das Größte nicht als zwängende Grenze empfun- 
den werden, jedoch muß man vom Kleinsten sich zusammenfassen lassen. 
Sei nur immer auf Großartiges aus, solange Du nur das Normale als Deine 
Norm erkennst. Freiheit, aber mit Maß. Und so wird die Einschränkung 
zum Korrektiv der Begeisterung - gebremster Schaum zum Ideal. Nur 
nichts übertreiben, heißt wieder die alles beherrschende Maxime. 

In Wahrheit müßte aber der zweite Halbsatz nicht Korrektiv, sondern 
Kriterium des ersten sein; nicht obwohl man auf Grenzenloses aus sein will, 
soll man sich dennoch aufs Kleinste konzentrieren, sondern weil und inso- 
fern wir keine Grenze uns vorgeben lassen, können wir im Geringsten auf- 
gehen und umgekehrt: eben wer sich fürs Kleinste ganz auszugeben ver- 
mag, ist auch über das Größte hinaus - oder mit dem Lukasevangelium 
gesagt: Wer im Geringsten treu ist, ist es auch im Großen, und wer im Ge- 
ringsten unzuverlässig, auf den ist bei Großem ebensowenig Verlaß (16, 
10). Nicht Dämpfung, sondern Ausweis schrankenloser Begeisterung 
müßte unser Einsatz in der Kleinlichkeit des alltäglichen Lebens sein, sonst 
ist's doch nur Rausch, ein •Herr-Herr"-Sagen, dem nichts folgt. 

Und auf der anderen Seite genügt es nicht, wenn wir unsere alltäglichen 
Erledigungen lustlos herunterhaspeln; nicht weil es daneben noch, als Aus- 
gleich und Zusatz, auch Frömmigkeitsübungen zu erledigen gilt, als weitere 
Berufsaufgabe sozusagen, sondern weil ohne Begeisterung nichts gut ge- 
lingt, auch nichts Gewöhnliches. Deshalb verlangt Ignatius mit Recht für 
den Gehorsam nicht nur, daß ausgeführt wird, was aufgetragen ist, son- 
dern, wie es in den Konstitutionen wörtlich heißt, daß •wir mit großer 



Ignatianische Gesinnung und Hölderlin 339 

Bereitschaft und geistlicher Freude und Beharrlichkeit alles tun, was uns 
aufgetragen ist". Und die Menschen, mit denen wir umgehen, erwarten von 
uns, von Christen, ebenfalls mehr als eine berufliche Tüchtigkeit. Wenn 
jeder nur pflichtgemäß - oder doch schon eigentlich hinter dem, was ver- 
langt ist, zurückbleibend - seine Aufgaben ohne Begeisterung mehr schlecht 
als recht, mehr mürrisch folglich als mit Eifer ableistet, dann wird ein 
langweilig-düsterer Haufen aus den Christen, vielleicht nicht völlig nutz- 
los, aber ohne Zugkraft, eben schales Salz. Wenn wir ohne Begeisterung 
sind, wen sollten wir begeistern? 

Sehen wir also zu, daß uns nicht der abgewandelte Vorwurf des Hype- 
rion trifft, der eben jenen, die - wie er sagt - dumpf und harmonielos, 
durch Fleiß und Wissenschaft und selbst durch Religion nur barbarischer 
geworden, sich ihrer Sklavenmühe unterziehen, vorhält: •Handwerker 
siehst du, aber keine Menschen, Denker, aber keine Menschen, Priester, 
aber keine Menschen, Herrn und Knechte, Jungen und gesetzte Leute, aber 
keine Menschen - ist das nicht wie ein Schlachtfeld, wo Hände und Arme 
und alle Glieder zerstückelt untereinander liegen, indessen das vergossene 
Lebensblut im Sande zerrinnt? 

Ein jeder treibt das Seine, wirst Du sagen, und ich sag es auch. Nur muß 
er es mit ganzer Seele treiben, muß nicht jede Kraft in sich ersticken, wenn 
sie nicht gerade sich zu seinem Titel paßt, muß nicht mit dieser kargen 
Angst, buchstäblich heuchlerisch das, was er heißt, nur sein; mit Ernst, mit 
Liebe muß er das sein, was er ist, so lebt ein Geist in seinem Tun" (574). 

Mit Ernst und Liebe tun, was zu tun ist, eben auch das Kleinste, das hieße 
•contineri minimo", sich ganz auch im Kleinsten engagieren, und nur so ist 
Geist darin und Begeisterung und Grenzenlosigkeit, nur so bleibt es nicht 
ein Traum, sich vom Größten nicht einschränken zu lassen. Freilich, wer 
auf seine Wirklichkeit sieht, wird das nicht erfüllt finden, eher gleicht auch 
in ihm manches dem Schlachtfeld, •wo Hände und Arme und alle Glieder 
zerstückelt untereinander liegen", ohne Lebensblut. 

Wir kennen aber das Bild nicht nur aus dem Hyperion, sondern besser 
wohl noch aus Ezechiel, der auf dem Talgrund die Menge verdorrter Ge- 
beine erblickt und über sie den Spruch Jahwes ausruft: •Siehe, ich lasse in 
Euch Geist kommen, damit ihr lebendig werdet. Ich lege wieder Sehnen 
an euch und lasse Fleisch festwachsen und überziehe Euch mit Haut, und 
dann gebe ich Geist in Euch, daß ihr lebt und erkennt, daß ich Jahwe bin". 
Dieses Prophetenbild gilt gewiß nicht nur von Israel, sondern immer wie- 
der von der Kirche, es gilt uns. Auch in unser dürres Gebein darf Gottes 
Geist gerufen werden, damit es lebendig werde. •Sende aus deinen Geist, 
und alles wird neu geschaffen!" Und dann gilt, daß der Geist weht, wo er 
will, überall, nicht nur dort, wo die amtlich installierten Ventilatoren ro- 



Albert Keller 340 

tieren. Also auch nicht nur in den feierlich religiösen Momenten, sondern 
zu jeder Zeit. An uns ist es, ihn zu hören. Den Geist zu finden in allen Din- 
gen, da er spricht, wo immer Wahrheit ist, wie eingangs gesagt wurde. 
Aber nicht jedes Rauschen und Geblase ist anderseits Wehen des Geistes. 
•Prüfet die Geister, ob sie von Gott sind", ist ebenfalls Schriftwort und 
Grundhaltung des ignatianischen Denkens. 

Mir scheint, daß wir bei Ignatius in der Tat die Verbindung von Begei- 
sterung finden, die nichts ausläßt und nirgends genug hat, und von Nüch- 
ternheit, die ihn mit dem Wort •Liebe" etwa so sparsam umgehen läßt, 
das Abwägen der Gründe heranzieht, um ihr Grundanliegen, die Unter- 
scheidung der Geister (wiederum: Geist, Begeisterung) zu verwirklichen. 
Der Ignatius, der die Messe stundenlang ausdehnen konnte, dabei von 
Tränen überströmt, wandte darauf das Kriterium an, ob dieses Weinen das 
Augenlicht gefährde und so den Dienst hindere, und schränkte es dann 
ein, in derselben Gesinnung, die ihn nicht um Liebe einfachhin, sondern 
um lieberfüllte Ehrfurcht beten ließ, einer Gesinnung, die Hölderlin in der 
metrischen Bearbeitung des Hyperion so besingt: 

Groß und unbezwinglich sei des Menschen Geist in seinen Forderungen 
Er beuge nie sich der Naturgewalt, 
Doch acht er auch der Hilfe, wenn sie schon von Sinnenlande kommt, 
verkenne nicht, was edel ist im sterblichen Gewände ... 
Wenn Deine Pflicht ein feurig Herz begleitet, 
Verschmähe nicht den rüstigen Gefährten ... 
Denn du bedarfst der Stärkung der Natur. 

Dem Höchsten und dem Besten ringt unendlich 
Die Liebe nach, und wandelt kühn und frei 
Durch Flammen und durch Fluten ihre Bahn. 
Sie wartet aber auch in fröhlichem 
Vertraun der Hilfe, die von außen kommt, 
Und überhebt sich ihrer Armut nicht" (607 f). 

Zuvor bereits hieß es: •Das volle Maß ..., woran des Menschen edler Geist 
die Dinge mißt, ist grenzenlos und soll es sein und bleiben"; und: •im 
Kleinsten offenbart das Größte sich" (604 f). 

Wenn •Hybris" heißt, göttlich sein zu wollen, auf Gott aus, unbegrenzt, 
dann ist sie uns nicht untersagt, sondern von uns gefordert. Und da wir sie 
nicht aufzubringen vermögen, nie, in unserer Beschränktheit, dürfen wir 
sie - denn das heißt Erlösung - aus der Kraft (dem Geiste!) Christi hoffen. 
So gibt der Grabspruch des Loyola uns Auftrag und Ziel an: Non coerceri 
maximo, contineri minimo. Uns vom Größten nicht eingegrenzt und des- 
halb im Kleinsten ganz zu finden, das ist göttlich. 




