Menschliche Entfaltung und religise Reifung
Adolf Heimler SDB, Benediktbeuern

Folgende Ausfilhrungen wurden auf der Fortbildungstagung
des Miinchner Schwestern-Instituts der VOD vom 1. 7. bis 5. 7.
1975 in Freising vorgetragen. Urspriinglich fiir religiése Ge-
meinschaften gedadit, betreffen sie jedes christliche Leben.
Vieles ist nur thesenartig hingestellt, nicht aber ausfithrlich
entfaltet. Um der Geschlossenheit und Vollstindigkeit des
Ganzen willen wurde der manchmal stenogrammbhafte Charak-
ter beibehalten. Doch die einzelnen Thesen sind aufeinander
bezogen und erginzen dadurch einiges, was an Ausfithrlichkeit
und Begrindung im Wortlaut der ,Thesen“ nicht ausgefihrt
wurde.

Die Darstellung ist zu verstehen als Versuch, menschliche Ver-
fafitheit (Seinswirklichkeit) und Glaubenswirklichkeit zu inte-
grieren, d. h. die verfiigbare menschliche Verfafitheit (Ist-Zu-
stand) zu erschliefen fiir eine je anders mégliche Glaubens-
wirklichkeit (Sollzustand).

I. Grundeinstellung des Lebens

Menschliche Entfaltung und religiése Reifung laufen nicht zweigleisig
nebeneinander her, sondern geschehen in ein und demselben Zuge, und
zwar 1n einer Interaktion, d. h. in einem wechselseitigen Prozef. Wo sich
Menschliches voll entfaltet, 6ffnet es sich der Dimension ur-religioser Er-
fahrung; und wo religiése Potenzen sich entwickeln, werden menschliche
Vollziige gefordert, beseelt und bereichert. Religios-menschliche Entfal-
tung ist in diesem Sinne integral zu nennen, d. h. weder schizoid gespalten
zwischen Natiirlich und Ubernatiirlich, Kirche und Alltag, Gebetsiibung
und profaner Verrichtung, sondern ein ganzheitlicher, unbegrenzt-unend-
licher, meditativer, unterschiedlich akzentuierter, von innen nach auflen
gerichteter Vorgang des Transparentwerdens von leiblicher, situativer und
beziehender Lebenswirklichkeit. Transparentwerden meint u. a. ein Ge-
genwdrtig- und Durchldssigwerden im Leiblichen und in der Situation des
Hier und Jetzt. Bedingung fur das Transparentwerden ist firs erste von
menschlicher Seite eine meditative Lebenseinstellung, wodurch wir im
besten Sinne offen werden konnen fiir die Strahl- und Wirkkraft der
schopferischen Lebenswirklichkeit Gottes. Indem Er uns durch Begegnung
mit Ihm einholt aus der symbiotischen Vergangenheitsverhaftung und die
Lebensmoglichkeiten des Hier und Jetzt auf Zukunft hin sensibilisiert und



Adolf Heimler 342

aktiviert, werden wir erst voll und ganz gegenwirtig und durchlassig fir
das, was im Augenblick not tut und realisierbar ist. Je mehr wir transpa-
rent werden, desto mehr kommen wir Gott nahe; denn Gott ist u. a. urper-
sonale Transparenz im Hier und Jetzt.

Die oben genannte meditative Lebenseinstellung umfafit einen in der
alltaglichen wie in der religiosen Verrichtung gleichermafien realisierbaren
vierteiligen Vorgang:

—erstens: Das Sich-Loslassen von allen Formen der Ichverhaftung des
Selbstbehauptungs-, Selbstbewahrungs- oder des Wunsch- und Abwehr-
1chs;

— zweitens: Das Sich-Hingeben (Ganzhingabe) im Dienen und im Ver-
trauen, dafl es einen Sinn hat und gut wird, auch wenn die bestétigende Er-
fahrung noch aussteht;

— drittens: Das bejahende (und liebende) Sich-Aufgeben in den verwan-
delnden Grenzerfahrungen des Lebens: das Aufgeben von erstarrten Be-
wufitseinsstrukturen, um hoffend neu zu werden (Sinn der Auferstehung!),
das Zulassen von unabgeschlossenen Erlebnisgestalten zumal der Vergan-
genheit, d. h. die tdgliche Auseinandersetzung mit den traumatisierenden
Grundbedingungen des Menschseins, worin wir am meisten erldsungs-
bediirftig erscheinen;

— viertens: Die aus meditativer Gelassenheit entspringende Bereitschafl,
das von Stunde zu Stunde zu verwirklichen, was jeder an seinem Platz nach
seinen Fahigkeiten tun kann, und so den gottlichen Auftrag zur Welt- und
Beziehungsgestaltung nicht nur meditativ wahrzunehmen, sondern in
einem wirklichkeitsbezogenen Gehorsam zu befolgen. Dadurch wird eine
doppelte Sackgasse vermieden: nimlich entweder weltfliichtig oder welt-
horig zu werden; ersteres durch Ausflippen in die Innerlichkeit, letzteres
durch innerlichkeitsvergessene Fludht in die Gesellschaftsverdnderung.

II. Antwortgeben auf die Grundbedingungen des Daseins

Integrale menschliche Entfaltung geschieht prozeflhaft meditativ durch
personales Antwort-geben auf die von Gott eingeschaffenen Grundbedin-
gungen unseres menschlichen Da-seins:

— auf die wahrnehmungsbezogene Dringlichkeit des Hier und Jetzt!;

— auf die fortwihrend uns einholenden und iiberholenden Dimensionen
der Zeit (Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft), die gleich den Tier-

1 Vgl. J. O. Stevens, Die Kunst der Wahrnehmung, Ubungen der Gestalttherapie. Kaiser,
Miinchen 1975.



Menschliche Entfaltung und religiose Reifung 343

kreiszeichen am Himmel erfiillte oder versdumte Reifungsstufen des Le-
bens bedeuten?®;

— auf das Schicksal, das als iiberwaltigende Zumutung des Hier und Jetzt
in die Grenzerfahrung zwingt und sei es in Form eines belastenden Eltern-
hauses oder als zugelassenes oder erlittenes Gewordensein;

— auf die Leiblichkeit mit allen damit zusammenhingenden Bediirfnissen,
Anfalligkeiten und Abhéngigkeiten;

—auf die Geschlechtlichkeit als unausloschbares Bezogen- und Angewie-
sensein auf einen entsprechenden Partner;

— auf das selbstbe- und entgrenzende Mitsein im Du und in der Gruppe;

— auf die Schuld als Zuriickbleiben hinter den gottgegebenen Entfaltungs-
moglichkeiten der Selbstwerdung, der Beziehungs- und Weltgestaltung;
—auf das Bise als weggestoflenen unerlésten Schattenhorizont, mit dem
wir gewdhnlich selber nichts zu tun haben wollen;

—auf den Tod als verhaltensrelativierendes mafigebliches Ende und zu-
gleich als Sehnsucht nach Neubeginn, wirksam und gegenwirtig in jedem
fliichtigen Augenblick neu.

Eine Grundbedingung ist nach Herzog-Diirck® das, worauf man mit dem
Verstand oder dem Gefiihl oder dem Willen allein nicht, sondern nur mit
dem ganzen Menschen, im Grunde mit der ganzen Kraft des Gemiites und
der Liebe antworten kann oder mit religioser Reifung, weil die Grundbe-
dingungen letztlich als die unausweichliche Zumutung des Kreuzes erschei-
nen und wohl nur echt in einer irgendwie gearteten Nachfolge Christi
bestanden werden konnen.

I11. Widerstand und Reife

Integrale Reifung und Entfaltung ist nicht méglich ohne Widerstands- und
Realititserfahrung (Realitit = was dem Wunsch-Ich entgegensteht), wo-
durch die erforderliche Ichstirke fiir den Eintritt (Schwellen-Widerstand)

in tiefer liegende Bewufitseinsbereiche ausgebildet wird.

a) Verschlossenheit personaler Krifte

Das Gegenwirtig- und Durchlassigwerden wird nicht nur durch den
Widerstand der Grundbedingungen begrenzt, sondern mehr noch und

2 Vgl. H. Sterneder, Tierkreis-Geheimnis und Menschenleben. Baum-Verlag, Pfullingen
1964.

3 Menschsein als Wagnis, Klett-Verlag, Stuttgart 1960; Probleme menschlicher Reifung,
zitiert als PmR. Person und Identitit in der personalen Psydiotherapie. Klett-Verlag
1969; Die Arbeit der Seele. Furche-Verlag, Stundenbuch 107.



Adolf Heimler 344

korrelativ dazu durch die entwicklungsbedingte Verschlossenheit der per-
sonalen Antwortkrafte fiir die Grundbedingungen. Fiinffach lassen sie sich
einordnen:

— erstens: Die Verschlossenheit der sinnlichen Wahrnehmung und des Ge-
fiihls (als selektierende und regulierende Reaktion auf die Wahrnehmung):
Tatsachen werden iibersehen (selektiv ausgeblendet), weil sie unangenehm
oder angstbesetzt sind (z. B. infolge der entwicklungsbedingten Angst vor
Nihe, Kontakt und korperlicher Bertihrung) oder sie werden infolge eines
aktuellen psychischen Innendrucks (eben durch die Vorerfahrung auf der
zweifachen Ubertragungsebene des Gefiihls und der inhaltlich bestimmten
Assoziation) nur verzerrt oder einseitig wahrgenommen. Gefiihl und Asso-
ziation bestimmen Auswah! und Sichtweite der sinnlichen Wahrnehmun-
gen. Das Gefiihl selbst tritt nicht offen und differenziert in Erscheinung,
sondern nur indirekt durch verbale Kommunikation (etwa als ironische
Frage, als verwerfendes oder gar entwertendes Urteil oder als unterschwel-
lige Anklage . ..) oder durch nichtsprachliches Agieren (z. B. durch Riick-
zug, durch desinteressiertes Schweigen . . .)%. Bedeutung fir den Glauben:
Der Glaube wirkt ohne Realititswahrnehmung illusionir, ohne Gefiihls-
klarung distanzierend und subjektbezogen;

—zweitens: Die Verschlossenheit der Erinnerung d. h. der meditativen Ver-
gegenwartigungskraft: die Erinnerung kennt dann z. B. nur noch bezie-
hungslose Fakten, totes religiéses Wissen, unlustbetonte religiose Ubun-
gen, abschreckende Pflichten . . .

— drittens: Die Verschlossenheit der Phantasie als der Schaukraft, die
hinter duflerer Fassade und Abwehr die erlosungsbediirftigen Néte und
die befreienden Mdglichkeiten und Chancen erspiirt. Die Verschlossenheit
der Phantasie kann sich u. a. darin zeigen, daf} sie nur das Negative der
kirchlichen Entwicklung sieht oder daf} sie vor jedem Wagnis des Neuen
zuriickschreckt, denn es konnte ja schiefgehen. Die angstbesetzte Phantasie
sorgt dann auch, dafl es danebengeht;

~ viertens: Die Verschlossenheit des Gemiits als beziehungschaffende und
heimatgewdhrende Kraft des Menschen. Das geschieht etwa dort, wo man
herzlos iiber den andern urteilt oder tagelang nicht mit ihm spricht;

— finftens: Die Verschlossenheit des Gewissens als urspriingliche Unter-
scheidungs- und Entscheidungskraft fiir Echtes und Unechtes. Das Gewis-
sen pervertiert zum bloflen Moralgewissen oder tritt im Stadium des Uber-
Ichs als Gebote- und Verbotegewissen in Erscheinung?®. Dann wird bei-

3a Vgl. Watzlawik, Mensdiliche Kommunikation, Huber, Bern, 19712; Mandel/Mandel,
Einiibung in Partnerschaf, Pleiffer, Minchen 1971.
4 Vgl. A. Heimler, Gewissensbildung in: Wege der Umkehr, Kevelaer 1972, 7-24.



Menschliche Entfaltung und religiése Reifung 345

spielsweise eine Regel iiber das Menschliche gesetzt. Das Verhalten wird
auf einen selbstgerechten Perfektionismus abgestellt: ,Mir kann niemand
etwas nachsagen. — Schuld sind die andern“. In der zwanghaften Ver-
schlossenheit des Gewissens kann man nicht mit der Freiheit und der
Schuld anfangen, d. h. man darf selber nicht schuldig werden, etwa weil
man als Kind keine Vergebung erfahren hat.

b) Verstimmungszustande

Das Transparentwerden wird des weiteren durch (strukturelle) Verstim-
mungszustande blockiert: durch (schizoide) Unlust, (depressive) Weltangst,
(zwanghatfte) Schuldgefiihle, (hysterische) Langeweile. Wenn solche seeli-
schen Zustinde anhalten, signalisieren sie hdufig eine strukturelle Ver-
stimmung, die den religiésen Vollzug in der Regel duflerst beeintrachtigen
und die gewohnlich nicht ohne einen seinshaften, d. h. die menschliche Ver-
fafitheit miteinbeziehenden Standhalteglauben gewendet werden kénnen.

Strukturelle Verstimmungen sind in erster Linie entwicklungsbedingt.
Es ist bedngstigend und deprimierend, wie sehr die Angst bis in die jiing-
ste Vergangenheit herein in der religiésen Erziehung eine Rolle gespielt
hat. Durch religiose Uberforderung (z. B. zwei Messen am Sonntag selbst
fiir Kinder und Jugendliche, so und so viele Gebete taglich!) erzeugte man
Unlust, durch Angst (Siinde! Sunde!) Schuldgefiihle. So kann es nicht ver-
wundern, dafl die Langeweile und der Ekel als Ausdruck des Sinnver-
lustes bleiben, nachdem man sich endlich von allem frei gemacht hat, aber
nun nicht mehr recht weifl, wofiir man frei geworden ist.

c) Antriebshemmungen

Eine dritte Widerstandsform gegen das reifende Antwort-geben auf die
Grundbedingungen des Menschlichen bilden die sogenannten Antriebs-
hemmungen, die sich nach Schultz-Hencke® in den ersten sechs Lebens-
jabren bis zur Einschulung durch erzieherische Umuwelteinfliisse, sei es
durch Harte oder Verwohnung oder durch das Pendeln zwischen Hérte und
Verwohnung oder nach Herzog-Diirck® durch die Humanfelder der Da-
seinsunlust, der Weltangst, der Menschensatzungen und des selbstherr-
lichen Ego auspragen. Es handelt sich hier um Fehlkonditionierungen oder
um falsches Lernen, das unbewufit in die Vorentscheidungen und Hand-

5 Der gehemmte Mensch, Stuttgart 1947; vgl. besonders A. Dibrssen, Psydiogene Erkran-
kungen bei Kindern und Jugendlichen, Gottingen 1960; ferner: Wrage/Petersen, Seelsor-
ger und Therapie, Gitersloh 1971.

8 Besonders in: Probleme menschlicher Reifung, a. a. O.



Adolf Heimler 346

lungsweisen eingeht und lebenslange Auswirkungen z. B. auch auf die
Erfiillbarkeit der religiésen Gelubde hat.

Antriebshemmungen betreffen einmal Kontakt und Nihe. Wenn diese
Bediirfnisse mit Angst besetzt sind, beeinflussen sie negativ die zwischen-
menschlichen Beziehungen, das Miteinander-Sprechen und -Umgehen und
sicherlich auch die Kommunikation mit Gott, d. h. das Beten. Gott wird
dann vielfach als Ersatz und Liickenbifler gesucht fiir fehlenden mensch-
lichen Kontakt und fiir die nicht erfiillbare Nahe und Intimitat. Es gilt:
‘Wo immer das Menschliche verkiimmert erscheint, da entsteht zumindest
im religiésen Menschen die Neigung, Gott als Liickenbiifler einzusetzen,
d. h. sein unfaflbares Geheimnis durch eine allzumenschliche entwicklungs-
bedingte Wunschbrille zu verzerren.

Die Antriebshemmungen des Haben-, Behalten- und Hergebenwollens
erschweren oder blockieren in der weiteren Folge u. a. die Erfullbarkeit
des Gelitbdes der Armut.

Die Hemmung kann sich in der Weise auswirken, dal man freudlos
und resigniert ohne Wiinsche dahinddmmert oder von tiberwertigen Wiin-
schen tiberfallen wird oder sich entsprechende Ersatzbefriedigungen ver-
schafft, dafl man entweder ein zu profanes Verhéltnis zum Besitz bekommt
oder iiberhaupt keines.

Die Antriebshemmung im Bereich der Geltung und Anerkennung wie-
derum kann den Vollzug des Gehorsams in eine Krise fithren. Der Gehor-
sam wird in diesem Falle als Gefiigigkeit miflverstanden bzw. diese als
Gehorsam hochstilisiert oder ideologisiert. Dabei kann das Ordensmitglied
durch seine ,Bravheit“, seine (buckelige) ,Demut”, ,Bescheidenheit, sein
In-allen-Dingen-um-Erlaubnis-bitten den Vorgesetzten dazu verfithren,
delegierte Verantwortlichkeit und personale Vollziige wahrzunehmen,
die man um einer integralen christlichen Selbstwerdung willen — etwa im
Sinne des Jesus-Wortes: ,Seid vollkommen wie...“ (Mt 5, 48) — nicht
delegieren darf. Auf der anderen Seite aber werden sie unter Umstidnden
doch iibernommen, etwa weil es ohne besondere psychologische Vorkennt-
nisse gar nicht so leicht ist, solche Vermeidungstricks personaler Selbst-
verwirklichung zu durchschauen oder weil sie auf das unbewufite Bediirfnis
einer korrelativen dhnlichen Antriebshemmung treffen.

Die Antriebshemmung Liebe und Sexualitit schlieflich, die natiirlich
unmittelbar das Gelitbde der Ehelosigkeit berithrt und die etwa als kiihle
bis kalte Distanziertheit oder Gefithlsabwehr, als Befangenheit vor dem
anderen Geschlecht bis zur Verschrobenheit oder im Gegensatz dazu als
faszinatives oder regressives Berithrtwerden in Erscheinung treten kann;
eine solche Antriebshemmung wird vermutlich in einer religiésen Gemein-
schaft, in der jede Gefiihlsneigung gleich als Partikularfreundschaft de-



Menschliche Entfaltung und religiése Reifung 347

Klariert oder als hochst verdachtig und gefdhrlich hingestellt und in die
Nihe der Siinde gebracht wird, die Gefiihlsarmut und die Kontaktnot
weiter vermehren und im Zusammenhang damit die sexuellen Spannun-
gen und Verspannungen, die auf dem Gefiihlsstau ihre bedngstigenden
oder frustrierenden Wellen zu schiagen pflegen.

Es ist nicht ausgeschlossen, dafl mancherorts heute noch wegen mangeln-
der Einsicht in die psychologischen Hintergriinde durch eine iibertriecbene
soziale Kontrolle, durch eine bestimmte Handhabung von Regeln und
durch eine antriebsgehemmte Ausiibung der Geliibde die Antriebshem-
mungen cher verstarkt als aufgelost oder gelockert werden, so daf dadurch
die kreative Quelle des Religiosen und damit ihre heute so dringlich be-
schworene Erfahrungsgrundlage zugeschiittet wird. Freudlose religiose
Pflichterfiillung und Resignation, religiose Routine und Unlust oder an-
derseits Rebellion, neurotisierendes Verschweigen der schwelenden Kon-
flikte und Ordensaustritte bei sich bietender Gelegenheit wéren hier als
Folgen zu nennen.

d) Abwehrmechanismen und Abwehrspiele

Als Widerstinde gegen das Transparentwerden sollte wenigstens noch
auf die innerpsychischen Abwehrmechanismen S. Freuds? und auf gewisse
psydhosoziale Abwehrspiele® hingewiesen werden, die insgesamt die noch
urspriinglich im Kind angelegten religiosen Erfahrungsgrundlagen be-
eintrachtigen und die gesamtmenschliche Reifung und Entfaltung bebin-
dern.

e) Transzendenzkrifte der Seele

Demgegeniiber miissen wenigstens auch einige sogenannte Transzendenz-
krifte der Seele genannt werden, wodurch anderseits die Entwicklung des
Religiosen wieder gefordert und die religiosen Erfahrungsgrundlagen
neuerdings oder erstmals eréffnet werden, obgleich allerdings gerade auch
diese Krifte, selber zum urreligiosen Bereich gehérend, von der religiésen
Verschiittung und Krise mitbetroffen sind. Nach Herzog-Diirck zdhlen zu
den Transzendenzkriften der Seele: das Vertrauen und Zutrauen, die
Freude, der Humor, die Zuversicht, die Festlichkeit, der Mut und die
Risikobereitschaft, die Hingabe, das Verzeihen, die Offenheit u. a. m. Wo

7 Vgl. Heimler, Tiefenpsychologie 1975, als Vorlesungsmanuskript beim VSB Benedikt-
beuern erhiltlich.

8 Vgl. Berne, Spiele der Erwadisenen, Hamburg, Rowohlt TB, ferner: James/Jongeward,
Spontan leben. Ubungen zur Selbstverwirklichung, Rowohlt, Hamburg 1974.



Adolf Heimler 348

immer solche Krifte mobilisiert werden konnen, werden zugleich die
religiose Aufnahmebereitschaft geweckt und Impulse zur Entfaltung des
Menschlichen gesetzt. Sie heiflen Transzendenzkrifte, weil sie aus dem
Ichgefangnis herausfithren und dazu anregen, den unendlichen Entwick-
lungsweg iber sich selbst hinaus zu beschreiten, an dessen Ende der un-
endliche Gott wartet.

IV. Zum psychologischen Prozef religioser Reife

Wie kann man trotz jener Widerstinde und mit den daraus entstehenden
Konflikten sein Personsein vor Gott entwickeln? Wie kann man sein
Menschsein auf Gott hin durchlissig gestalten und wie in jene wvolle
Gegenwiirtigkeit gelangen, in der wir innerlich gewifl werden: Auch wenn
wir da und dort menschlich zuriickgeblieben sind, weil wir sowieso niemals
alle Méglichkeiten entfalten konnen oder weil wir immer nur bedingungs-
weise (etwa auf Grund von Leistungen) von anderen (seit der frithen
Kindheit) angenommen wurden, Er, Gott, nimmt uns bedingungslos an.
Vor ihm diirfen wir so sein, wie wir sind (Ps 27, 10).

a) Gestaltung zwischenmenschlicher Bezichungen

Wir miifiten unsere Gemeinschaften und Bezugsgruppen so gestalten,
— dafl man wieder fiireinander Zeit und fiir sich selbst Mufie finden kann,
indem man etwa notwendig fillige Priorititen setzt;

— dafl man auch Konflikte und Personliches offern miteinander bereden
kann, ohne Angst haben zu miissen, nicht ernst genommen, ausgelacht, mit
Normen und Regeln zum Schweigen gebracht oder an die Wand gestellt
zu werden;

— dafl durch zwischenmenschliche Beziehungen moglichst viele Reifungs-
und Transzendenzkrifte sich entfalten kénnen;

— daf die natiirlichen Antriebskrifte angenommen und in Grenzen gelebt
werden kénnen, damit Nachreifung moglich und Antriebshemmung auf-
gelost werden kann;

— dafd religiose Grunderfahrung wieder moglich wird, z. B. durch moderne
Formen der Meditation und durch offene Kommunikation;

— dafl man den einzelnen — bei allem anregenden Angebot und freund-
lichen Hinweis — dennoch so sein lifit, wie er ist; dafl man ihn nicht nach
vorgefafitem Mafistab und Konzept beurteilt und ummodelt, dafl man ihn
seinen Weg finden, seine Entwicklungschancen entdecken und wahr-
nehmen liflt in dem Vertrauen und Zutrauen, dafl die mitbriiderliche



Menschliche Entfaltung und religiose Reifung 349

oder mitschwesterliche Beziehung und die offene Kommunikation ihn -
zumindest in der Krisensituation — wirksamer binden kann, als ein Jahre
zuriickliegendes Versprechen oder eine blofie Regel;

— dafl man die Konfrontation mit ndtigen Grenzen nicht gegen den ein-
zelnen, sondern iz einer offenen Kommunikation mit ihm leistet und dabei
dessen Eigensein als Person respektiert.

b) Mensdchliche Verfafitheit und Glaubensvollzug

Wie muf} der Glaube begriffen werden, damit er Transparenz bewirkt,
damit durch ihn die entwicklungsbedingten und eingeschaffenen Wider-
stinde des Menschseins leichter bewdltigt, damit soziale, symptomatische,
strukturelle und existentielle Angst bestanden werden konnen, damit
menschliche Entfaltung und religiose Reifung ineins moglich wird?®

Der Glaubensvollzug ist abhingig von der jeweiligen menschlichen
Verfafitheit. Von ihr um des Inhalts willen abzusehen, hiefle: den Glauben
seiner farbigen und blutvollen Lebendigkeit entkleiden, ihn auf einen
sterilen Fiar-wahr-halte-Akt degradieren, der weder die menschliche Ent-
faltung noch die religiose Reifung anzuregen vermdchte. Wenn man aus
tiefenpsychologischer Sicht und psychotherapeutischer Praxis zunédchst von
Gott als dem Ermoglichungsgrund des Glaubens absieht und diesen mehr
von den menschlichen Vollzugsbedingungen her betrachtet, konnte man
den Glauben in unserem Zusammenhang versuchsweise einmal so formu-
lieren:

~Glaube ist die entgrenzende, ichiibergreifende personale Entfaltungs-
kraft, die den Menschen geschenkweise befahigt, sich fortschreitend von
ichbezogenen Motiven des Handelns zu befreien und ohne aggressive
Fremd- und Selbstzerstorung und ohne die vielen regressiven Formen der
Mutterleibsehnsucht (z. B. der Suchtmittel, der trieb- und affektgesteuer-
ten Ausfliichte in fliichtige sexuelle Beziehungen und in infantile Bindun-
gen an Menschen, Gruppen, Institutionen und ldeologien) sich mit den
Widerstanden des Lebens, zumal mit dem unabanderlichen Kreuz des
Menschseins sachlich und wirhaft auseinanderzusetzen und dadurch zu-
mindest in seinshafter Verbundenheit mit dem Schicksal Christi iiber einen
selbstgeniigsamen Ich-, Es-, Du- und Wirbeziehungskreis hinaus auf die
absolute Zukunft eines ganz anderen Du und Wir sich als Mensch so gut
wie moglich zu entfalten und sei es letztlich durch das Scheitern der blofl
menschlichen Identitét in der totalen Gebrochenheit des Kreuzes“?. Glaube

9 Vgl. Menschliche Verfafitheit und Glaubensvollzug; beim VSV in Benediktbeuern; Vor-
trag vom 2. 1. 1974; Fulda; Verbandstag kath. Religionslehrer.
1 S Manuskript a. a. 0., 6-7.



Adolf Heimler 350

wird in diesem Sinne zur integrierenden Erfahrung des Menschseins, zur
ichiibergreifenden Sinnerfahrung, zum Ergriffensein von dem, was uns
unbedingt angeht*.

¢) Strukturformen des Glaubens aus psychologischer Sicht

Nach dem vorgegebenen Glaubensverstindnis kann man, ausgehend von
tiefenpsychologischen Typen, etwa folgende Glaubensformen unterschei-
den: die inflationire (basierend auf psychischen Grenzzustinden), die
sinnentfremdete2, die bezichungsferne (schizoide), die bezichungsverhaf-
tete (depressive), die bewahrende (zwanghafte), die darstellende (hyste-
rische). Jeder Glaubensform liegt eine je verschiedene menschliche Ver-
fafitheit und Erlebnisweise zugrunde mit entsprechenden Widersténden,
strukturbedingten Angsten und Vermeidungstendenzen, und zwar in der
Bandbreite des Normalen und noch Gesunden bis hin zum Neurotischen
(Psychotischen)®®. Der Glaube erweist sich hier u. a. als Uberwindung der
strukturcigenen Widerstinde und Angste und als Bejahung und Grund-
annahme des vom Schopfergott aufgegebenen individuellen Menschseins
mit allen entwicklungs- und erziehungsbedingten Belastungen und Be-
grenzungen, so wie sie sich unter den Anforderungen des Hier und Jetzt
erlebnismaflig auswirken.

Zur Vereinfachung der Terminologie wird die jeweilig positive Glau-
bensform nach ihrer zu iiberwindenden fehlerhaften Ausgangsbasis und
nicht nach der ihr innewohnenden Reifungfkraft benannt.

Die inflationdre Glaubensform bejaht kraft der in ihr anwesenden
Entwicklungshilfe Gottes (= Gnade) die inflationdre Verfafitheit (d. h.
die Uberwertigkeit und Maflosigkeit subjektiven Erlebens, die Angst vor
Begrenzung durch Realititen bis hin zur wahnhaften Wirklichkeitsver-
filschung) und konfrontiert sie sowohl mit den Dringlichkeiten und Not-
wendigkeiten des Alltags wie auch mit dem Anderssein Gottes. Der Glaube
itbernimmt hier die Richtung auf menschliche Entfaltung u. a. die psycho-
hygienisch notwendige Funktion der Selbstbegrenzung.

In der sinnentfremdeten Glaubensform geht es ebenso um menschliche
Entfaltung und religiése Reifung, um identifikatorische und seinshafte
Annahme des belastenden Ist-Zustandes, im besonderen um die Annahme

u Vgl. P. Tillich, Ges. Werke, Bd. 8, 111 ff, bes. 118.

12 Vgl. hierzn die menschliche Verfafitheit der heute weit verbreiteten noogenen
Nenrosen, beschrieben von V. E. Frankl, z. B. in: Der Mensch auf der Suche nadi Sinn,
Herder TB 430.

18 Vgl. die Skalierung bei M. Tramer, Allgemeine Psychohygiene, Benno Schwabe Verl,,
Basel 1960, 40-52, bes. 51; vgl. ferner F. Riemann, Grundformen der Angst, Reinhard
Verl., Miinchen 1965, Vorwort, bes. S. 18.



Menschliche Entfaltung und religiose Reifung 351

der existentiellen Frustration oder des existentiellen Vakuums'4, das u. a.
dadurch entsteht, daf} sich die innerpsychische wie die duflere Realitat vor
der Transparenz verschliefit. Nur was man kreativ annimmt (aus der Kraft
»von oben“ nach dem Johannes-Evangelium), wird erlost und befreit. Der
sinnentfremdete Glaubensvollzug beginnt dort wirksam zau werden, wo
man an der Faktizitit der Innerweltlichkeit kein Geniige mehr finden
kann und in sich (und sei es vorerst auf negative Weise in Form von Ekel,
Langeweile und Angste) die Dimension der Innerlichkeit wieder oder
erstmals entdeckt und die Sehnsucht, die den Betroffenen iiber sich selbst
hinaus nach Sinnerfillung suchen und fragen 1afit.

Die beziehungsferne Glaubensform setzt wiederum beim strukturbe-
dingten Widerstand an, d.h. hier beim elementaren Erleben der Be-
drohung (oder Beldstigung oder Storung) durch die andern, beim mehr
oder minder extremen Mifitrauen vor den andern, bei der instinktiven
Schutzmafinahme der Selbst-Isolierung. Fiir den Beziehungsfernen ist der
Glaubensvollzug der Weg von isolierter Selbstbezogenheit zum Du und
zur Wir-Zugehérigkeit von ichbewahrender Autarkie zur liebenden
Selbsthingabe, vom Mif}trauen zum Vertrauen, von der selbst- und fremd-
zerstorerischen Aggression zum selbstlosen Engagement, von der Bezie-
hungsferne und Beziehungsnihe, von trennender rationaler Distanzierung
oder Gefiihlsabwehr zur fihlbaren Anteilnahme und Zuwendung, von
selbstgeniigsamer Sinngebung zur geschenkten Sinnfindung, von der seins-
haften Verschlossenheit zur Transparenz des Gottlichen, bis durch das Me-
dium der menschlichen Verfafitheit Gott als Du und Wir, als erfiillte Be-
ziehung und Zugehdérigkeit erfahren wird. Der erste Schritt dahin mag
sein, daf} der Beziehungsferne gegen seine spontane Riickzugs- und unbe-
teiligte Beobachtungstendenz bewuf}t auf den andern zugeht und ihn als
erster anspricht oder etwas Personliches von sich sagt oder dafl er sich etwas
schenken 143t oder selber etwas schenkt.

Worin bestehen Widerstand und Ansatzmoglichkeit des beziehungs-
verhafleten Glaubens?

In eben der Beziehungsverhaftung: in der Trennungsangst; in der Angst,
allein gelassen zu werden, wenn man eigene Wiinsche duflert, wenn man
nein sagt, wenn man sich behauptet und sich nicht alles gefallen 14ft; in
der Angst vor der Selbstwerdung, vor Konflikten; in der Abhingigkeit von
Erwartungen der Umwelt; in der allumfassenden Harmonisierungsten-
denz; in der Neigung, sich an Menschen anzuklammern, Verantwortlich-
keiten zu delegieren und symbiotische Beziehungen einzugehen; in der
Sehnsucht nach Mutterleibsgeborgenheit; in der Neigung, sich von einzel-

14 Vgl neben der Beschreibung bei V. Frankl den nachfolgenden Punkt.



Adolf Heimler 352

nen abhingig zu machen durch Verzicht auf Selbstwerdung (passive Form)
oder andere von sich abhingig zu machen durch besondere Dienstleistun-
gen (aktive Form) in der unbewufiten ideologischen Haltung des Besser-
seins auf Grund der ,selbstlosen und aufopferungsvollen Hingabe“. An
solchen Widerstinden hat sich der Beziehungsverhaftete zu bewihren. Ent-
weder er iiberschreitet sich selbst an diesen Widerstiinden und gewinnt da-
durch Ichstirke und Autonomie, oder der Glaube stirbt an der Bezichungs-
verhaftung. Durch Selbstuberschreitung weitet sich der anfingliche bezie-
hungsverhaftete Glaube zum integralen Glaubensvollzug aus, der zum
» Vollalter und zur Vollgestalt Jesu Christi“ (Eph 4, 18) tendiert, der Be-
ziehungsverhaftung im Sinne Jesu (Lk 14, 26) zuriiklift und dafir eine
andere, nimlich die Lebensqualitit Christi gewinnt (Lk 9, 24). Im integra-
len Glaubensvollzug wird die symbiotische regressive Trennungsangst be-
standen, die letztlich eine Angst vor der Grundbedingung des Todes ist
und sich in den Trinen eines jeden Abschieds spiegelt. Zum integralen
Glaubensvollzug des Beziehungsverhafteten gehort auch, dafl z. B. die auf
Gott projizierte Geborgenheitssehnsucht als regressives Bediirfnis entlarvt
und zuriickgenommen wird. Doch dem beziehungsverhafteten Glaubenden
mag es fiirs erste geniigen, eine zaghafte Kritik oder sogar ein klares Nein
zu duflern und dabei bewufit die Erwartungsangst in Kauf zu nehmen, eine
Zuriickweisung zu erfahren oder allein gelassen zu werden . . .

Wie erscheinen menschliche Verfafitheit und Widerstand gegen die in-
tegrale Selbstiiberschreitung in der bewahrenden Glaubensform?

Als starrer Selbstbehauptungswille, als Sicherheit des Besitzes und des
Status-quo, als Perfektionismus des Verhaltens, als rationale Absicherung,
als Streben nach absoluter Gewifiheit; als absolute Leistung, absolute Rein-
heit, absolutes Lob fiir absolute Vollkommenheit, als Alternative: Alles
oder nichts! als Vermeidung von Freiheit und Entscheidung; als Angst vor
dem Spontanen, dem Neuen, dem Verinderlichen, dem Risiko, dem Irra-
tionalen, Unfaflbaren, dem Schuldigwerden; als Mifitrauen gegeniiber
Vergebung, als kritikloser und unkritischer Gehorsam (sprich: Gefiigig-
keit), als unterwiirfiger und fragloser Respekt vor Autorititen und Amts-
tragern, als Intoleranz gegen Andersdenkende, als Projektion des eigenen
Schattens'® auf Andersgldubige und ,Ungliubige“. Wo die bewahrende
Glaubensform sich nicht mehr der integralen Bewihrung aussetzt, wo sie
sich der ,Ungewifheit und (dem) Wagnis“¢ aus Angst vor dem schmerz-
lichen Prozefl der Wandlung voéllig verschlielt, da erstarrt sie in Selbstbe-

15 Inbegriff der ungelebten und nicht zugelassenen Moglichkeiten und Lebens-Impulse,
vgl. A. Heimler, Streben nach christlicher Vollendung heute, in: Katech. Blitter, August
1970, 466 f.

% Vgl. gleichnamigen Buchtitel von P. Wust, Késel-Verlag, Miinchen 1955, 5. Auflage.



Menschliche Entfaltung und religitse Reifung 353

wahrung und in monumentaler dogmatistischer Versteinerung. Glaube ist
die prozeBhafte Uberwindung des eigenen Unglaubens, der durch die an
sich wesentliche Komponente der Bewahrung am dichtesten verschleiert
werden kann.

Was vermeidet die darstellende Glaubensform von der menschlichen
Verfafitheit her spontan, wenn nicht von der verbliebenen vitalen Glau-
benskraft her bewuflt gegengesteuert wird?

Sie vermeidet eigenes Betroffenwerden durch Darstellung: durch tber-
steigerten Gefiihlsausdruck, durch gespielte Begeisterung, durch Demon-
stration und Dramatisierung, durch Inszenierung und Show, durch Selbst-
distanzierung und Rollenspiel, durch bemichtigenden Zugriff gegeniiber
anderen, durch Flucht nach vorn, durch triumphalistisches Pathos. Vermie-
den wird das Héren, Horchen und Gehorchen durch Reden. Vermieden
wird Begrenzung, Verpflichtung, Verbindlichkeit aus Angst, dafd dadurch
der eigene Freiheitsspielraum eingeengt wiirde. Je ehrlicher und offener
der darstellend Glaubende sich mit seinen strukturellen Widerstanden und
Verfafltheiten auseinandersetzt und sich schlicht und einfach zu ihnen be-
kennt, desto ansprechender, echter, iiberzeugender und integrativer wirkt
sein Glaubensvollzug. Er erreicht so am meisten, woran ihm sehr gelegen
ist, namlich auf andere positiv zu wirken; allerdings erst dann, wenn er
auch die Konsequenzen tragt und diese nicht anderen aufbiirdet.

d) Die integrale Form des Glaubens

Die integrale Glaubensform ist die Transparenz und die Vollendung aller
anderen Glaubensformen in der Zielrichtung: ,Alles zusammenzufassen
in Christus, was im Himmel und auf Erdenist* (Eph 1, 10; vgl. Kol 1, 19 f).
Die Transparenz schliefit hier als Widerstand und Schattenhintergrund
die Gebrochenheit menschlicher Verfafitheit oder das Kreuz mit ein, ebenso
die Bejahung dieser Verfafitheit und schlieflich den Ermoglichungsgrund,
nimlich die Entwicklungshilfe Gottes oder die Gnade, letzteres infolge
einer znmindest seinshaften Zielrichtung (Intentionalitat) auf das erls-
sende Kreuz Christi. Was die Entfaltung des Menschlichen betrifft, geht es
dem integralen Glaubensvollzug u. a. um Selbstbegrenzung, Realitdtssinn,
Selbsttranszendenz, Selbstdistanz, Wille zum Sinn, soziale Beziehungs-
und Bindungsfihigkeit, Kommunikation, Vertrauen, Zuversicht, emotio-
nale Eigenstandigkeit, Durchhalte- und Standhaltevermdgen gegeniiber
Widerstinden, Wagemut und Risikobereitschaft, Echtheit und Verbind-
lichkeit. Was die Integration des integralen Glaubensvollzugs anbelangt:
Die integrale Glaubensform nimmt u. a. die wesentlichen Elemente der
anderen Glaubensformen in sich auf und bringt sie in ein ausgewogenes



Adolf Heimler 354

Verhiltnis zueinander. Aus der inflationiren Form bezieht sie etwa die
Durdhléssigkeit des Bewuftseins gegeniiber den schopferischen und reli-
giésen Erlebnistiefen des Unbewuflten mit ein; aus der sinnentfremdeten
Form die Funktion des Faktischen, aus der beziehungsfernen das Selber-
sein in der Abgrenzung gegeniiber den andern, aus der beziehungsverhaf-
teten das Duund Wir als Sinnrichtung des Glaubens, aus der bewahrenden
das Bleibende oder die Kontinuitit im Wedhsel und Wandelbaren, aus
der darstellenden Form schliefSlich das Wechselhafte und geschichtlich Ab-
legbare in der Fluchtbewegung nach dem Ewigen und Transzendenten.

V. Von der Sinnkrise zur religiésen Reife

Wir stellen in unserer geschichtlichen Stunde nicht nur eine weitreichende
und tiefgreifende Krise des Menschlichen, sondern zugleich eine Struktur-
krise des Religiosen fest mit einem heute nicht mehr iibersehbaren
Strukturwandel, geboren aus der Nullpunkterfahrung der Sinnleere und
Sinnlosigkeit!®, die einesteils ein ungeheures Maf an Selbst- und Fremd-
zerstorung freisetzt und eine Epidemie von psychisch bedingten Leiden
(Neurosen) und psychosomatischen Erkrankungen und die zum andern ein
Umdenken, Umerleben oder eine Neubesinnung erzwingt. Wie sieht ein
solcher Prozef} auf individueller Ebene beim einzelnen aus? Wie kann er
aussechen? Wie konnen wir ein solches Transparentwerden existentiell
eventuell selber erleben?

Wenn der existentielle Nullpunkt erreicht ist; wenn man darin nicht
verzweifelt oder resigniert; wenn man vielmehr (in meditativer) Gelas-
lenheit und Ergebenheit das trotzige Hadern mit den Grundbedingungen
seines Menschseins, z.B. mit seinem schicksalhafien Gewordensein aufgibt;
wenn man die Schuld nicht mehr auf andere schiebt (Eltern, Gesellschaft);
wenn man sich demnach von der eigenen erstarrten Bewufltseinsstruktur
loszulassen beginnt; wenn man den dadurch bedingten schwindelerregen-
den Schwebezustand und das Gefiihl der Bodenlosigkeit riskiert!?, — dann
erst kann nach dem psychischen Gesetz der Entantiodromie oder Gegen-
laufigkeit (Begriff bei C. G. Jung) die im Unbewufiten bereits seit langem
angebahnte ausgleichende Entwicklungsstromung wie ein erfrischendes

7 Vgl. zum integralen Glaubensvollzug; A. Heimler, Identititsfindung und Glaeubens-
vollzug, Katechetische Blitter, Mai 1970, bes. 266 f.

18 8. Manuskript , Tiefenpsychologie 1975%, a.a. 0., 41-48,

19 Vgl. das entsprechende Symbol: Todeshochzeit auf dem Gipfel des Felsens, in , Amor
und Psyche in: Apulejus: Der goldene Esel, Goldmann TB 176, 77-79; dazu Kommentar
in: Apulejus, L., Amor und Psyche, mit einem Kommentar v. Erich Neumann. Eir Bei-
trag zur seelisdhen Entwidilung des Weiblichen. Rascher, Ziirich 1952.



Mensdhliche Entfaltung und religiése Reifung 355

Bad oder wie ein Anhauch ins Bewufitsein treten und im Nu eine andere
Grundstimmung erzeugen mit dem befreienden Erlebnis: Ich bin ich-selbst,
jetzt in diesem Augenblick. Vorher war ich mir selbst entfremdet; ich stand
wie unter dem Fluch einer Fremdbestimmung; ich war wie im Mérchen
von einer bosen Hexe (Urmutter!) verwiinscht, in ein Tier, in einen Stein
verwandelt; jetzt kann ich wieder fithlen; es ist, wie wenn ich aus einem
bosen Traum erwache; ich bin ganz da; ich kann den Kopf wieder erheben
und den Leuten frei in die Augen schauen; vorher war ich gebiickt, in mich
hinein versunken, unstet im Blick und ausweichend, wie in die Ferne ver-
loren; ich kann Antwort geben auf das, was mich unbedingt angeht: auf die
Grundbedingungen des Menschseins: auf das Du, das Mitsein in der
Gruppe, auf Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit; auf Zeit, Tod, Schuld und
das Bose in der Welt; auf das Schicksal, — weil ich mich darin betroffen und
zur Gestaltung aufgerufen erfahre; weil sich — o Wunder! — die Organe
meiner Seele, d. h. die Erinnerung, die Phantasie, das Gemiit und das Ge-
wissen wieder oder erstmals gecffnet haben; weil der bse Zauberschleier
von ihnen weggezogen ist, so daff ich in meinem Tun und Nichttun (z. B. im
Schweigen), in meinem Leben und in der gegenstidndlichen Wirklichkeit
um mich herum die Sinnhaftigkeit erspiire bzw. ersehne®.

Fine Entwicklung, wie sie soeben beschrieben wurde, ist kein blofes Ge-
schenk, auch wenn sie als Geschenk schlechthin erfahren wird. Der Erleb-
niswandel fallt einem nicht ohne weiteres, z. B. in einer Konflikt-Medita-
tion zu, wie dies etwa verkiirzt als personbezogene Selbsterfahrung an an-
derer Stelle konkret beschrieben wurde (vgl. Anm. 20, Kap. 3). Es gilt unter
Umstinden, in einem schmerzlichen Reifungsprozef mit dem ,Kleinen
Prinzen® auf die Realitit ,Erde“ zu kommen und dabei eine Sand- und
Steinwiiste der Isolierung und des Auf-sich-selbst-Zurilickgeworfenseins zu
durchschreiten?!, sei es im Alleingang oder in der Zweierbeziehung einer
psychotherapeutischen Behandlung?®.

Das Umkippen einer sinnleeren Bewufltseinsstruktur in eine befreiende
Sinn-Dimension erfolgt meist unter starkem psychischen Druck an einer
sogenannten paradoxen Grenzerfahrung, wenn man in einem Verzweif-
lungs- und Vertrauensakt zugleich sich selbst aufgibt, nicht nur etwas, z. B.
einen Wunsch oder eine trotzig starre Selbstbehauptung und Selbstbewah-
rungshaltung. Die wesentlichste Bedingung fiir einen qualitativen Be-

20 A, Heimler, Meditative Selbsterfahrung und Gruppendynamik, in: Tiiren nach Innen.
Wege zur Meditation. Christophorus-Verlag, 146-165. Und: Wege zum Menschen, Mai/
Juni 1975, 201-212.

21 Vgl. A. Heimler, Der kleine Prinz, ein Gestaltprinzip personaler Reifung; als Manu-
skript beim VSB, 1974, Fachhochschule Benediktbeuern erhiltlich.

2 Vgl. Herzog-Diirck, PmR, z.B. die Kristallisation: ,Der Hase im Sdhnee®, 150 f
Vgl. A. Heimler, Neue Formen der Exerzitien, Butzon/Bercker, 185-171.



Adolf Heimler 356

wuftseinssprung ist demnach, dafl man als Betroffener die existentiellen
Konfliktspannungen aushdlt und durchhdlt und nicht vorzeitig auf eine
vordergriindige Bediirfnisbefriedigung ausweicht. Der ,elektrische Funke®
des Sinnbewufltseins ziindet erst, wenn hinreichende Spannungs- und Lo-
sungskrifte konstelliert oder bereitgestellt werden. Existentielle Konflikt-
spannungen zeigen sich dann, wenn das in Sicht kommt, was uns bedingt
angeht, was uns in der menschlichen Grundsituation betrifft, und wenn
kein anderer machbarer Ausweg als Losung gefunden werden kann als die
Gelassenheit: Ich schicke mich darein; ich lasse es zu; ich vertraue, daf es
von selbst gut wird, wenn ich es in mir geschehen lasse, wenn ich mich einer
inneren Fiihrung anvertraue. Es bleibt mir auch gar nichts anderes iibrig.
Ich hitte gar nicht mehr die Kraft, mich dagegen zu wehren. In solcher Not
wird die bedridngende Anwesenheit von pragenden Humanfeldern der
frithen Kindheit, wodurch die Sinnerfahrung verstellt wird, durchléssig.
Es werden sozusagen die Ubertragung konstellierenden Beziehungsmuster
der ersten Lebensjahre ,eingeschmolzen, so dafl der Bedingungszusam-
menhang: Kindheitserfahrung — aktuelles Verhalten (Erleben) seine deter-
minierende Wirkkraft verliert und kreative Erfahrungen wieder méglich
werden.

Wie man sieht, stehen menschliche Entfaltung und religiose Reifung unter
der Konfliktspannung des Kreuzes. Das war immer so und wird auch in
Zukunft nach dem religiésen Strukturwandel so bleiben. Jesus Christus,
der wie kein anderer unser Thema realisiert und erfiillt hat, hat uns ebenso
modellhaft vorgelebt, in scheinbar auswegloser Nullpunkterfahrung den-
noch zu hoffen, dafl es weitergeht, dal eine Neuwerdung, ein neuer An-
fang bevorsteht. Durch die Nullpunkterfahrung des Kreuzes wird somit das
Humanum relativiert und gleichzeitig das Absolute, namlich das Religiose,
freigesetzt. Am Kreuz erfiillt Gott die Begrenzung des Menschlichen und
vollendet so menschliche Entfaltung und religiose Reifung.





