
Menschliche Entfaltung und religiöse Reifung 

Adolf Heimler SDB, Benediktbeuern 

Folgende Ausführungen wurden auf der Fortbildungstagung 
des Münchner Schwestern-Instituts der VOD vom 1. 7. bis 5. 7. 
1975 in Freising vorgetragen. Ursprünglich für religiöse Ge- 
meinschaften gedacht, betreffen sie jedes christliche Leben. 
Vieles ist nur thesenartig hingestellt, nicht aber ausführlich 
entfaltet. Um der Geschlossenheit und Vollständigkeit des 
Ganzen willen wurde der manchmal stenogrammhafte Charak- 
ter beibehalten. Doch die einzelnen Thesen sind aufeinander 
bezogen und ergänzen dadurch einiges, was an Ausführlichkeit 
und Begründung im Wortlaut der •Thesen" nicht ausgeführt 
wurde. 
Die Darstellung ist zu verstehen als Versuch, menschliche Ver- 
faßtheit (Seinswirklichkeit) und Glaubenswirklichkeit zu inte- 
grieren, d. h. die verfügbare menschliche Verfaßtheit (Ist-Zu- 
stand) zu erschließen für eine je anders mögliche Glaubens- 
wirklichkeit (Sollzustand). 

I. Grundeinstellung des Lebens 

Menschliche Entfaltung und religiöse Reifung laufen nicht zweigleisig 
nebeneinander her, sondern geschehen in ein und demselben Zuge, und 
zwar in einer Interaktion, d. h. in einem wechselseitigen Prozeß. Wo sich 
Menschliches voll entfaltet, öffnet es sich der Dimension ur-religiöser Er- 
fahrung; und wo religiöse Potenzen sich entwickeln, werden menschliche 
Vollzüge gefördert, beseelt und bereichert. Religiös-menschliche Entfal- 
tung ist in diesem Sinne integral zu nennen, d. h. weder schizoid gespalten 
zwischen Natürlich und Übernatürlich, Kirche und Alltag, Gebetsübung 
und profaner Verrichtung, sondern ein ganzheitlicher, unbegrenzt-unend- 
licher, meditativer, unterschiedlich akzentuierter, von innen nach außen 
gerichteter Vorgang des Transparentwerdens von leiblicher, situativer und 
beziehender Lebenswirklichkeit. Transparentwerden meint u. a. ein Ge- 
genwärtig- und Durchlässigwerden im Leiblichen und in der Situation des 
Hier und Jetzt. Bedingung für das Transparentwerden ist fürs erste von 
menschlicher Seite eine meditative Lebenseinstellung, wodurch wir im 
besten Sinne offen werden können für die Strahl- und Wirkkraft der 
schöpferischen Lebenswirklichkeit Gottes. Indem Er uns durch Begegnung 
mit Ihm einholt aus der symbiotischen Vergangenheitsverhaftung und die 
Lebensmöglichkeiten des Hier und Jetzt auf Zukunft hin sensibilisiert und 



Adolf Heimler 342 

aktiviert, werden wir erst voll und ganz gegenwärtig und durchlässig für 
das, was im Augenblick not tut und realisierbar ist. Je mehr wir transpa- 
rent werden, desto mehr kommen wir Gott nahe; denn Gott ist u. a. urper- 
sonale Transparenz im Hier und Jetzt. 

Die oben genannte meditative Lebenseinstellung umfaßt einen in der 
alltäglichen wie in der religiösen Verrichtung gleichermaßen realisierbaren 
vierteiligen Vorgang: 
- erstens: Das Sich-Loslassen von allen Formen der Ichverhaftung des 
Selbstbehauptungs-, Selbstbewahrungs- oder des Wunsch- und Abwehr- 
Ichs; 
- zweitens: Das Sich-Hingeben (Ganzhingabe) im Dienen und im Ver- 
trauen, daß es einen Sinn hat und gut wird, auch wenn die bestätigende Er- 
fahrung noch aussteht; 
- drittens: Das bejahende (und liebende) Sich-Aufgeben in den verwan- 
delnden Grenzerfahrungen des Lebens: das Aufgeben von erstarrten Be- 
wußtseinsstrukturen, um hoffend neu zu werden (Sinn der Auferstehung!), 
das Zulassen von unabgeschlossenen Erlebnisgestalten zumal der Vergan- 
genheit, d. h. die tägliche Auseinandersetzung mit den traumatisierenden 
Grundbedingungen des Menschseins, worin wir am meisten erlösungs- 
bedürftig erscheinen; 
- viertens: Die aus meditativer Gelassenheit entspringende Bereitschaft, 
das von Stunde zu Stunde zu verwirklichen, was jeder an seinem Platz nach 
seinen Fähigkeiten tun kann, und so den göttlichen Auftrag zur Welt- und 
Beziehungsgestaltung nicht nur meditativ wahrzunehmen, sondern in 
einem wirklichkeitsbezogenen Gehorsam zu befolgen. Dadurch wird eine 
doppelte Sackgasse vermieden: nämlich entweder weltflüchtig oder welt- 
hörig zu werden; ersteres durch Ausflippen in die Innerlichkeit, letzteres 
durch innerlichkeitsvergessene Flucht in die Gesellschaftsveränderung. 

II. Antwortgeben auf die Grundbedingungen des Daseins 

Integrale menschliche Entfaltung geschieht prozeßhaft meditativ durch 
personales Antwort-geben auf die von Gott eingeschaffenen Grundbedin- 
gungen unseres menschlichen Da-seins: 
- auf die wahrnehmungsbezogene Dringlichkeit des Hier und Jetzt1; 
-auf die fortwährend uns einholenden und überholenden Dimensionen 
der Zeit (Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft), die gleich den Tier- 

1 Vgl. J. 0. Stevens, Die Kunst der Wahrnehmung, Übungen der Gestalttherapie. Kaiser, 
München 1975. 



Menschliche Entfaltung und religiöse Reifung 343 

kreiszeichen am Himmel erfüllte oder versäumte Reifungsstufen des Le- 
bens bedeuten2; 
- auf das Schicksal, das als überwältigende Zumutung des Hier und Jetzt 
in die Grenzerfahrung zwingt und sei es in Form eines belastenden Eltern- 
hauses oder als zugelassenes oder erlittenes Gewordensein; 
- auf die Leiblichkeit mit allen damit zusammenhängenden Bedürfnissen, 
Anfälligkeiten und Abhängigkeiten; 
- auf die Geschlechtlichkeit als unauslöschbares Bezogen- und Angewie- 
sensein auf einen entsprechenden Partner; 
- auf das selbstbe- und entgrenzende Mitsein im Du und in der Gruppe; 
- auf die Schuld als Zurückbleiben hinter den gottgegebenen Entfaltungs- 
möglichkeiten der Selbstwerdung, der Beziehungs- und Weltgestaltung; 
- auf das Böse als weggestoßenen unerlösten Schattenhorizont, mit dem 
wir gewöhnlich selber nichts zu tun haben wollen; 
- auf den Tod als verhaltensrelativierendes maßgebliches Ende und zu- 
gleich als Sehnsucht nach Neubeginn, wirksam und gegenwärtig in jedem 
flüchtigen Augenblick neu. 

Eine Grundbedingung ist nach Herzog-Dürck3 das, worauf man mit dem 
Verstand oder dem Gefühl oder dem Willen allein nicht, sondern nur mit 
dem ganzen Menschen, im Grunde mit der ganzen Kraft des Gemütes und 
der Liebe antworten kann oder mit religiöser Reifung, weil die Grundbe- 
dingungen letztlich als die unausweichliche Zumutung des Kreuzes erschei- 
nen und wohl nur echt in einer irgendwie gearteten Nachfolge Christi 
bestanden werden können. 

III. Widerstand und Reife 

Integrale Reifung und Entfaltung ist nicht möglich ohne Widerstands- und 
Realitätserfahrung (Realität = was dem Wunsch-Ich entgegensteht), wo- 
durch die erforderliche Ichstärke für den Eintritt (Schwellen-Widerstand) 
in tiefer liegende Bewußtseinsbereiche ausgebildet wird. 

a) Verschlossenheit personaler Kräfte 

Das Gegenwärtig- und Durchlässigwerden wird nicht nur durch den 
Widerstand der Grundbedingungen begrenzt, sondern mehr noch und 

2 Vgl. H. Sterneder, Tierkreis-Geheimnis und Menschenleben. Baum-Verlag, Pfullingen 
1964. 
s Menschsein als Wagnis, Klett-Verlag, Stuttgart I960; Probleme menschlicher Reifung, 
zitiert als PmR. Person und Identität in der personalen Psychotherapie. Klett-Verlag 
1969; Die Arbeit der Seele. Furche-Verlag, Stundenbuch 107. 



Adolf Heimler 344 

korrelativ dazu durch die entwicklungsbedingte Verschlossenheit der per- 
sonalen Antwortkräfte für die Grundbedingungen. Fünffach lassen sie sich 
einordnen: 
- erstens: Die Verschlossenheit der sinnlichen Wahrnehmung und des Ge- 
fühls (als selektierende und regulierende Reaktion auf die Wahrnehmung): 
Tatsachen werden übersehen (selektiv ausgeblendet), weil sie unangenehm 
oder angstbesetzt sind (z. B. infolge der entwicklungsbedingten Angst vor 
Nähe, Kontakt und körperlicher Berührung) oder sie werden infolge eines 
aktuellen psychischen Innendrucks (eben durch die Vorerfahrung auf der 
zweifachen Übertragungsebene des Gefühls und der inhaltlich bestimmten 
Assoziation) nur verzerrt oder einseitig wahrgenommen. Gefühl und Asso- 
ziation bestimmen Auswahl und Sichtweite der sinnlichen Wahrnehmun- 
gen. Das Gefühl selbst tritt nicht offen und differenziert in Erscheinung, 
sondern nur indirekt durch verbale Kommunikation (etwa als ironische 
Frage, als verwerfendes oder gar entwertendes Urteil oder als unterschwel- 
lige Anklage ...) oder durch nichtsprachliches Agieren (z. B. durch Rück- 
zug, durch desinteressiertes Schweigen .. .)3a. Bedeutung für den Glauben: 
Der Glaube wirkt ohne Realitätswahrnehmung illusionär, ohne Gefühls- 
klärung distanzierend und subjektbezogen; 
- zweitens: Die Verschlossenheit der Erinnerung d. h. der meditativen Ver- 
gegenwärtigungskraft: die Erinnerung kennt dann z. B. nur noch bezie- 
hungslose Fakten, totes religiöses Wissen, unlustbetonte religiöse Übun- 
gen, abschreckende Pflichten ... 
- drittens: Die Verschlossenheit der Phantasie als der Schaukraft, die 
hinter äußerer Fassade und Abwehr die erlösungsbedürftigen Nöte und 
die befreienden Möglichkeiten und Chancen erspürt. Die Verschlossenheit 
der Phantasie kann sich u. a. darin zeigen, daß sie nur das Negative der 
kirchlichen Entwicklung sieht oder daß sie vor jedem Wagnis des Neuen 
zurückschreckt, denn es könnte ja schiefgehen. Die angstbesetzte Phantasie 
sorgt dann auch, daß es danebengeht; 
- viertens: Die Verschlossenheit des Gemüts als beziehungschaffende und 
heimatgewährende Kraft des Menschen. Das geschieht etwa dort, wo man 
herzlos über den andern urteilt oder tagelang nicht mit ihm spricht; 
- fünftens: Die Verschlossenheit des Gewissens als ursprüngliche Unter- 
scheidungs- und Entscheidungskraft für Echtes und Unechtes. Das Gewis- 
sen pervertiert zum bloßen Moralgewissen oder tritt im Stadium des Uber- 
Ichs als Gebote- und Verbotegewissen in Erscheinung4. Dann wird bei- 

3a Vgl. Watzlawick, Menschliche Kommunikation, Huber, Bern, 1971*; Mandel/Mandel, 
Einübung in Partnerschaft, Pfeiffer, München 1971. 
4 Vgl. A. Heimler, Gewissensbildung in: Wege der Umkehr, Kevelaer 1972, 7-24. 



Menschliche Entfaltung und religiöse Reifung 345 

spielsweise eine Regel über das Menschliche gesetzt. Das Verhalten wird 
auf einen selbstgerechten Perfektionismus abgestellt: •Mir kann niemand 
etwas nachsagen. - Schuld sind die andern". In der zwanghaften Ver- 
schlossenheit des Gewissens kann man nicht mit der Freiheit und der 
Schuld anfangen, d. h. man darf selber nicht schuldig werden, etwa weil 
man als Kind keine Vergebung erfahren hat. 

b) Verstimmungszustände 

Das Transparentwerden wird des weiteren durch (strukturelle) Verstim- 
mungszustände blockiert: durch (schizoide) Unlust, (depressive) Weltangst, 
(zwanghafte) Schuldgefühle, (hysterische) Langeweile. Wenn solche seeli- 
schen Zustände anhalten, signalisieren sie häufig eine strukturelle Ver- 
stimmung, die den religiösen Vollzug in der Regel äußerst beeinträchtigen 
und die gewöhnlich nicht ohne einen seinshaften, d. h. die menschliche Ver- 
faßtheit miteinbeziehenden Standhalteglauben gewendet werden können. 

Strukturelle Verstimmungen sind in erster Linie entwicklungsbedingt. 
Es ist beängstigend und deprimierend, wie sehr die Angst bis in die jüng- 
ste Vergangenheit herein in der religiösen Erziehung eine Rolle gespielt 
hat. Durch religiöse Überforderung (z. B. zwei Messen am Sonntag selbst 
für Kinder und Jugendliche, so und so viele Gebete täglich!) erzeugte man 
Unlust, durch Angst (Sünde! Sünde!) Schuldgefühle. So kann es nicht ver- 
wundern, daß die Langeweile und der Ekel als Ausdruck des Sinnver- 
lustes bleiben, nachdem man sich endlich von allem frei gemacht hat, aber 
nun nicht mehr recht weiß, wofür man frei geworden ist. 

c) Antriebshemmungen 

Eine dritte Widerstandsform gegen das reifende Antwort-geben auf die 
Grundbedingungen des Menschlichen bilden die sogenannten Antriebs- 
hemmungen, die sich nach Schultz-Hencke5 in den ersten sechs Lebens- 
jahren bis zur Einschulung durch erzieherische Umwelteinflüsse, sei es 
durch Härte oder Verwöhnung oder durch das Pendeln zwischen Härte und 
Verwöhnung oder nach Herzog-Dürck6 durch die Humanfelder der Da- 
seinsunlust, der Weltangst, der Menschensatzungen und des selbstherr- 
lichen Ego ausprägen. Es handelt sich hier um Fehlkonditionierungen oder 
um falsches Lernen, das unbewußt in die Vorentscheidungen und Hand- 

5 Der gehemmte Mensch, Stuttgart 1947; vgl. besonders A. Dührssen, Psychogene Erkran- 
kungen bei Kindern und Jugendlichen, Göttingen 1960; ferner: Wrage/Petersen, Seelsor- 
ger und Therapie, Gütersloh 1971. 
6 Besonders in: Probleme menschlicher Reifung, a. a. O. 



Adolf Heimler 346 

lungsweisen eingeht und lebenslange Auswirkungen z. B. auch auf die 
Erfüllbarkeit der religiösen Gelübde hat. 

Antriebshemmungen betreffen einmal Kontakt und Nähe. Wenn diese 
Bedürfnisse mit Angst besetzt sind, beeinflussen sie negativ die zwischen- 
menschlichen Beziehungen, das Miteinander-Sprechen und -Umgehen und 
sicherlich auch die Kommunikation mit Gott, d. h. das Beten. Gott wird 
dann vielfach als Ersatz und Lückenbüßer gesucht für fehlenden mensch- 
lichen Kontakt und für die nicht erfüllbare Nähe und Intimität. Es gilt: 
Wo immer das Menschliche verkümmert erscheint, da entsteht zumindest 
im religiösen Menschen die Neigung, Gott als Lückenbüßer einzusetzen, 
d. h. sein unfaßbares Geheimnis durch eine allzumenschliche entwicklungs- 
bedingte Wunschbrille zu verzerren. 

Die Antriebshemmungen des Haben-, Behalten- und Hergebenwollens 
erschweren oder blockieren in der weiteren Folge u. a. die Erfüllbarkeit 
des Gelübdes der Armut. 

Die Hemmung kann sich in der Weise auswirken, daß man freudlos 
und resigniert ohne Wünsche dahindämmert oder von überwertigen Wün- 
schen überfallen wird oder sich entsprechende Ersatzbefriedigungen ver- 
schafft, daß man entweder ein zu profanes Verhältnis zum Besitz bekommt 
oder überhaupt keines. 

Die Antriebshemmung im Bereich der Geltung und Anerkennung wie- 
derum kann den Vollzug des Gehorsams in eine Krise führen. Der Gehor- 
sam wird in diesem Falle als Gefügigkeit mißverstanden bzw. diese als 
Gehorsam hochstilisiert oder ideologisiert. Dabei kann das Ordensmitglied 
durch seine •Bravheit", seine (buckelige) •Demut", •Bescheidenheit", sein 
In-allen-Dingen-um-Erlaubnis-bitten den Vorgesetzten dazu verführen, 
delegierte Verantwortlichkeit und personale Vollzüge wahrzunehmen, 
die man um einer integralen christlichen Selbstwerdung willen - etwa im 
Sinne des Jesus-Wortes: •Seid vollkommen wie ..." (Mt 5, 48) - nicht 
delegieren darf. Auf der anderen Seite aber werden sie unter Umständen 
doch übernommen, etwa weil es ohne besondere psychologische Vorkennt- 
nisse gar nicht so leicht ist, solche Vermeidungstricks personaler Selbst- 
verwirklichung zu durchschauen oder weil sie auf das unbewußte Bedürfnis 
einer korrelativen ähnlichen Antriebshemmung treffen. 

Die Antriebshemmung Liebe und Sexualität schließlich, die natürlich 
unmittelbar das Gelübde der Ehelosigkeit berührt und die etwa als kühle 
bis kalte Distanziertheit oder Gefühlsabwehr, als Befangenheit vor dem 
anderen Geschlecht bis zur Verschrobenheit oder im Gegensatz dazu als 
faszinatives oder regressives Berührtwerden in Erscheinung treten kann; 
eine solche Antriebshemmung wird vermutlich in einer religiösen Gemein- 
schaft, in der jede Gefühlsneigung gleich als Partikularfreundschaft de- 



Menschliche Entfaltung und religiöse Reifung 347 

klariert oder als höchst verdächtig und gefährlich hingestellt und in die 
Nähe der Sünde gebracht wird, die Gefühlsarmut und die Kontaktnot 
weiter vermehren und im Zusammenhang damit die sexuellen Spannun- 
gen und Verspannungen, die auf dem Gefühlsstau ihre beängstigenden 
oder frustrierenden Wellen zu schlagen pflegen. 

Es ist nicht ausgeschlossen, daß mancherorts heute noch wegen mangeln- 
der Einsicht in die psychologischen Hintergründe durch eine übertriebene 
soziale Kontrolle, durch eine bestimmte Handhabung von Regeln und 
durch eine antriebsgehemmte Ausübung der Gelübde die Antriebshem- 
mungen eher verstärkt als aufgelöst oder gelockert werden, so daß dadurch 
die kreative Quelle des Religiösen und damit ihre heute so dringlich be- 
schworene Erfahrungsgrundlage zugeschüttet wird. Freudlose religiöse 
Pflichterfüllung und Resignation, religiöse Routine und Unlust oder an- 
derseits Rebellion, neurotisierendes Verschweigen der schwelenden Kon- 
flikte und Ordensaustritte bei sich bietender Gelegenheit wären hier als 
Folgen zu nennen. 

d) Abwehrmechanismen und Abwehrspiele 

Als Widerstände gegen das Transparentwerden sollte wenigstens noch 
auf die innerpsychischen Abwehrmechanismen S. Freuds7 und auf gewisse 
psychosoziale Abwehrspiele8 hingewiesen werden, die insgesamt die noch 
ursprünglich im Kind angelegten religiösen Erfahrungsgrundlagen be- 
einträchtigen und die gesamtmenschliche Reifung und Entfaltung behin- 
dern. 

e) Transzendenzkräfte der Seele 

Demgegenüber müssen wenigstens auch einige sogenannte Transzendenz- 
kräfte der Seele genannt werden, wodurch anderseits die Entwicklung des 
Religiösen wieder gefördert und die religiösen Erfahrungsgrundlagen 
neuerdings oder erstmals eröffnet werden, obgleich allerdings gerade auch 
diese Kräfte, selber zum urreligiösen Bereich gehörend, von der religiösen 
Verschüttung und Krise mitbetroffen sind. Nach Herzog-Dürck zählen zu 
den Transzendenzkräften der Seele: das Vertrauen und Zutrauen, die 
Freude, der Humor, die Zuversicht, die Festlichkeit, der Mut und die 
Risikobereitschaft, die Hingabe, das Verzeihen, die Offenheit u. a. m. Wo 

7 Vgl. Heimler, Tiefenpsychologie 1975, als Vorlesungsmanuskript beim VSB Benedikt- 
beuern erhältlich. 
8 Vgl. Berne, Spiele der Erwachsenen, Hamburg, Rowohlt TB, ferner: James/Jongeward, 
Spontan leben. Übungen zur Selbstverwirklichung, Rowohlt, Hamburg 1974. 



Adolf Heimler 348 

immer solche Kräfte mobilisiert werden können, werden zugleich die 
religiöse Aufnahmebereitschaft geweckt und Impulse zur Entfaltung des 
Menschlichen gesetzt. Sie heißen Transzendenzkräfte, weil sie aus dem 
Ichgefängnis herausführen und dazu anregen, den unendlichen Entwick- 
lungsweg über sich selbst hinaus zu beschreiten, an dessen Ende der un- 
endliche Gott wartet. 

IV. Zum psychologischen Prozeß religiöser Reife 

Wie kann man trotz jener Widerstände und mit den daraus entstehenden 
Konflikten sein Personsein vor Gott entwickeln? Wie kann man sein 
Menschsein auf Gott hin durchlässig gestalten und wie in jene volle 
Gegenwärtigkeit gelangen, in der wir innerlich gewiß werden: Auch wenn 
wir da und dort menschlich zurückgeblieben sind, weil wir sowieso niemals 
alle Möglichkeiten entfalten können oder weil wir immer nur bedingungs- 
weise (etwa auf Grund von Leistungen) von anderen (seit der frühen 
Kindheit) angenommen wurden, Er, Gott, nimmt uns bedingungslos an. 
Vor ihm dürfen wir so sein, wie wir sind (Ps 27, 10). 

a) Gestaltung zwischenmenschlicher Beziehungen 

Wir müßten unsere Gemeinschaften und Bezugsgruppen so gestalten, 
- daß man wieder füreinander Zeit und für sich selbst Muße finden kann, 
indem man etwa notwendig fällige Prioritäten setzt; 
- daß man auch Konflikte und Persönliches offen miteinander bereden 
kann, ohne Angst haben zu müssen, nicht ernst genommen, ausgelacht, mit 
Normen und Regeln zum Schweigen gebracht oder an die Wand gestellt 
zu werden; 
- daß durch zwischenmenschliche Beziehungen möglichst viele Reifungs- 
und Transzendenzkräfte sich entfalten können; 
- daß die natürlichen Antriebskräfte angenommen und in Grenzen gelebt 
werden können, damit Nachreifung möglich und Antriebshemmung auf- 
gelöst werden kann; 
- daß religiöse Grunderfahrung wieder möglich wird, z. B. durch moderne 
Formen der Meditation und durch offene Kommunikation; 
- daß man den einzelnen - bei allem anregenden Angebot und freund- 
lichen Hinweis - dennoch so sein läßt, wie er ist; daß man ihn nicht nach 
vorgefaßtem Maßstab und Konzept beurteilt und ummodelt, daß man ihn 
seinen Weg finden, seine Entwicklungschancen entdecken und wahr- 
nehmen läßt in dem Vertrauen und Zutrauen, daß die mitbrüderliche 



Menschliche Entfaltung und religiöse Reifung 349 

oder mitschwesterlidie Beziehung und die offene Kommunikation ihn - 
zumindest in der Krisensituation - wirksamer binden kann, als ein Jahre 
zurückliegendes Versprechen oder eine bloße Regel; 
- daß man die Konfrontation mit nötigen Grenzen nicht gegen den ein- 
zelnen, sondern in einer offenen Kommunikation mit ihm leistet und dabei 
dessen Eigensein als Person respektiert. 

b) Menschliche Verfaßtheit und Glaubensvollzug 

Wie muß der Glaube begriffen werden, damit er Transparenz bewirkt, 
damit durch ihn die entwicklungsbedingten und eingeschaffenen Wider- 
stände des Menschseins leichter bewältigt, damit soziale, symptomatische, 
strukturelle und existentielle Angst bestanden werden können, damit 
menschliche Entfaltung und religiöse Reifung ineins möglich wird?9 

Der Glaubensvollzug ist abhängig von der jeweiligen menschlichen 
Verfaßtheit. Von ihr um des Inhalts willen abzusehen, hieße: den Glauben 
seiner farbigen und blutvollen Lebendigkeit entkleiden, ihn auf einen 
sterilen Für-wahr-halte-Akt degradieren, der weder die menschliche Ent- 
faltung noch die religiöse Reifung anzuregen vermöchte. Wenn man aus 
tiefenpsychologischer Sicht und psychotherapeutischer Praxis zunächst von 
Gott als dem Ermöglidiungsgrund des Glaubens absieht und diesen mehr 
von den menschlichen Vollzugsbedingungen her betrachtet, könnte man 
den Glauben in unserem Zusammenhang versuchsweise einmal so formu- 
lieren: 

•Glaube ist die entgrenzende, ichübergreifende personale Entfaltungs- 
kraft, die den Menschen geschenkweise befähigt, sich fortschreitend von 
ichbezogenen Motiven des Handelns zu befreien und ohne aggressive 
Fremd- und Selbstzerstörung und ohne die vielen regressiven Formen der 
Mutterleibsehnsucht (z. B. der Suchtmittel, der trieb- und affektgesteuer- 
ten Ausflüchte in flüchtige sexuelle Beziehungen und in infantile Bindun- 
gen an Menschen, Gruppen, Institutionen und Ideologien) sich mit den 
Widerständen des Lebens, zumal mit dem unabänderlichen Kreuz des 
Menschseins sachlich und wirhaft auseinanderzusetzen und dadurch zu- 
mindest in seinshafter Verbundenheit mit dem Schicksal Christi über einen 
selbstgenügsamen Ich-, Es-, Du- und Wirbeziehungskreis hinaus auf die 
absolute Zukunft eines ganz anderen Du und Wir sich als Mensch so gut 
wie möglich zu entfalten und sei es letztlich durch das Scheitern der bloß 
menschlichen Identität in der totalen Gebrochenheit des Kreuzes"10. Glaube 

9 Vgl. Menschliche Verfaßtheit und Glaubensvollzug; beim VSV in Benediktbeuern; Vor- 
trag vom 2. 1. 1974; Fulda; Verbandstag kath. Religionslehrer. 
10 S. Manuskript a. a. 0., 6-7. 



Adolf Heimler 350 

wird in diesem Sinne zur integrierenden Erfahrung des Menschseins, zur 
ichübergreifenden Sinnerfahrung, zum Ergriffensein von dem, was uns 
unbedingt angeht11. 

c) Strukturformen des Glaubens aus psychologischer Sicht 

Nach dem vorgegebenen Glaubensverständnis kann man, ausgehend von 
tiefenpsychologischen Typen, etwa folgende Glaubensformen unterschei- 
den: die inflationäre (basierend auf psychischen Grenzzuständen), die 
sinnentfremdete12, die beziehungsferne (schizoide), die beziehungsverhaf- 
tete (depressive), die bewahrende (zwanghafte), die darstellende (hyste- 
rische). Jeder Glaubensform liegt eine je verschiedene menschliche Ver- 
faßtheit und Erlebnisweise zugrunde mit entsprechenden Widerständen, 
strukturbedingten Ängsten und Vermeidungstendenzen, und zwar in der 
Bandbreite des Normalen und noch Gesunden bis hin zum Neurotischen 
(Psychotischen)13. Der Glaube erweist sich hier u. a. als Überwindung der 
struktureigenen Widerstände und Ängste und als Bejahung und Grund- 
annahme des vom Schöpfergott aufgegebenen individuellen Menschseins 
mit allen entwicklungs- und erziehungsbedingten Belastungen und Be- 
grenzungen, so wie sie sich unter den Anforderungen des Hier und Jetzt 
erlebnismäßig auswirken. 

Zur Vereinfachung der Terminologie wird die jeweilig positive Glau- 
bensform nach ihrer zu überwindenden fehlerhaften Ausgangsbasis und 
nicht nach der ihr innewohnenden Reifungfkraft benannt. 

Die inflationäre Glaubensform bejaht kraft der in ihr anwesenden 
Entwicklungshilfe Gottes (= Gnade) die inflationäre Verfaßtheit (d.h. 
die Überwertigkeit und Maßlosigkeit subjektiven Erlebens, die Angst vor 
Begrenzung durch Realitäten bis hin zur wahnhaften Wirklichkeitsver- 
fälschung) und konfrontiert sie sowohl mit den Dringlichkeiten und Not- 
wendigkeiten des Alltags wie auch mit dem Anderssein Gottes. Der Glaube 
übernimmt hier die Richtung auf menschliche Entfaltung u. a. die psycho- 
hygienisch notwendige Funktion der Selbstbegrenzung. 

In der sinnentfremdeten Glaubensform geht es ebenso um menschliche 
Entfaltung und religiöse Reifung, um identifikatorische und seinshafte 
Annahme des belastenden Ist-Zustandes, im besonderen um die Annahme 

11 Vgl. P. Tillich, Ges. Werke, Bd. 8, 111 ff, bes. 118. 
12 Vgl. hierzu die menschliche Verfaßtheit der heute weit verbreiteten noogenen 
Neurosen, beschrieben von V. E. Frankl, z. B. in: Der Mensch auf der Suche nach Sinn, 
Herder TB 430. . 
13 Vgl. die Skalierung bei M. Tramer, Allgemeine Psychohygiene, Benno Schwabe Verl., 
Basel 1960, 40-52, bes. 51; vgl. ferner F. Riemann, Grundformen der Angst, Reinhard 
Verl., München 1965, Vorwort, bes. S. 18. 



Menschliche Entfaltung und religiöse Reifung 351 

der existentiellen Frustration oder des existentiellen Vakuums14, das u. a. 
dadurch entsteht, daß sich die innerpsychische wie die äußere Realität vor 
der Transparenz verschließt. Nur was man kreativ annimmt (aus der Kraft 
•von oben" nach dem Johannes-Evangelium), wird erlöst und befreit. Der 
sinnentfremdete Glaubensvollzug beginnt dort wirksam zu werden, wo 
man an der Faktizität der Innerweltlichkeit kein Genüge mehr finden 
kann und in sich (und sei es vorerst auf negative Weise in Form von Ekel, 
Langeweile und Ängste) die Dimension der Innerlichkeit wieder oder 
erstmals entdeckt und die Sehnsucht, die den Betroffenen über sich selbst 
hinaus nach Sinnerfüllung suchen und fragen läßt. 

Die beziehungsferne Glaubensform setzt wiederum beim strukturbe- 
dingten Widerstand an, d. h. hier beim elementaren Erleben der Be- 
drohung (oder Belästigung oder Störung) durch die andern, beim mehr 
oder minder extremen Mißtrauen vor den andern, bei der instinktiven 
Schutzmaßnahme der Selbst-Isolierung. Für den Beziehungsfernen ist der 
Glaubensvollzug der Weg von isolierter Selbstbezogenheit zum Du und 
zur Wir-Zugehörigkeit von ichbewahrender Autarkie zur liebenden 
Selbsthingabe, vom Mißtrauen zum Vertrauen, von der selbst- und fremd- 
zerstörerischen Aggression zum selbstlosen Engagement, von der Bezie- 
hungsferne und Beziehungsnähe, von trennender rationaler Distanzierung 
oder Gefühlsabwehr zur fühlbaren Anteilnahme und Zuwendung, von 
selbstgenügsamer Sinngebung zur geschenkten Sinnfindung, von der seins- 
haften Verschlossenheit zur Transparenz des Göttlichen, bis durch das Me- 
dium der menschlichen Verfaßtheit Gott als Du und Wir, als erfüllte Be- 
ziehung und Zugehörigkeit erfahren wird. Der erste Schritt dahin mag 
sein, daß der Beziehungsferne gegen seine spontane Rückzugs- und unbe- 
teiligte Beobachtungstendenz bewußt auf den andern zugeht und ihn als 
erster anspricht oder etwas Persönliches von sich sagt oder daß er sich etwas 
schenken läßt oder selber etwas schenkt. 

Worin bestehen Widerstand und Ansatzmöglichkeit des beziehungs- 
verhafteten Glaubens? 

In eben der Beziehungsverhaftung: in der Trennungsangst; in der Angst, 
allein gelassen zu werden, wenn man eigene Wünsche äußert, wenn man 
nein sagt, wenn man sich behauptet und sich nicht alles gefallen läßt; in 
der Angst vor der Selbstwerdung, vor Konflikten; in der Abhängigkeit von 
Erwartungen der Umwelt; in der allumfassenden Harmonisierungsten- 
denz; in der Neigung, sich an Menschen anzuklammern, Verantwortlich- 
keiten zu delegieren und symbiotische Beziehungen einzugehen; in der 
Sehnsucht nach Mutterleibsgeborgenheit; in der Neigung, sich von einzel- 

Vgl. neben der Beschreibung bei V. Frankl den nachfolgenden Punkt. 



Adolf Heimler 352 

nen abhängig zu machen durch Verzicht auf Selbstwerdung (passive Form) 
oder andere von sich abhängig zu machen durch besondere Dienstleistun- 
gen (aktive Form) in der unbewußten ideologischen Haltung des Besser- 
seins auf Grund der •selbstlosen und aufopferungsvollen Hingabe". An 
solchen Widerständen hat sich der Beziehungsverhaftete zu bewähren. Ent- 
weder er überschreitet sich selbst an diesen Widerständen und gewinnt da- 
durch Ichstärke und Autonomie, oder der Glaube stirbt an der Beziehungs- 
verhaftung. Durch Selbstüberschreitung weitet sich der anfängliche bezie- 
hungsverhaftete Glaube zum integralen Glaubensvollzug aus, der zum 
•Vollalter und zur Vollgestalt Jesu Christi" (Eph 4, 13) tendiert, der Be- 
ziehungsverhaftung im Sinne Jesu (Lk 14, 26) zurückläßt und dafür eine 
andere, nämlich die Lebensqualität Christi gewinnt (Lk 9, 24). Im integra- 
len Glaubensvollzug wird die symbiotische regressive Trennungsangst be- 
standen, die letztlich eine Angst vor der Grundbedingung des Todes ist 
und sich in den Tränen eines jeden Abschieds spiegelt. Zum integralen 
Glaubensvollzug des Beziehungsverhafteten gehört auch, daß z. B. die auf 
Gott projizierte Geborgenheitssehnsucht als regressives Bedürfnis entlarvt 
und zurückgenommen wird. Doch dem beziehungsverhafteten Glaubenden 
mag es fürs erste genügen, eine zaghafte Kritik oder sogar ein klares Nein 
zu äußern und dabei bewußt die Erwartungsangst in Kauf zu nehmen, eine 
Zurückweisung zu erfahren oder allein gelassen zu werden ... 

Wie erscheinen menschliche Verfaßtheit und Widerstand gegen die in- 
tegrale Selbstüberschreitung in der bewahrenden Glaubensformf 

Als starrer Selbstbehauptungswille, als Sicherheit des Besitzes und des 
Status-quo, als Perfektionismus des Verhaltens, als rationale Absicherung, 
als Streben nach absoluter Gewißheit; als absolute Leistung, absolute Rein- 
heit, absolutes Lob für absolute Vollkommenheit, als Alternative: Alles 
oder nichts! als Vermeidung von Freiheit und Entscheidung; als Angst vor 
dem Spontanen, dem Neuen, dem Veränderlichen, dem Risiko, dem Irra- 
tionalen, Unfaßbaren, dem Schuldigwerden; als Mißtrauen gegenüber 
Vergebung, als kritikloser und unkritischer Gehorsam (sprich: Gefügig- 
keit), als unterwürfiger und fragloser Respekt vor Autoritäten und Amts- 
trägern, als Intoleranz gegen Andersdenkende, als Projektion des eigenen 
Schattens15 auf Andersgläubige und •Ungläubige". Wo die bewahrende 
Glaubensform sich nicht mehr der integralen Bewährung aussetzt, wo sie 
sich der •Ungewißheit und (dem) Wagnis"16 aus Angst vor dem schmerz- 
lichen Prozeß der Wandlung völlig verschließt, da erstarrt sie in Selbstbe- 

15 Inbegriff der ungelebten und nicht zugelassenen Möglichkeiten und Lebens-Impulse, 
vgl. A. Heimler, Streben nach christlicher Vollendung heute, in: Katech. Blätter, August 
1970, 466 f. 
l« Vgl. gleichnamigen Buchtitel von P. Wust, Kösel-Verlag, München 1955, 5. Auflag* e. 



Menschliche Entfaltung und religiöse Reifung 353 

wahrung und in monumentaler dogmatistischer Versteinerung. Glaube ist 
die prozeßhafte Überwindung des eigenen Unglaubens, der durch die an 
sich wesentliche Komponente der Bewahrung am dichtesten verschleiert 
werden kann. 

Was vermeidet die darstellende Glaubensform von der menschlichen 
Verfaßtheit her spontan, wenn nicht von der verbliebenen vitalen Glau- 
benskraft her bewußt gegengesteuert wird? 

Sie vermeidet eigenes Betroffenwerden durch Darstellung: durch über- 
steigerten Gefühlsausdruck, durch gespielte Begeisterung, durch Demon- 
stration und Dramatisierung, durch Inszenierung und Show, durch Selbst- 
distanzierung und Rollenspiel, durch bemächtigenden Zugriff gegenüber 
anderen, durch Flucht nach vorn, durch triumphalistisches Pathos. Vermie- 
den wird das Hören, Horchen und Gehorchen durch Reden. Vermieden 
wird Begrenzung, Verpflichtung, Verbindlichkeit aus Angst, daß dadurch 
der eigene Freiheitsspielraum eingeengt würde. Je ehrlicher und offener 
der darstellend Glaubende sich mit seinen strukturellen Widerständen und 
Verfaßtheiten auseinandersetzt und sich schlicht und einfach zu ihnen be- 
kennt, desto ansprechender, echter, überzeugender und integrativer wirkt 
sein Glaubensvollzug. Er erreicht so am meisten, woran ihm sehr gelegen 
ist, nämlich auf andere positiv zu wirken; allerdings erst dann, wenn er 
auch die Konsequenzen trägt und diese nicht anderen aufbürdet. 

d) Die integrale Form des Glaubens 

Die integrale Glaubensform ist die Transparenz und die Vollendung aller 
anderen Glaubens formen in der Zielrichtung: •Alles zusammenzufassen 
in Christus, was im Himmel und auf Erden ist" (Eph 1,10; vgl. Kol 1, 19 f). 
Die Transparenz schließt hier als Widerstand und Schattenhintergrund 
die Gebrochenheit menschlicher Verfaßtheit oder das Kreuz mit ein, ebenso 
die Bejahung dieser Verfaßtheit und schließlich den Ermöglichungsgrund, 
nämlich die Entwicklungshilfe Gottes oder die Gnade, letzteres infolge 
einer zumindest seinshaften Zielrichtung (Intentionalität) auf das erlö- 
sende Kreuz Christi. Was die Entfaltung des Menschlichen betrifft, geht es 
dem integralen Glaubensvollzug u. a. um Selbstbegrenzung, Realitätssinn, 
Selbsttranszendenz, Selbstdistanz, Wille zum Sinn, soziale Beziehungs- 
und Bindungsfähigkeit, Kommunikation, Vertrauen, Zuversicht, emotio- 
nale Eigenständigkeit, Durchhalte- und Standhaltevermögen gegenüber 
Widerständen, Wagemut und Risikobereitschaft, Echtheit und Verbind- 
lichkeit. Was die Integration des integralen Glaubensvollzugs anbelangt: 
Die integrale Glaubensform nimmt u. a. die wesentlichen Elemente der 
anderen Glaubensformen in sich auf und bringt sie in ein ausgewogenes 



Adolf Heimler 354 

Verhältnis zueinander. Aus der inflationären Form bezieht sie etwa die 
Durchlässigkeit des Bewußtseins gegenüber den schöpferischen und reli- 
giösen Erlebnistiefen des Unbewußten mit ein; aus der sinnentfremdeten 
Form die Funktion des Faktischen, aus der beziehungsfernen das Selber- 
sein in der Abgrenzung gegenüber den andern, aus der beziehungsverhaf- 
teten das Du und Wir als Sinnrichtung des Glaubens, aus der bewahrenden 
das Bleibende oder die Kontinuität im Wechsel und Wandelbaren, aus 
der darstellenden Form schließlich das Wechselhafte und geschichtlich Ab- 
legbare in der Fluchtbewegung nach dem Ewigen und Transzendenten". 

V. Von der Sinnkrise zur religiösen Reife 

Wir stellen in unserer geschichtlichen Stunde nicht nur eine weitreichende 
und tiefgreifende Krise des Menschlichen, sondern zugleich eine Struktur- 
krise des Religiösen fest mit einem heute nicht mehr übersehbaren 
Strukturwandel, geboren aus der Nullpunkterfahrung der Sinnleere und 
Sinnlosigkeit18, die einesteils ein ungeheures Maß an Selbst- und Fremd- 
zerstörung freisetzt und eine Epidemie von psychisch bedingten Leiden 
(Neurosen) und psychosomatischen Erkrankungen und die zum andern ein 
Umdenken, Umerleben oder eine Neubesinnung erzwingt. Wie sieht ein 
solcher Prozeß auf individueller Ebene beim einzelnen aus? Wie kann er 
aussehen? Wie können wir ein solches Transparentwerden existentiell 
eventuell selber erleben? 

Wenn der existentielle Nullpunkt erreicht ist; wenn man darin nicht 
verzweifelt oder resigniert; wenn man vielmehr (in meditativer) Gelas- 
lenheit und Ergebenheit das trotzige Hadern mit den Grundbedingungen 
seines Menschseins, z.B. mit seinem schicksalhaften Gewordensein aufgibt; 
wenn man die Schuld nicht mehr auf andere schiebt (Eltern, Gesellschaft); 
wenn man sich demnach von der eigenen erstarrten Bewußtseinsstruktur 
loszulassen beginnt; wenn man den dadurch bedingten schwindelerregen- 
den Schwebezustand und das Gefühl der Bodenlosigkeit riskiert19, - dann 
erst kann nach dem psychischen Gesetz der Entantiodromie oder Gegen- 
läufigkeit (Begriff bei C. G. Jung) die im Unbewußten bereits seit langem 
angebahnte ausgleichende Entwicklungsströmung wie ein erfrischendes 

17 Vgl. zum integralen Glaubensvollzug; A. Heimler, Identitätsfindung und Glaubens- 
vollzug, Katechetische Blätter, Mai 1970, bes. 266 f. 
18 S. Manuskript •Tiefenpsychologie 1975", a.a.O., 41-43. 
19 Vgl. das entsprechende Symbol: Todeshochzeit auf dem Gipfel des Felsens, in •Amor 
und Psyche" in: Apulejus: Der goldene Esel, Goldmann TB 176, 77-79; dazu Kommentar 
in: Apulejus, L., Amor und Psyche, mit einem Kommentar v. Erich Neumann. Ein Bei- 
trag zur seelischen Entwicklung des Weiblichen. Rascher, Zürich 1952. 



Menschliche Entfaltung und religiöse Reifung 355 

Bad oder wie ein Anhauch ins Bewußtsein treten und im Nu eine andere 
Grundstimmung erzeugen mit dem befreienden Erlebnis: Ich bin ich-selbst, 
jetzt in diesem Augenblick. Vorher war ich mir selbst entfremdet; ich stand 
wie unter dem Fluch einer Fremdbestimmung; ich war wie im Märchen 
von einer bösen Hexe (Urmutter!) verwünscht, in ein Tier, in einen Stein 
verwandelt; jetzt kann ich wieder fühlen; es ist, wie wenn ich aus einem 
bösen Traum erwache; ich bin ganz da; ich kann den Kopf wieder erheben 
und den Leuten frei in die Augen schauen; vorher war ich gebückt, in mich 
hinein versunken, unstet im Blick und ausweichend, wie in die Ferne ver- 
loren; ich kann Antwort geben auf das, was mich unbedingt angeht: auf die 
Grundbedingungen des Menschseins: auf das Du, das Mitsein in der 
Gruppe, auf Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit; auf Zeit, Tod, Schuld und 
das Böse in der Welt; auf das Schicksal, - weil ich mich darin betroffen und 
zur Gestaltung aufgerufen erfahre; weil sich - o Wunder! - die Organe 
meiner Seele, d. h. die Erinnerung, die Phantasie, das Gemüt und das Ge- 
wissen wieder oder erstmals geöffnet haben; weil der böse Zauberschleier 
von ihnen weggezogen ist, so daß ich in meinem Tun und Nichttun (z. B. im 
Schweigen), in meinem Leben und in der gegenständlichen Wirklichkeit 
um mich herum die Sinnhaftigkeit erspüre bzw. ersehne20. 

Eine Entwicklung, wie sie soeben beschrieben wurde, ist kein bloßes Ge- 
schenk, auch wenn sie als Geschenk schlechthin erfahren wird. Der Erleb- 
niswandel fällt einem nicht ohne weiteres, z. B. in einer Konflikt-Medita- 
tion zu, wie dies etwa verkürzt als personbezogene Selbsterfahrung an an- 
derer Stelle konkret beschrieben wurde (vgl. Anm. 20, Kap. 3). Es gilt unter 
Umständen, in einem schmerzlichen Reifungsprozeß mit dem •Kleinen 
Prinzen" auf die Realität •Erde" zu kommen und dabei eine Sand- und 
Steinwüste der Isolierung und des Auf-sich-selbst-Zurückgeworf enseins zu 
durchschreiten21, sei es im Alleingang oder in der Zweierbeziehung einer 
psychotherapeutischen Behandlung22. 

Das Umkippen einer sinnleeren Bewußtseinsstruktur in eine befreiende 
Sinn-Dimension erfolgt meist unter starkem psychischen Druck an einer 
sogenannten paradoxen Grenzerfahrung, wenn man in einem Verzweif- 
lungs- und Vertrauensakt zugleich sich selbst aufgibt, nicht nur etwas, z. B. 
einen Wunsch oder eine trotzig starre Selbstbehauptung und Selbstbewah- 
rungshaltung. Die wesentlichste Bedingung für einen qualitativen Be- 

20 A. Heimler, Meditative Selbsterfahrung und Gruppendynamik, in: Türen nach Innen. 
Wege zur Meditation. Christophorus-Verlag, 146-165. Und: Wege zum Menschen, Mai/ 
Juni 1975, 201-212. 
21 Vgl. A. Heimler, Der kleine Prinz, ein Gestaltprinzip personaler Reifung; als Manu- 
skript beim VSB, 1974, Fachhochschule Benediktbeuern erhältlich. 
22 Vgl. Herzog-Dürck, PmR, z. B. die Kristallisation: •Der Hase im Schnee", 150 f 
Vgl. A. Heimler, Neue Formen der Exerzitien, Butzon/Bercker, 135-171. 



Adolf Heimler 356 

wußtseinssprung ist demnach, daß man als Betroffener die existentiellen 
Konfliktspannungen aushält und durchhält und nicht vorzeitig auf eine 
vordergründige Bedürfnisbefriedigung ausweicht. Der •elektrische Funke" 
des Sinnbewußtseins zündet erst, wenn hinreichende Spannungs- und Lö- 
sungskräfte konstelliert oder bereitgestellt werden. Existentielle Konflikt- 
spannungen zeigen sich dann, wenn das in Sicht kommt, was uns bedingt 
angeht, was uns in der menschlichen Grundsituation betrifft, und wenn 
kein anderer machbarer Ausweg als Lösung gefunden werden kann als die 
Gelassenheit: Ich schicke mich darein; ich lasse es zu; ich vertraue, daß es 
von selbst gut wird, wenn ich es in mir geschehen lasse, wenn ich mich einer 
inneren Führung anvertraue. Es bleibt mir auch gar nichts anderes übrig. 
Ich hätte gar nicht mehr die Kraft, mich dagegen zu wehren. In solcher Not 
wird die bedrängende Anwesenheit von prägenden Humanfeldern der 
frühen Kindheit, wodurch die Sinnerfahrung verstellt wird, durchlässig. 
Es werden sozusagen die Übertragung konstellierenden Beziehungsmuster 
der ersten Lebensjahre •eingeschmolzen", so daß der Bedingungszusam- 
menhang: Kindheitserf ahrung - aktuelles Verhalten (Erleben) seine deter- 
minierende Wirkkraft verliert und kreative Erfahrungen wieder möglich 
werden. 

Wie man sieht, stehen menschliche Entfaltung und religiöse Reifung unter 
der Konfliktspannung des Kreuzes. Das war immer so und wird auch in 
Zukunft nach dem religiösen Strukturwandel so bleiben. Jesus Christus, 
der wie kein anderer unser Thema realisiert und erfüllt hat, hat uns ebenso 
modellhaft vorgelebt, in scheinbar auswegloser Nullpunkterfahrung den- 
noch zu hoffen, daß es weitergeht, daß eine Neuwerdung, ein neuer An- 
fang bevorsteht. Durch die Nullpunkterfahrung des Kreuzes wird somit das 
Humanum relativiert und gleichzeitig das Absolute, nämlich das Religiöse, 
freigesetzt. Am Kreuz erfüllt Gott die Begrenzung des Menschlichen und 
vollendet so menschliche Entfaltung und religiöse Reifung. 




