
Buddhistische und christliche Liebe 
William Lloyd Newell SJ, Cambridge USA 

Mehr und mehr entdeckt die Religionsgeschichte frappierende Ähnlichkei- 
ten zwischen den verschiedenen Religionen. Dieses Aufdecken von Über- 
einstimmungen war bis vor nicht allzulanger Zeit ein Grund, warum diese 
Wissenschaft in der Kirche nicht gerade hoch in Ansehen stand: Buddhas 
einender Atem galt eher als verschleiernder Bodennebel denn als inspirie- 
render Geist. Würde nicht alles verschwommen und trüb? War es nicht der 
Geist des Synkretismus, der das Unterfangen beseelte? Alle Religionen be- 
kamen ein gleiches Antlitz - und man verlor die Instrumente, um die Un- 
terschiede zu sehen. Somit fand die vergleichende Religionswissenschaft 
kaum einen Platz im römisch-katholischen Studienbetrieb. 

Das Konzil öffnete die Tore für alle Brüder ohne Ausnahme; und seit- 
dem steigt die Welle der Begeisterung, mit der man sich um Lehren und 
Erfahrungen in anderen Religionen bemüht. Was Goethe über das Stu- 
dium fremder Sprachen schrieb: Wer keine kennt, kennt nicht die eigene, 
rechtfertigt auch das Studium fremder Religionen: Wer nur mit einer ver- 
traut ist, ist mit keiner vertraut. Das Konzil hat uns gelehrt, in anderen 
Religionen das lebensspendende Geheimnis der Gnade zu entdecken. Nie- 
mand steht außerhalb des Einflußbereiches des göttlichen Wirkens; in Je- 
sus Christus hat Gottes Erlösungsgnade jeden Menschen erreicht; er ist für 
alle gestorben. Soweit eine Religion gut ist, steht sie im Heilsplan Gottes 
zur Rettung der Menschheit. Aber die Kirche wird dabei zu einem • außer" - 
ordentlichen Heilsweg Gottes, da eben nur ein geringerer Teil der Mensch- 
heit christlich ist. Beim konsequenten Weiterdenken solcher Ansätze wer- 
den die •anderen" Religionen zum Hauptinstrument göttlicher Gnaden- 
führung. 

Die Pessimisten haben wachsende Verwaschenheit als Folge dieser Öff- 
nung zur Welt vorausgesagt. Jeder kann sehen, wie weit sie Recht haben. 
Aber intensives Studium der anderen Religionen könnte auch Festigkeit und 
Klarheit im eigenen religiösen Leben bringen. 

Die Arbeit des kürzlich verstorbenen Oxforder Professors R. C. Zaehner 
kann als Beispiel einer solchen wachsenden Klarheit dienen. Er warf sich in 
den See religiöser Menschheitserfahrungen und tauchte mit klar geworde- 
nem Christusglauben auf*. Die großen Welreligionen zeugen von wahrer 

* Father Newell studierte unter dem Oxforder Gelehrten und vollendete nach dessen 
Tod seine Ausbildung an der Harvard-University in Cambridge. Vorliegende Essay 
ist im Geiste seines Lehrers geschrieben, den auch H.M.Enomyia-Lassalle und H.Dumou- 



William L. Newell 35g 

Mystik, lehrte er; aber es sei nicht die gleiche Mystik hier und dort. Der 
Geist, der die einzelnen mystischen Erfahrungen beseelt, sei ein verschie- 
dener. Der Geist des muslemischen Sufi sei nicht der des Buddha. Zaehner 
fühlte, daß da eine Einheit der Religionen existiere - aber er wußte, daß sie 
nicht auf dem Wege der Gleichmachung zu finden sei, nicht auf dem Wege 
der Verwischung. 

Ein Versuch möge dies beleuchten: Eine einzige Dynamik bewegt die 
Religionen, aber durchformt von verschiedener Geisteshaltung. Wer sich 
in die buddhistische und christliche Liebe vertieft, wird, sobald er die ver- 
schiedenartigen Oberflächenerscheinungen durchstößt, zuerst eine erstaun- 
liche Gleichheit in der Tiefe entdecken. Aber auf dem Grunde offenbart die 
Gleichheit wiederum ihre recht verschiedenen Wurzeln. 

I. Der buddhistische Weg 

Beim Tiefer-Bedenken der religiösen Grundhaltungen wird man überall 
auf die Idee der Liebe stoßen. Die Idee der Liebe aber kann man nur ver- 
stehen, wenn man die Wirklichkeit, die konkreten Äußerungen der ent- 
sprechenden Religion einbezieht. 

a) Befreiung von der Last der Tugend 

Richard H. Robinson schrieb eine ausgezeichnete Monographie über den 
Buddhismus. In ihr unternimmt er eine am Erfahrungsmaterial abge- 
lesene Phänomenologie der Versuchungen des kontemplativen Lebens. Der 
Mönch, so schildert er, übergibt sich selbst völlig dem Bemühen um Frei- 
heit von Zweifel und Dumpfheit. Aber wo es ihm gelingt, werden seine 
körperlich-geistigen Anlagen und Gewohnheiten autonom, selbständig 
und erheben immer wieder von neuem ihre Ansprüche. Und in ihnen bricht 
die Lebens-Furcht in neuer, schreckerregender Dichte aus dem Unterbe- 
wußtsein des Suchenden auf, und Wellen von Verzweiflung bringen die 
Zweifel des Anfangs zurück. Der Mönch fühlt sich der Herausforderung 
nicht gewachsen. Die alten Gewohnheiten verlangen - für sich alleinge- 
lassen - nach Befriedigung. Erst wenn der Mönch voll im Vertrauen steht, 
kann er die Zweifel beiseite schieben und die schlechten Gewohnheiten 
töten. 

lin überaus hoch schätzten. Zaehners Concordant Discord, The interdependence of faith, 
Oxford 1970, ist ein Zeugnis seiner zugleich wissenden, versöhnlichen und unterscheiden- 
den Arbeitsweise. Vorliegende Übersetzung versucht, den geistvollen, fast poetischen und 
zugleich unterrichteten, engagierten Stil des Originals wiederzugeben. Wo es nicht ge- 
lang, ist die Schuld dem Übersetzer zu geben (Red.). 



Buddhistische und christliche Liebe 359 

•Die letzte Gefährdung ist aber die drohendste und tödlichste. Vollkom- 
mene Liebe (maitri) kann die Furcht austreiben, aber allzu leicht wird sie 
zur libido, zur alles beherrschenden Sucht". Man könnte dies das •Flip- 
flop-Syndrom", das •Hin-und-Her-Syndrom", nennen: eine eingeschla- 
gene Richtung verkehrt sich plötzlich zu ihrem Gegenteil. 

Dieses Phänomen läßt sich in der Tat in manchen Religionen deutlich 
belegen. Nach der Befreiung vom Laster macht man sich frei von den Fes- 
seln der Tugend; die Tugend, als Freiheit von der Last des Lasters, wird 
nun selbst als Last abgeworfen. Freiheit von Tugend wird zur obersten 
Stufe auf dem Reinigungsweg, bevor einer die Höhe der Kontemplation 
erreicht. Im neunzehnten Kapitel seines Tao Te Ching gibt Lao Tsu die 
Anweisung: Gib Heiligkeit auf, entsage der Weisheit, / Und ich werde für 
jedermann hundertmal besser sein. / Gib Freundlichkeit auf, entsage der 
Moral, / Und die Menschen werden kindliches Frommsein und Liebe neu 
entdecken. / Gib Genialität auf, entsage dem Verdienst, / Und Räuber und 
Diebe werden verschwinden. / Diese Drei sind nur äußerliche Formen; sie 
sind in sich selbst ungenügend. Es ist wichtiger, / die Einfachheit zu sehen. / 
Die eigene, wahre Natur zu verwirklichen, / Die Selbständigkeit abzuwer- 
fen / Und das Verlangen zu mäßigen. 

Der Weise sagt in der Tat, daß den Gerechten auch die Tugenden hin- 
dern auf dem Weg zur Vollkommenheit. Er hat eine Vision von Innerlich- 
keit, die man häufig in Religionen antrifft: Daß da eine Stufe existiere, wo 
der Mensch vollkommen wird (ganz gleich, ob es •Frei" oder •Heilig" oder 
•Weise" oder •Kontemplativ" heißt), und wozu er sich jenseits von Kult, 
Ritus und eben auch Tugend begeben muß. Alle Formen von Religion und 
Moral sind noch •diesseits des Einen". Frithjof Schuon spricht in seinem 
Buch, In the Tracks of Buddhism, zwar auch die Mahnung aus: Man muß 
erst Tugenden besitzen, bevor man sich von ihnen befreien kann. Dieser 
vorletzte Grad von Spiritualität benötigt harte und lange Reinigung. Aber 
dennoch, die Befreiung von Tugend ist das letzte. 

Auch Paulus forderte die Galater auf, das Gesetz hinter sich zu lassen. 
Liebe besitzt nach ihm den Primat im christlichen Leben. Aber der gleiche 
Paulus konnte - wie ein irischer Landpfarrer - auf dem Gesetz insistieren, 
wenn es nötig war. Paulus wußte von Vollkommenheit und Unvollkom- 
menheit - oftmals in einer einzigen Person und einem einzigen Tun gleich- 
zeitig. Für ihn gab es keine Vollkommenheit jenseits der Tugend, sondern 
nur eine Integration der Tugend in die Vollkommenheit. Der Maßstab, 
der Tugend von Laster scheidet, wird vertieft zur Liebe, aber nicht über- 
wunden in mystischer Erfahrung. 



William L. Newell 360 

b) Im Leerraum des Jenseits von Gut und Bös 

D. T. Suzuki fand in der Zen-Erfahrung die gleiche Dynamik wie in der 
Weltmystik. Er beruft sich auf ein als häretisch gebrandmarktes Zitat aus 
Ruusbroecs •Die zwölf Beguinen", um seine Intuition zu unterbauen: 
•Ohne mich hätte Gott weder Wissen noch Macht, denn ich bin es, der 
mit Gott meine eigene Personalität und alle Dinge erschaffen hat. Von 
meinen Händen hängen Himmel, Erde und alle Geschöpfe ab. Wer Gott 
Ehre gibt, gibt sie mir, denn in meinem Wesensgrund bin ich von Natur 
aus gleich Gott. In mir selbst habe ich weder Hoffnung noch Liebe, und 
weder Glaube noch Vertrauen auf Gott; ich habe nichts zu beten und zu 
bitten, denn ich gebe keinem Gott, der jenseits von mir selbst ist, die Ehre. 
In Gott ist nämlich kein Unterschied, weder Vater noch Sohn noch Heili- 
ger Geist... Und so bin ich eins mit diesem Gott, und ich bin genau das, 
was er ist... und genau dasjenige bin ich, daß er ohne mich nicht sein 
kann". Bei Ruusbroec spricht ein Mitglied der Sekte vom •Freien Geist", 
die damals in den Niederlanden blühte. Dort glaubte man, daß der 
Mensch, sobald er wirklich frei sei, keine Gewissensbisse und keine Sünde 
mehr haben könne. In diesem Zustand sei der Mensch jenseits aller Auto- 
rität und schulde niemand mehr Gehorsam. Er sei niemand mehr verant- 
wortlich, möge er auch töten, wer ihm unangenehm im Wege stünde, oder 
möge er den Trieben seiner Natur nachgeben und das tun, was andere 
Sünde nennen. Man erfuhr sich zurückversetzt in den Stand der Unschuld, 
wo das Sündigen unmöglich ist. Man erfuhr seine Tiefe als göttlich, als 
Gott. 

Der springende Punkt unserer Darstellung liegt in der Tatsache, daß 
überall dort, wo eine Intuition der leeren Transzendenz aufblüht, zugleich 
die Gefahr auftaucht, daß die Triebe in den Leerraum vorstoßen. Die 
Weite der Erfahrung und die im Unterbewußtsein lauernde Ungezügelt- 
heit der menschlichen Natur stoßen hart aneinander. Das •Flip-Flop- 
Syndrom" kann echte mystische Erfahrung in die Triebhaftigkeit vor- 
geistiger Regression zurückschnellen lassen. Suzuki erklärt seine Ausfüh- 
rungen durch den Hinweis, daß die Instinkte nach Autonomie schreien, 
sobald sie nicht mehr von einer geistigen Moral beherrscht sind. Alle Reli- 
gionen wissen davon und warnen davor. Aber je mehr einer den Anspruch 
erhebt, von Gott besessen zu sein, desto drohender wird der Umschlag zum 
Gegenteil. Das Aufgeben des Willens zur Passivität der Leere und das 
Verachten der durchgeistigten Moral töten die Religion - im Buddhismus 
ebenso wie in der westlichen Erfahrung. 

Suzuki zitiert eine buddhistische Stimme, die der der Brüder vom Freien 
Geist bei Ruusbroec entspricht. In der Prajnaparamita-Uberlieferung des 



Buddhistische und christliche Liebe 361 

Mahayana-Buddhismus steht die Erfahrung an erster Stelle. Buddha pre- 
digte kein neues Evangelium, er schenkte Indien und der Welt keine neue 
Offenbarung und keine neue Religion. Er beanspruchte nur das eine, daß 
er Erfahrung habe. Der Mahayana-Buddhismus wollte nichts als zu diesen 
einfachen Quellen zurückkehren. Die Intuition (prajna) war die Schau der 
Dinge, wie sie in sich selbst sind, und die Schau des Selbst, wie es einfach- 
hin ist. Um diese Intuition zu erreichen, mußte man lange Jahre meditie- 
ren und ein äußerst genügsames Leben führen. Intuition gab es nur in der 
Nachfolge von Askese; Schau ergab sich nur aus Reinigung. Aber zugleich 
liest man in Saptashatika-prajnaparamita die Lehren des Manjushri, der 
seinen Gesprächspartner Shariputra unterweist, daß Sünde Erleuchtung 
sei und Erleuchtung Sünde. Was meint das? Beides, Sünde und Erleuch- 
tung, sind keine letzten Realitäten. Das Vollkommene muß, als Einheit von 
beidem, sich jenseits von beidem, unangefochten von beidem, befinden. Dort 
existiert weder Schauender noch Geschautes, weder Einsicht noch Eingese- 
henes, weder Analyse noch Analytiker, weder Sünde noch Sünder. Die Ein- 
gebildetheit eines Nicht-Erleuchteten meint, daß man Erleuchtung durch 
Anstrengung, durch Moral oder Nicht-Moral, durch Gut oder Bös erreichen 
könne. Die vollkommene Wirklichkeit ist jenseits von alledem, von Er- 
leuchtung und Disziplin, von Moral und Sünde. Libertinismus (freie Zügel- 
losigkeit) und Antinomianismus (Anti-Gesetzlichkeit) treffen sich in diesem 
Jenseits von Gut und Bös. 

Im Islam gibt es ähnliche Erfahrungen. Als die Sufi-Bruderschaften den 
Anspruch höchster Spiritualität für sich stellten, hörte man Stimmen unter 
ihnen, die ein Jenseits von Ritus und Gesetz verlangten. Und über kurz 
oder lang begannen einige zu lehren, daß die vollkommene Kontemplation 
im Betrachten nackter Knaben bestünde. Die Psychologie weist uns auf die 
Immoralität des Unterbewußtseins hin. Wenn seine Inhalte durch medi- 
tative Techniken freigesetzt und diese als Tiefe der Religion proklamiert 
werden, öffnet sich der von Zaehner so bezeichneten •diabolischen Seite" 
der menschlichen Natur Tür und Tor. Jede Religion verurteilt die Kanoni- 
sierung der Trieb-Strukturen als Form der Hochreligion. Keine Religion 
gibt ihre Zustimmung zur Praxis, sich regungs- und willenlos vor den auf- 
tauchenden Inhalten des Unterbewußtseins zu verhalten. Aber zur Unter- 
scheidung der Geister muß man die Substrukturen erforschen, die sich 
hinter den offiziellen Lehren befinden. 

c) Um Vorstellung und Erfahrung von Sünde 

Hier nämlich manifestiert sich der Geist des Buddhismus und manifestiert 
sich der Geist des Christentums. Die buddhistische Anthropologie richtet 



William L. Newell 362 

sich nach dem Modell des guten Menschen, sie ist optimistisch. Viele west- 
liche Interpreten meinen zwar, daß der Buddhismus grundsätzlich lebens- 
verneinend und pessimistisch sei. Das Gegenteil ist richtig. Buddhismus 
verneint das Leben, nicht den Menschen; und er tut dies, um den Menschen 
zu höheren Erfahrungen zu führen, zum Nirwana, dem Zustand der reinen 
Glückseligkeit. Das menschliche Wesen ist im Buddhismus rundum gut. 
Sobald das Hindernis des Nicht-wissens (avidya) vom Menschen abgefal- 
len ist, wird er das Gute von selbst tun. Nichtwissen ist der Grund alles 
Bösen. Und das zeitliche Leben ist die Ebene, wo Nichtwissen zu Hause ist. 
Der Mensch muß sein Wesen jenseits dieses Lebens finden. Dort weiß er 
und ist damit gut. In der buddhistischen Weltschau gab es niemals einen 
Sündenfall. Auch im Christentum ist der Mensch gut, aber sein Gutsein 
ist beschädigt durch die Sünde. Anders im Buddhismus, wo der Mensch im 
Wesen gut und nur das Leben beschädigt ist. Wissen und Erfahrung des 
Wesens werden so zur einzigen Tugend. Und die Wesenschau ist ihr höch- 
ster Grad. 

Buddhismus und Christentum wissen um Verwundungen des Menschen. 
Aber der Christ findet sein Verwundetsein in der Sünde; selbst nach der 
Heilung durch Christus bleibt noch Übel in der Welt und im Menschen, mit 
dem er zu kämpfen hat. Nichtwissen kann durch Wissen ausgelöscht wer- 
den; aber das Gute bedarf ständig neuer Anstrengung. Das Geheimnis der 
Sünde ist - in dieser Tiefe - im Buddhismus unexistent. In ihm gibt es nur 
ein Hindernis, das der Vollkommenheit entgegensteht, und das ist Nicht- 
Wissen. Wo das Nichtwissen der Illusion, als ob die Dinge so seien wie sie 
zu sein scheinen, als ob Leben Leben sei und nicht nur Trugspiel der Zeit, 
verschwindet, wird der Mensch der, der er in Wirklichkeit ist. Er ist in sei- 
nem Wesen gut. Er ist der Buddha. Im Grunde meint der Buddhismus, daß 
Existieren in seinem Wesen gleich Buddha-Sein ist. Buddha sein aber ist 
vollkommen sein. 

Dieses Menschenbild ist optimistischer als die christliche Sicht vom Men- 
schen und vom Sein-in-Christus. Nach dem Buddhismus ist der Mensch nur 
abgeschnitten vom Ganzen der Dinge. Das ist das Böse. Und die Einglie- 
derung des Menschen in das All der Dinge ist Erlösung. Menschliche Er- 
füllung richtet sich deshalb auf das Ganze - auf den Zustand, der vor Ge- 
burt und Schöpfung existierte. Das ist irgendwie ein Nach-außen-Stülpen 
der psychologischen Einsichten von C. G. Jung: Nach ihm soll der 
Individuationsprozeß den Menschen in sich selbst zu einem ganzen machen. 
Im Buddhismus geht dieser Prozeß nach außen, auf die Integration des 
Menschen in das Ganze des Kosmos. Sicher ist diese Ähnlichkeit nicht nur 
zufällig, sondern beruht auf Wesensstrukturen der religiösen und der 
psychologischen Werdeprozesse. 



Buddhistische und christliche Liebe 363 

Im Mahayana-Buddhismus besteht die Sünde darin, ein verschlossenes 
Herz zu haben, ein Herz ohne Raum für Mitleid. Mitleid entsteht dort, wo 
die Disharmonie von Selbst und Nicht-Selbst bewußt wird. Sie verursacht 
den Schmerz der Sünde. Aus einer tiefen Sicht besteht also Sünde im Glau- 
ben, daß das eigene Selbst als metaphysische Realität in sich selbst besteht. 
Wenn die eigenen Ansprüche des Selbst stärker sind als die der größeren, 
innerlichen Buddha-Natur, spricht man von Sünde. Die Buddha-Natur ist 
gut, das abgespaltene Selbst ist sündig. Das Selbst wird in dieser Konzep- 
tion als grundsätzlich •selbstisch" betrachtet. Sobald einer die Erleuchtung 
hat (im buddhistischen Sinn von Schauen, von intuitiver Erfahrung), daß 
hinter dem Erscheinungsbild des Selbst mehr und Tieferes und Wirkliche- 
res liegt, hat er die Vergebung der Sünde. Dieses •Mehr" heißt Buddha- 
Natur. Wo einer ein Leben, das diesem •Mehr" entspricht, beginnt, wächst 
in ihm Tugend. Die Entwicklung übersteigt das Leben in raum-zeitlichen 
Beziehungen zum radikalen Hingeordnetsein auf das Absolute. Sünde ist 
dabei nicht die ungeordnete Zuneigung zu diesem oder jenem, sondern die 
Annahme, daß das Beziehungsfeld des Selbst in Raum und Zeit eine Tat- 
sache sei. Sünden werden nachgelassen nicht durch Vergebung, sondern 
durch Auflösung dieses Beziehungsfeldes. Die kausale Verknüpfung von 
Einzelding zu Einzelding ist die Grundsünde und zugleich der Grund- 
schmerz. Wo Dinge aufeinander wirken, entsteht Schmerz. Wenn das 
Selbst auf Dinge einwirkt oder ihre Wirkung in sich aufnimmt, begibt 
es sich in die Abhängigkeit von Dingen. Und Abhängigkeit verursacht 
Schmerz. Und dieser Schmerz ist das Böse, das die Welt zerstört. Erlösung 
besteht in der Rettung aus diesem Netz von Abhängigkeiten. Und so muß 
die Kreatur über ihren Tod hinaus durch die Reihe der Abhängigkeiten 
hindurchgehen, bis sie völlig frei wird von allem, bis sie alles entäußert 
hat, bis keine Beziehung mehr existiert. 

d) Durst ohne Dürstenden und Schrei nach Mehr 

Und dann wird aus der Vernichtung der Abhängigkeiten und des Verlan- 
gens nach diesem oder jenem oder nach allem (karma), das die Kausalreihe 
der Abhängigkeit bewirkt, Mitleid, Liebe (karuna); die verlangende Liebe 
(eros) wird zur ruhenden Liebe (agape); der Existenz-Durst (trisna) wird 
zum Mitleid (karuna). Durst ist Liebe, die auf das Selbst bezogen ist, Mit- 
leid ist die universale, frei schwingende Liebe. 

Die aszetische Anstrengung im Buddhismus hat als erste Forderung die 
Vernichtung des Existenz-Durstes. Hier ist es eben wichtiger, das •verlan- 
gende", lodernde Feuer im Haus zu löschen, als auf die Frage zu antworten, 
wer der Hausbewohner sei. Wenn das Feuer des Verlangens erloschen ist, 



William L. Newell 364 

heilen die Wunden des Hausbewohners von selbst. Wenn die Frage nach 
dem Hause beantwortet ist, erübrigt sich die weitere nach dem, der drin- 
nen lebt. Die ganze buddhistische Heilsgeschichte läßt sich in einem Satz 
zusammenfassen: Zerstöre das Verlangen, und Mitleid und Erleuchtung 
stellen sich von selbst ein. Buddhismus hat religiöse Erfahrung zum Ziel. 
Und diese findet sich dort, wo das Verlangen erloschen ist. 

Die buddhistische Theorie verwirft die Seele als ein Selbst; das Selbst 
hat keine substantielle Existenz. Kein individuelles Etwas existiert im 
eigenen Dasein. In der Seele findet sich kein bleibendes Zentrum. Alles ist 
leer und ohne Personalität. So lautet die Theorie - aber es gibt keine Reli- 
gion, die sich in dieser Leere abspielen könnte, auch nicht die des Buddhis- 
mus. 

Die buddhistische Praxis verwirft einfachhin alles, was der menschlichen 
Situation in dieser Welt Bestand verleihen könnte. Alles ist fließend - wie 
es das Wort des Heraklit will, daß niemand zweimal in den gleichen Strom 
eintauchen kann. Der Buddhist taucht nur ein und für alle Male in diesen 
Strom ein, und der Mensch geht auf im Werden, im Dahinfließen von Er- 
scheinungsbildern. Die Entleerung vom Selbst ist kein Pessimismus, son- 
dern ein Behandlungsweg, uns das Gift des illusionären Selbstandes aus- 
zutreiben, der Illusion, als ob diese Verknüpfung der Dinge und der daraus 
entstehende Schmerz real, das einzig Reale, das einzig Bestand-Habende 
sei. Buddhismus ist der Schrei: Da muß mehr sein! Mehr als das Bestehen 
der Dinge in Schmerz und Kampf. 

Doch verstandliche Überlegungen sind inhaltlos, sind Abstraktion, sind 
wertlos für das praktische Leben. Auch im Buddhismus änderte sich die 
verstandliche Intuition, sobald sie mit dem affektiven Leben in Verbindung 
trat. Und hier ist der Ort, wo die religiöse Sehnsucht des Menschen befrie- 
digt wurde. Diese Sehnsucht schuf Myriaden von Buddhas. Der wirkliche 
Buddha sah sich auf keinen Fall als Messias. Er lebte in einem Indien, das 
überquoll von Religion - eine neue konnte das Land gar nicht ertragen - 
und Buddha wollte und tat keine neue Religion gründen. Er ließ sich vom 
bestehenden Strom indischer Religiosität tragen. Buddha war nicht einmal 
ein Freund von Philosophie, und er wollte und tat seinen Landsleuten 
keine neue Philosophie schenken. Der Strom indischer Religiosität würde 
Sorge tragen für Gott. Buddha stellte nicht einmal die Frage nach Gott. Er 
beanspruchte einzig, daß er Erleuchtung empfangen habe und daß diese 
Erleuchtung religiöse Erfahrung sei. Das war seine Predigt, und er lehrte 
die anderen, wie sie auf ihrem Weg zu Erfahrungen kommen könnten, die 
seiner entsprächen. Aber genau da findet sich die Wurzel des Weiteren. 

Buddha machte seine eigene Erfahrung zum Paradigma - und seine 
Nachfolger machten ihn persönlich zur paradigmatischen Existenz. Die 



Buddhistische und christliche Liebe 365 

vielen, zur Substanz gewordenen Buddhas entstanden. Er wurde zum Ar- 
chetyp; der Archetyp wurde zum Mythos, und der Mythos vergöttlicht ihn. 
Buddhas Weisungen werden zum Gebot. Seine meditativen Notizen wur- 
den zur Heiligen Schrift. Seine Jünger wurden zur Kirche. Religiöse Men- 
schen kehren oftmals die ursprünglichen Intuitionen zum Gegenteil um. 

e) Das Glück der erfahrenen Hinfälligkeit 

Die Mahayana-Reform versuchte diese Entwicklung zurückzuwenden und 
benutzte dazu als Werkzeug das dialektische Denken; damit sollten •die 
Säue" von den •Perlen" der Erleuchtung abgehalten werden, der grobe 
Polytheismus der vielen Buddhas von der wirklichen Intuition des Buddha. 
Aber Erleuchtung geschieht nicht durch Philosophie und Dialektik. West- 
liche Sucher blicken zwar voll sehnsüchtigem Neid auf die buddhistische 
Dialektik wegen ihrer strengen Behandlung der Realität. Der Geschmack 
von Nihilismus zieht an; und manche Westler, die krank und überdrüssig 
am westlichen Leben und an westlicher Religiosität sind, fühlen sich hinge- 
zogen zu dem, was wie eine Religion, Bewältigung von Krankheit und 
Überdruß aussieht. Andere lieben das Spiel mit der •Meinung aller Mei- 
nungen" und nennen dies Religion. Buddhismus gibt allen Versuchen 
reichlich Raum zur Entfaltung. 

Aber sie alle sind nur •profane" Oberfläche für das eigentliche Heilig- 
tum des Buddhismus. Der Kranke sieht überall nur Krankes. Der Geist von 
Verzweiflung findet nur den Geist und die Dialektik von Verzweiflung. 
Buddhistische Dialektik will zwar Verzweiflung hervorrufen und keinen 
Trost. Aber aus einem anderen Grund als die Westler ahnen. Das innere 
Heiligtum des Buddhismus besteht aus Erfahrung und nicht aus Philoso- 
phie und Dialektik. Und Verzweiflung soll den Menschen zurückwerfen 
dorthin, wo er das Heiligtum findet. Die Dialektik ist die weltliche Sprache 
des engen Grabes. Nur Sutra - die dunklen Ursätze der indischen Über- 
lieferung und Riten - ist die Sprache des Lebendigen. Nur Sutra lebt, weil 
es ein weiter Raum ist - der Raum, wo Buddha (das wahre Selbst) lebt. 

Buddhismus hat für Fernstehende oft ein solch totes Aussehen, weil sie 
sich ihm durch Gräberfelder nähern müssen. Buddhistische Dialektik ist 
•Galgenhumor", Logik des Todes, die wecken will für den ersten Schritt in 
den wahren Buddhismus hinein, für den ersten Schritt der Erkenntnis, daß 
alles Leben Schmerz ist. Doch Buddhismus ist keine Religion des Schmer- 
zes, sondern eine des Nirwana; Nirwana aber ist reine Glückseligkeit. Es 
wird dies •realisiert", wo einer die Weisheit (prajna) der Leere (shunyata) 
von aller endlos sich hinziehenden Erscheinungs-Wirklichkeit (samsara) 
schauen darf. Das Letzte und die Nichtigkeit der Vorläufigkeiten werden in 



William L. Newell 366 

einer einzigen untrennbaren Erfahrung von Glück erschaut, und sie heißt 
•Leere", •Abkühlung-allen-Tuns" (nirwana). Das Heiligtum meint Er- 
fahrung, und das Profane besteht aus Dialektik und Schmerz. Die Ver- 
nichtung des zweiten ist die Substanz des ersten. 

Der Mensch muß dies nur sehen (Erleuchtung), und er ist frei. Hierin 
findet sich die Schlüsseleinsicht für den buddhistischen Gebrauch des Wor- 
tes •karuna", was ein Suzuki mit •Liebe" übersetzt hat. Gemeint ist der 
Strom des Mitleids, das Umschlagen oder besser das Identischsein des 
Schmerzes aus der Einsicht in die Kette der Hinfälligkeiten und der Erfah- 
rung des Glücks. 

II. Liebe im buddhistischen und christlichen Verständnis 

Von hier aus läßt sich verstehen, welch vom Christentum verschiedener 
Geist den Buddhismus beseelt. Einige Ansätze sollen dahin führen, wo die 
Unterschiede aufleuchten zwischen dem, was mit christlicher Liebe gemeint 
ist, und der Erfahrung des Buddhismus. 

a) Das Sein und die Person 

Als der Früh-Buddhismus erkannte, daß Werden mit Schmerz verbunden 
sei, versuchte er den Schmerz zu beenden, indem er das Werden beendete. 
Alles ist Werden; mach dem Werden ein Ende und du bist nur noch ein 
Ist! Buddhismus ist die Religion des Ist. Christentum ist die Religion des 
Ich bin. Das eine ist eine Religion von Nicht-Personen - das Untertauchen 
im All ist Ziel; das andere eine Religion von Personen - das Reif- und 
Mündig-Werden des Ich im Wir ist Ziel. Christen haben den Auftrag, Gott 
zu lieben. Sie streben danach, sich ihm hinzugeben. Der Vollzug der Hin- 
gabe stellt den Frommen vor Jesus. Herz spricht zu Herz. Ganz konkret 
wird es: Man muß das Stroh der Krippe riechen und das Kind von Beth- 
lehem anschauen. Man muß die Mutter bitten, einem das Kind auf die 
Arme zu legen. Die Mystik des Franz von Assisi oder des Ignatius von 
Loyola gipfelt in solchen Konkretisierungen. Dichter und wertgefüllter 
kann man die Würde der Einzelperson gar nicht darstellen und erleben. 
Diese Art von Liebe kommt der buddhistischen bhakti nahe. Auch das 
meint Devotion, Hingabe; die Devotion zum mythischen Buddha-Amida 
z. B. oder zum heiligen Avalokiteshvara. Aber die affektive Hingabe des 
Buddhisten an Buddha kann niemals so reich werden wie die christliche 
Frömmigkeit. Denn der Buddha, der die Sehnsucht nach dem Du der Liebe 
erfüllen kann, hat niemals existiert. Gelebt hat nur der Buddha des medi- 



Buddhistische und christliche Liebe 367 

tativen Eingehens ins All. Bhakti meint zwar Liebe, aber die Person der 
Liebe ist nur ein Schemen. Im Grunde ist jeder Mensch buchstäblich der 
eine Buddha. 

Die analoge Nachahmung Jesu durch die Mannigfaltigkeit seiner Heili- 
gen ist christliche Lehre: Jeder von ihnen ist in Christus vergöttlicht auf 
seine eigene Weise; er hat nur teil an Christi Sein; Christus allein ist das 
Sein Gottes. Im Buddhismus aber ist jeder selbst sein Sein; ist jeder selbst 
Buddha. Die Vielfalt und damit die Personalität aller einzelnen fällt zu- 
sammen in die Einheit des Buddha. 

b) Grenzenloses Mitleid und Liebe zum anderen Menschen 

Als das Herz des Buddhismus das Leiden des Menschen nicht mehr über- 
sehen wollte, personifizierte es sich im Bodhisattva. Er wurde zur Inkarna- 
tion des Mitleids (karuna). Sein mit den anderen Menschen mitleidendes 
Herz erlaubte ihm nicht, in die Freiheit der Beziehungslosigkeit, ins Nir- 
wana, einzutreten, obgleich er am Rande dieses Reiches ohne Schmerzen 
stand. Deshalb blieb er vor der •Großen Befreiung" (Suzuki) stehen, um zu 
warten, bis alle Menschen frei seien. Das Herz des Buddhismus schlägt in 
diesem Mitleiden. Aber dennoch ist buddhistisches Mitleid nicht das gleiche 
wie christliche Liebe. Im Buddhismus liebt man im Grunde den anderen 
nicht wegen seiner selbst, weil er als der andere in seiner Notlage Mitleid 
nötig hat, wie es die Christen tun sollen. Im Buddhismus ist einer mit dem 
anderen mitfühlend, weil beide nur Wellenschlag des ewigen Kreisens des 
Stromes von Mitleid sind. Im Grunde existieren weder er noch der andere, 
sondern nur das eine, ununterschiedene Sein, Mitleid (karuna) genannt. 
So steht es in der Theorie. Aber auch Buddhisten handeln • glücklicher- 
weise - anders als die Theorie es verlangt. Sie handeln, als ob sie in eigener 
Personalität existierten. Sie lieben, als ob sie einander als Personen liebten. 
Mütter umarmen ihre Kinder, ebenso wie es christliche Mütter tun. Aber 
das Ideal ist nicht Liebe. Es ist Mitleid. Der eine ist im Grund schon 
Buddha, und der andere ist noch nicht so tief in seinen Grund eingegangen; 
und deshalb benötigt er Mitleid. 

Der Buddhismus kann nicht anders, als in dieser Weise über diejenigen 
zu urteilen, die noch nicht so weit sind. Christen dürfen nicht urteilen, ob 
ein anderer weniger weit im geistlichen Leben sei, als sie es sind. Dies liegt 
nur vor den Augen dessen offen, der jenseits menschlicher Erfahrung und 
Einsicht lebt, vor den Augen Gottes. Christen lieben den anderen, so wie er 
ist, in seiner Personalität. Christen sollen den anderen als den anderen 
lieben; den Nächsten wie sich selbst. Der gleiche Christus lebt in beiden. 
Der Nächste ist Christus - aber der individuelle Christus, einzig und un- 



William L. "Newell 368 

wiederholbar. Der Nächste ist kein gemeinsamer Archetyp von einem 
selbst, wie es im Buddhismus gelehrt und gelebt wird. Der andere ist der 
•andere Christus"; und das meint ganz konkrete Realität, der •andere". 
Man muß den anderen lieben. 

Buddhismus liebt den anderen, weil er man selbst ist. Das ist kein rheto- 
rischer Satz. Die intuitive Erleuchtung Buddhas und die zahlloser anderer 
Buddhisten haben diese Erfahrung ebenso bestärkt wie deren theoretischen 
Ausdruck. Man fand sich und den anderen in der großen, alle Unterschiede 
und Verschiedenheiten auslöschenden Einheit. Ein Interpret sollte die reli- 
giöse Erfahrung der anderen Religion - wie die der eigenen - völlig ernst 
nehmen und nicht verwaschen. Und gerade der Buddhismus hat seiner Er- 
fahrung den Stempel der Authentizität aufgedrückt. Seine Lehren stam- 
men aus Erfahrungen und bewähren sich in ihr! Deshalb müssen wir sie 
als wahr annehmen, wie wir auch den Buddhismus als wahre - als eine 
wahre Religion annehmen. Aber für uns Christen ist Christentum die 
wahre Religion, während Buddhismus eine wahre Religion ist. So könnte 
man vielleicht die Richtlinien des Zweiten Vatikanischen Konzils aus- 
deuten. 

c) Gleichmachende und unterscheidende Liebe 

Ein anderes Erscheinungsbild der buddhistischen Liebe ist mit dem Aus- 
druck ,maitra' umschrieben; das meint Freundschaft, die bis zum Letzten 
geht. Mitleid - Hingabe an Buddha •, Freundschaft sind Schlüsselbegriffe 
der buddhistischen Liebe. Aber der christliche Begriff der Liebe, Caritas, 
ist noch dichter. Er meint die Liebe zum anderen als Person, als genau der 
andere, der er ist und weil er es ist. Das buddhistische Sprechen von Liebe 
klingt atomisierend, weil seine Liebe richtungslos auf alles und jedes geht, 
auf Mensch-Gott-Natur-Tier-Pflanze usw. in überindividueller Gleich- 
heit. Buddhismus ist eine Religion der Gleichheit, weil alles im Grund 
gleich leer ist; und es nur ein Ziel gibt, in diese Gleichheit einzugehen. Das 
kann nie das christliche Gebot einholen: Liebe Gott, liebe den Menschen! 
Beide, Gott und Mensch, sind in ihrer Verschiedenheit real, wie es auch der 
Liebende ist, dem das Gebot gilt. Diese Realität kann zwar verdeckt sein 
durch unser schwaches, nicht voll zu verwirklichendes irdisches Leben. Aber 
in letzter Konsequenz sind Gott und Menschen für das Christentum in sich 
stehende Letzt-Realitäten. Das ist gesagt mit •Schöpfung" und mit der Er- 
lösung dieses einzelnen Menschen. Im Buddhismus verlieren die Dinge an 
Realität. Sie sind und sind zugleich nicht. Eine endgültige Versicherung 
ihrer Existenz ist nicht möglich. In der Frage nach Gott und Mensch 
nimmt der Buddhismus eine zurückhaltende Stellung ein. Im Buddhismus 



Buddhistische und christliche Liebe 369 

kann man beide nur bis zu einer gewissen Grenze lieben; dann tauchen sie 
unter im gleichmachenden Strom der Liebe. Aber im Christentum gibt es 
keine verwischende Grenze. Liebe, die diesen einzelnen meint, geht bis 
zum Tod, ja bis zum Tod am Kreuz, und geht nicht unter in verschweben- 
dem Gefühl. Für Buddha werden die Menschen transparent, durchsichtig 
zur Einheit. Das darf im Christentum niemals geschehen. Buddha predigte 
gleichmachende Leere; Christentum predigt die unterscheidende Fülle, die 
Fülle des pneumatischen Daseins. 

d) Sünde ohne Furcht und Liebe ohne Furcht 

In einer Art Synthese treten die Unterschiede zwischen christlicher und 
buddhistischer Liebe hervor, sobald man zurückgeht auf die geistlichen 
Unterschiede in ihrer Erfahrung. Beide treffen sich in einem Schema der 
drei Stufen von der Reinigung zum mystischen Leben. Etwa nach folgen- 
dem Modell: 
- Schritt eins: Instinkt und Gewohnheit werden gezähmt. Aber die An- 
fechtungen von Zweifel und Furcht bleiben. 
- Schritt zwei: Instinkt und Gewohnheit sind gezähmt, man existiert in 
Buddha oder in Christus. Man ist frei. Vollkommene Liebe hat die Furcht 
vertrieben. Die Intuition des Buddhaseins oder die Erfahrung des Christus 
ist maßgebend. 
- Schritt drei: Man überschreitet das Gebundensein an Tugend und mysti- 
sche Erfahrung. Hier lauert die große zu Beginn beschriebene Versuchung, 
daß die Schau des Absoluten ausläuft in eine Freigabe von Instinkt/Lei- 
denschaft. Entweder wird man der •verwundete Heiler" oder der •geheilte 
Verwunder ", entweder der, der helfen kann, weil er die Wunden des Lei- 
des trägt, oder man wird der, der auf die anderen herabsieht, weil er ge- 
heilt ist. 

Der erste Schritt ist Befreiung, wie beim Reinemachen des Hauses; aber 
der Satan kann zurückkehren und sieben andere Teufel mit sich bringen. 
Wo im Christentum die Reinigung nicht hinausläuft auf Liebe, die nach 
dem ersten Johannesbrief die Furcht austreibt, wird sie zur Sünde, die sich 
ohne Furcht auslebt. Im Reinigungsprozeß bleibt Sünde übrig. Selbst der 
Mystiker sündigt noch. Aber seine Sünde treibt ihn aus der Selbstsicherheit 
in die Arme Gottes. Vollkommene Liebe treibt die Furcht aus, aber nicht 
die Ehrfurcht, die in Demut um die eigene Schwäche weiß. Die ausgetrie- 
bene Furcht eines gesunden geistlichen Lebens ist die neurotische Angst 
und die Angst, sich von den alten Freunden, den Sünden, zu trennen. Auch 
bei den Mystikern kehren die alten Ängste zurück, aber die Mystiker selbst 
kehren nicht zu ihnen zurück, sondern wenden sich aus der wiederkehren- 



William L. Newell 370 

den Furcht hin zur Ehrfurcht Gottes. Sie hört nicht auf, ihr Leben von dem 
vergangenen sündhaften Tun zu reinigen. Das ist der Unterschied. Der eine 
weiß sich •zugleich gerecht und sündig"; während der andere sündig bleibt 
ohne die Furcht, die ihm aus seinem Gerechtsein, aus seiner Ehrfurcht vor 
Gott, aufleuchten könnte. 

Die verschiedenen Religionen haben Erfahrungen, die von verschiede- 
nem Geist beseelt sind. Wir sollen lernen, unsere eigene religiöse Erfah- 
rung im Christentum ernst zu nehmen; und zugleich müssen wir die Erfah- 
rungen anderer Religionen ernst nehmen. Auf beiden Seiten des Zaunes 
gibt es Erfahrungen der Gnade; aber es gibt auch andere Erfahrungen. 
Unterscheidung ist vonnöten. 

e) Selbstwirken und Gnade 

Buddhismus ist keine Liebe, die durchformt und vereint. Buddhismus ist 
kein Neuwerden und Umformen. Es ist eher eine Liebe, worin man die 
Nicht-Differenziertheit entdeckt. Christen werden durch die Liebe unter- 
schiedene, selbständige Personen; Buddhisten sollten völlig unterschieden 
werden. Buddhisten sollten in die Buddhaschaft eintauchen - ohne Hilfe 
von außen. Christen sind eingegliedert in den Leib Christi. Und deshalb 
kommt alle Hilfe für einen Christen von anderswo her, von dem Anderen. 

f) Verharrende En-Stasis und gerichtete Ek-Stasis 

Buddhismus bewegt sich von der Ekstasis (der Bindung an die anderen 
Dinge der Welt, die nicht real sind) zur Enstasis (dem Verlangen, stets im 
Selbst zu leben, sobald das Selbst aufgeleuchtet ist als Buddha). K. Rahner 
schrieb, daß der erste Grad des religiösen Lebens darin besteht, die Krea- 
turen zu lassen für Gott. Soweit gehen Buddhisten und Christen zusam- 
men. Die zweite Stufe wäre Gott zu lassen, um den Kreaturen zu dienen. 
Hier trennen sich die Wege. Wenn der Buddhist das Letzte gefunden hat, 
kann er nicht mehr zurückgehen zum Vorletzten. Er ist am Ziel. Wir Chri- 
sten haben aber noch eine dritte Stufe: Gott finden in den Geschöpfen, 
denen wir dienen. Buddhisten im Dienst an den Geschöpfen halten Ab- 
stand zu ihnen, denn sie wissen sich in der von Buddha verheißenen Er- 
leuchtung. Oder sie stellen - bewundernswürdig - aus Liebe zur elenden 
Kreatur die Erleuchtung beiseite, bis alle zusammengehen können. 

Christen brauchen nicht zu warten. Gott, den sie in der Kontemplation 
erfahren, ist der gleiche, dem sie in den Straßen dienen. Ihre apostolische 
Spiritualität gründet in gefundener Liebe, die an Gott zurückgegeben wird, 
um sie nochmals im Dunkel der Welt zu suchen und zu finden. 



Buddhistische und christliche Liebe 371 

Buddhisten möchten im eigenen Selbst bleiben (En-stasis), sobald sie es 
als Buddha-Selbst entdeckt haben. Christen in der Nachfolge Jesu möchten 
dem Geliebten folgen, der sie über das eigene Selbst hinausführt zum 
Selbst der anderen Menschen und zum Selbst Gottes (das ist Ek-stasis). 
Wahre Liebe zwingt einen hin zum Geliebten. Man muß das Hara der 
Selbsterfahrung verlassen und dort hingehen, wo der Herr einen führt, 
damit man ihn ein für allemal im Feuer von Sinai erkennt. Gott, und nicht 
das Selbst, oder das Selbst nur als Spiegel Gottes, ist die Grunderfahrung 
des Christen. 

Beide Erfahrungen - buddhistisch und christlich - sind beseligend. Und 
da jeder Mensch im Gnadenruf Gottes steht, kann auch die Selbsterfahrung 
unvergleichlich glücklich sein; denn sie ist - ob bewußt oder nicht - eine 
Erfahrung des Bildseins von Gott. Auch sie ist eine Tabor-Erfahrung; die 
Apostel verlangten, dort zu bleiben, dort drei Hütten zu bauen. Aber mit- 
ten in dieser beseligenden Erfahrung fordert die christliche Mystik auf, 
weiterzugehen zu den Menschen - so wie es der Herr dem Petrus befahl. 
Man muß vom Berg der Kontemplation herabsteigen. Buddhismus weigert 
sich, es zu tun - aus der Theorie und der Erleuchtungserfahrung, obgleich 
sein Herz weiter ist. Aber hier liegt der Grundunterschied. 

Erfahrene Liebe - und nicht nur die Theorie des Dogmas - fordert den 
Christen auf, sich selbst und seine Erfahrung zu übersteigen; denn diese 
Erfahrung ist gerichtet auf ein Du. Erfahrene Liebe im Buddhismus (die 
Herrlichkeit der En-stasis), die wundervolle Erfahrung des eigenen Spie- 
geins (also die entsprechende Erfahrung zu der der Christen), wird nimmer 
überschritten. Sie ist Letztwert. Es ist eine authentische Erfahrung - aber 
sie scheint mehr zum Verharren auf Tabor einzuladen als zum Weiter- 
gehen auf den Berg der Auferstehung und in das Tal der kirchlichen Ge- 
meinschaft. 

Buddhistische Liebe verneint das Weitergehen in die Zukunft; christli- 
che Liebe ist gerichtet auf Gott und den Nachbarn und will deshalb Zu- 
kunft. Buddhistische Liebe braucht keine Liebes-Einheit und Liebes-Dyna- 
mik zu Gott, da Buddha jenseits noch von Gott ist, und Gott als einzelner 
nur vorläufige Station ist auf dem Weg zur alles aufsaugenden Buddha- 
Natur. 

III. Das Einende und Unterscheidende in den Religionen 

Die kontemplative Gotteserfahrung kann auch für einen Christen zur 
buddhistischen Erfahrung werden. Auch er ist versucht, im eigenen - gerei- 
nigten und wohlgeordneten - Haus zu verbleiben. Warum das Beste, was 



William L. Newell 372 

jemals einem geschehen ist, aufgeben? Damit aber beginnt die Erfahrung 
des großen Anderen zusammenzufallen mit der Erfahrung des eigenen 
Hauses, des Selbst. Man beginnt einen Gottesdienst mit dieser Erfahrung 
zu veranstalten. Diese •vollkommene Liebe", die alle Furcht ausgetrieben 
hat, kann zum eifersüchtigen Bewacher dieses eigenen Haushaltes werden. 
Niemand anderer als diese Erfahrung darf im Hause weilen. Alle anderen 
sind ausgeschlossen. Der •geheilte Verwunder" sperrt sich gegen die Frem- 
den. 

Ein •verwundeter Heiler" aber wird man nur, wenn man auch noch das 
Selbst verläßt, um zu diesem anderen zu gehen; denn die Wunde des Kreu- 
zes öffnet für sie. Jeder reife Christ muß ein •verwundeter Heiler" werden: 
•Siehe die Wunden der Nägel und der Lanze. Aber ich bin auferstanden 
und lebe mit ihnen!" 

Wer sich aber weigert, das eigene Hara, die Selbsterfahrung, zugunsten 
der anderen zu verlassen, wird zum •geheilten Verwunder", wird zu je- 
mand, der aus dem Laster der Selbstigkeit eine Tugend macht. Er hat ge- 
lernt, all seinen Eifer in die Kanäle des eigenen Nutzens zu lenken. Seine 
sündhaften Neigungen, die eine echte Liebe ihm vergab, als er in der geist- 
lichen Phase des •zugleich Sünder und Gerechter", des Unterwegs-Seins, 
stand, werden nun zum Ruhekissen •ohne Furcht". Er hat es nicht mehr 
nötig, sich von ihnen in Reue zu distanzieren. Der von Gott akzeptierte Sün- 
der wird abgelöst von der sich selbst akzeptablen Sünde. Vorher war es die 
reuige und demütige Person, die Christus annahm; nun macht der neue 
Lebensstil des geheilten Sünders ein bequemes Dasein aus seinem Sünder- 
Sein. Er ist geheilt und verwundet weiter, weil er sich den anderen als an- 
deren nicht öffnet, und nennt dies Freiheit und Tugend. Konfrontation mit 
anderen mag nützlich sein; aber es ist ein Unterschied zwischen Konfron- 
tation und Vernichtung. Durch die Erhebung des Selbst zum letzten wird 
alles andere ihm untergeordnet - auch der andere. Nur das Selbst erfreut 
sich in seinem neuen Leben (in seiner exklusiven En-stasis). 

Wir erfahren überall den Geist, in und außerhalb vom Christentum; 
Gott lebt überall. Aber man muß sich hinter diese Erst-Erfahrung Gottes 
führen lassen, oder sie wird selbst zum Gott, und Theismus wird Monis- 
mus. Der erste Grad der Geisterfahrung ist die des •homo absconditus", 
des verborgenen Menschen; man erfährt etwas von der neuen Schöpfung 
im eigenen Sein; und Gott sagt heute wie damals zu ihr: Sie ist gut! In ihr 
leuchtet der Geist, in dem alles Geschaffene Abbild Gottes ist. Aber die nun 
angefangene Bewegung muß weitergehen zur Liebe der anderen - weiter- 
gehen zum Deus absconditus, zum (in allem) •verborgenen Gott". 

Die Versuchung der Kontemplation liegt in der Verwechslung des Selbst, 
das rein und wunderbar in der Gnade aufscheint, mit dem Gott der Gnade, 



Buddhistische und christliche Liebe 373 

in der Verwechslung von Abbild und Urbild. Der Unterschied ist entschei- 
dend. C. G. Jung hat Recht, wenn er im •Selbst" Gott findet, den Gott der 
mystischen Erfahrung. Aber die Techniken der Psychotherapie, die zwei- 
felsohne mit der Tradition der jüdischen Mystik in Verbindung stehen, 
bringen uns nur zur Einzigartigkeit und Schönheit der menschlichen Natur 
in ihrer Begnadigung. Der Therapeut, der soweit gelangt ist, kann stehen 
bleiben und denken, daß er genug getan habe; und der Patient vergißt den 
Gott der Gnade über der Gnade Gottes. Und damit verliert er ersteres 
noch obendrein. Die gleiche Gefahr erhebt sich in der buddhistischen Er- 
fahrung - besonders dort, wo sie in Menschen aufbricht, die schon einmal 
eine Ahnung vom Gott des Christentums gehabt haben. Bei ihnen wird das 
Nicht-Wissen um das Weitergehen (Ek-stasis) zur Ablehnung Gottes. 

Die ersten Stufen der Kontemplation schenken mannigfache Selbstreali- 
sation. Aber der eigentliche Durchbruch beginnt erst auf der höheren 
Stufe, die darüber hinaus zum anderen Menschen geht, auf der apostoli- 
schen Stufe. C. G. Jungs Identitätsfindung enthält viele buddhistische Züge 
(trotz der philosophischen Unterschiede); hier und dort geht es um Selbst- 
Verwirklichung. Aber der nächste Sprung muß sein der Sprung der Liebe 
in die Vertikale zu Gott. Und das meint zur gleichen Zeit die horizontale 
Liebe zum Nachbarn. Beide Ek-stasen, Ausgänge aus sich selbst, sind 
Gnadengeschenke. Man kann den Nachbarn nicht wirklich lieben ohne 
Gnade; man kann einen anderen nicht lieben, wie er in sich selbst ist, ohne 
Gnade. Aber in Christus ist jedem die Gnade verheißen. 

Der Unterschied zwischen buddhistischer und christlicher Liebe in Theo- 
rie und Praxis, in Erfahrung und Tun, liegt dort, wo der Buddhismus die 
Ekstase verkennt, wo er das Weitergehen zum anderen als Abfall statt als 
Vollendung ansieht. Das macht die reine buddhistische Liebe zu einer Teil- 
Liebe, zu einer Erfahrung, die nur unterwegs ist. Die weitere Hälfte des 
Wegs führt aus dem Selbst hinaus; der Buddhismus möchte - aus Theorie 
und aus Erfahrung • darinnen bleiben. Das Königreich Gottes ist • wie M. 
Luther den Lukasvers deutet - in uns, so wie Buddha in uns ist. Aber der 
Christ muß die Perlen Gottes von innen nach außen weitergeben, weil auch 
Gott über dem Selbst steht. Da liegt der Unterschied. Buddhismus möchte 
die Perlen behalten, die er in der Erfahrung geschenkt bekommt. Wir ver- 
suchen, sie weiterzugeben als •gute Nachricht von Gott", als Evangelium 
von Jesus Christus. 




