
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Neue deutsche Selige 

(II. Teil) 

Schon in dieses Jahrhundert hinein ragen die beiden Gestalten aus der Steyler 
Missionsgesellschaft (•Gesellschaft vom Göttlichen Wort"), ihr Stifter Arnold 
Janssen (1837-1909) und einer seiner ersten Chinamissionare, der Südtiroler 
(Ladiner) Josef Freinademetz (1852-1908). Sie werden am Missionssonntag die- 
ses Jahres, am 19. Oktober, seliggesprochen. Es ist wohl kein Zufall, daß dieses 
Ereignis zusammenfällt mit der Hundertjahrfeier der Gesellschaft; am 8. Septem- 
ber 1875 wurde das Missionshaus in Steyl eingeweiht. Um den Missionsgedanken, 
die Missionssendung der Kirche, gerade im Heiligen Jahr noch stärker herauszu- 
stellen, werden am gleichen Tag noch zwei weitere, für die neuere Missions- 
geschichte der Kirche bedeutende Gestalten seliggesprochen: der Stifter der •Ob- 
latenmissionare der Unbefleckten Jungfrau Maria", Charles-Joseph-Eugene de 
Mazenod (1782-1861), Bischof von Marseille, und Maria Theresia Ledochowska 
(1863-1922, Schwester des 1942 verstorbenen Ordensgenerals der Jesuiten, Wla- 
dimir Ledochowski), die sich durch die Gründung der Petrus-Claver-Sodalität 
(heute: Missionsschwestern vom hl. Petrus Claver) um die afrikanischen Mis- 
sionen große Verdienste erworben hat. 

Ein Bild der Heiligkeit des Stifters der Steyler Missionare Arnold Janssen zu 
zeichnen, zu sagen also, was ihn in besonderer Weise zum Vorbild des Strebens 
nach christlicher Heiligkeit, nach der vollkommenen Liebe macht, ist nicht leicht. 
Denn dieser Mann hatte gar nichts Besonderes, was im üblichen Sinn an Heilig- 
keit erinnern könnte, weder in seiner Person noch in seinem Lebenslauf. Gewiß 
ist sein Gründungswerk (die Steyler Missionsgesellschaft wie die beiden Schwe- 
sterngemeinschaften: die •Dienerinnen des Hl. Geistes" = Steyler Missions- 
schwestern und die Steyler Anbetungsschwestern) eine bewundernswerte, weil 
ganz ungewöhnliche Leistung; es zählt heute insgesamt über 10 000 Mitglieder. 
Aber das ist für unsere Frage noch nicht entscheidend. Denn ein noch so großer 
Erfolg, auch im religiösen und kirchlichen Bereich, setzt nicht ohne weiteres ein 
entsprechendes Maß an Heiligkeit voraus. Dafür gibt es in der Kirchengeschichte 
genügend Zeugnisse. Was also hat die Kirche veranlaßt, Arnold Janssen das 
höchste Prädikat, das sie zu vergeben hat, Heiligkeit, zuzusprechen, ihn zum 
außergewöhnlichen Vorbild für christliches Leben hinzustellen, wo er doch nur 
ein ganz normales Leben geführt hat, wie es jeder Christ tun muß, der seine 
Pflicht ernst nimmt und aus dem Glauben lebt? Diese Frage ist um so mehr zu 
stellen, als der Gründer des Steyler Missionswerkes bezeugtermaßen nur eine 
Durchschnittsbegabung war und ganz offensichtliche Mängel aufwies, die die 
Zusammenarbeit mit ihm schwer machen konnten. Manche Zeitgenossen, Auswär- 
tige und auch Mitbrüder, gingen in ihrer Kritik bisweilen hart mit ihm um. Der 



Aus dem Leben der Kirche 375 

vorzüglidi belegte und nichts verschweigende Dokumentarband von Fritz Borne- 
mann SVD1 macht daraus kein Hehl: Er sei zwar fromm, aber übertrieben fromm 
und zu streng in seinen aszetischen Forderungen, heißt es im Zeugnis eines Bi- 
schofs; es fehle ihm die Klugheit, der Takt, die Diskretion, er könne die Menschen 
vor den Kopf stoßen, kann man hören; er sei hartnäckig, unnachgiebig, von be- 
stimmten Ideen nicht abzubringen, nehme keinen Rat an, dulde keine Kritik usw. 
(95). Das ist zwar aus bestimmten Situationen heraus, zu bestimmten Zeiten ge- 
sagt und kann einem Gesamturteil nicht standhalten, bzw. es ist im Zusammen- 
hang mit anderen, von niemand bestrittenen vorzüglichen Eigenschaften zu sehen. 
Immerhin hat der Stifter selbst um seine Fehler und Mängel gewußt und bis- 
weilen ganz offen darüber gesprochen (459 u. ö.). 

Aber das alles betrifft nur relativ äußere Dinge, die zum guten Teil mit dem 
vorgegebenen Naturell (das niemand überspringen kann) zusammenhängen. 
Merkwürdiger berührt in der Lebensgeschichte dieses Mannes folgendes: Eine 
innere, gnadenhafte, bewußtwerdende Berufung und eine entsprechende Ent- 
scheidung zu diesem oder jenem konkreten Lebensziel in der Nachfolge Christi 
ist in seiner Entwicklung kaum festzustellen. Fast zufällig kam der junge Janssen 
auf die Lateinschule seiner Geburtsstadt, die von den kirchlichen Stellen vor 
allem für Kandidaten des Priestertums gedacht war. •Wenn Kaplan Ruiter nicht 
den Weg zu Janssens in der Frauenstraße gefunden hätte, wäre Arnold wohl in 
das Fuhrgeschäft und die Landwirtschaft des Vaters eingetreten und hätte das 
Familienniveau nicht überschritten" (11). Und auch später, als das Priestertum 
als Berufsziel längst feststand, drängte es den Kandidaten offensichtlich nicht 
sehr zur Weihe. Die philosophischen Semester in Münster und Bonn, die haupt- 
sächlich der Mathematik und den Naturwissenschaften, seinen Neigungsfächern, 
gehörten, wurden auf sieben ausgedehnt, denen nur vier Semester Theologie 
gegenüberstanden. Er wollte Gymnasiallehrer werden, während ihm die Seel- 
sorge weniger lag. Sein Kommunikationsvermögen, seine persönliche Kontakt- 
fähigkeit waren wohl nicht sehr groß, ebensowenig aber darum auch sein pädago- 
gisches Geschick, was keine besonders gute Voraussetzung für den Lehrberuf war; 
sein Unterricht muß (wie seine Predigten) trocken und langweilig gewesen 
sein (13.15. 19. 75). Hier vermißt man auf den ersten Blick jene innere Führung, 
jene Zielstrebigkeit, die den Heiligen so eigen ist. Janssen war ein Einzelgänger. 
Einer ähnlichen Ungereimtheit zwischen dem eigenen Vermögen und dem ange- 
strebten Ziel begegnet man noch einmal, als der Missionsgedanke auftauchte. Auf 
der einen Seite ist Janssen fest davon überzeugt, daß er selbst keinen Missions- 
beruf habe (50), und dabei blieb er zeit seines Lebens; auf der anderen Seite 
fühlte er sich trotzdem - nach anfänglichem Sträuben - immer mehr gedrängt, für 
den deutschsprachigen Raum ein Missionsseminar zu gründen. Als Mann des 
Schreibtisches und der Organisation wollte er missionseifrigen Weltpriestern die 
Möglichkeit schaffen, ihrer Berufung nachzukommen. Dabei betonte er im Lauf 
der Vorbereitungsarbeiten immer wieder, es solle ein Seminar für We/fpriester 
1 Arnold Janssen, der Gründer des Steyler Missionswerkes. Ein Lebensbild nach zeitge- 
nössisdien Quellen. Steyl 1970, 532 S. Die im folgenden in Klammern angegebenen Zah- 
len beziehen sich auf dieses grundlegende Werk. 



Aus dem Leben der Kirche 376 

sein; in der praktischen Durchführung setzte er aber eine Ordnung durch, die 
strenger war als in einem Orden, und eine Spiritualität (evangel. Räte usw.), die 
sich von der Spiritualität der apostolischen Orden und Genossenschaften in nichts 
unterschied, was dann konsequenterweise schließlich auch zur Gründung einer 
Ordensgemeinschaft führen mußte. Eine geradlinige Entwicklung kann man das 
kaum nennen. Kein Wunder, daß darum auch manche Unklarheiten in der Ziel- 
setzung und inneren Struktur des Steyler Missionswerkes mit seiner ungewöhn- 
lichen Expansivität nach den verschiedensten Seiten hin blieben, die den nach- 
folgenden Generationen immer wieder einmal zu schaffen machten. 

Aber genau wegen der hier skizzierten Eigenarten der Person und des Le- 
bensganges von Arnold Janssen lohnt die Mühe und reizt es geradezu, das 
Eigene und Besondere der Heiligkeit dieses Mannes herauszufinden. Die niemals 
durchbrochene Gewöhnlichkeit seines Lebens und die vielen scheinbaren Zufäl- 
ligkeiten beim Aufbau seines Lebenswerkes können wahrscheinlich eine ganze 
Reihe von Klischeevorstellungen christlicher Heiligkeit abbauen helfen. 

Arnold Janssen wuchs in kleinen Verhältnissen auf. Er war das zweite Kind 
der Familie. Von den zehn Geschwistern starben drei schon bald nach der Ge- 
burt. Der Horizont des Jungen ging lange nicht über die Vorkommnisse in der 
Familie und des Landstädtchens Goch hinaus. Und noch den jungen Priester und 
Lehrer bewegten neben seinen naturwissenschaftlichen Interessen nur noch die 
kirchlichen Belange und Ereignisse; dem politischen und kulturellen Geschehen 
der Zeit, auch seines eigenen Landes, stand er ziemlich fern. Innerhalb dieses 
Horizontes spielte die Religion eine entscheidende Rolle. Janssen wuchs von früh 
auf wie selbstverständlich in den katholischen Glauben und seine Übungen hin- 
ein. Es war seine eigentliche und in zunehmendem Maße alles bestimmende Welt. 
Daher übernahm er - wie sollte es anders sein - unverkürzt die Glaubensvor- 
stellungen und Frömmigkeitsformen seiner Zeit. Sie bestimmten auch das Leben 
und die Ordnung der jungen Missionsgemeinschaft. Erst auf äußeren Rat und 
Druck hin milderte er die ursprüngliche Strenge, etwa in Bezug auf Fasten und 
Abstinenz. Aber eine gewisse Rigorosität sowohl in Fragen des Glaubens wie 
der Moral, bzw. der theologischen und aszetischen Tradition hat er nie verloren, 
auch wenn er nach außen hin in dem einen oder anderen Punkt nachgab (nachge- 
ben mußte); er selbst blieb sich treu. In alledem war aber nicht die Theorie für 
seine religiöse Haltung das Entscheidende. Er war ein Mann der Praxis und der 
gelebten Frömmigkeit. Bei aller Nüchternheit des Denkens und aller Vorsicht 
im Handeln war ihm die Welt Gottes, der Engel und Heiligen fast greifbar 
nahe. Sie trog nie; von dort holte er sich Rat und Hilfe. Die irdische Welt und 
ihre Ideale beurteilte er skeptisch und den Menschen hielt er für schwach; dieser 
bedurfte der ständigen Stütze durch Gebet und Entsagung, vor allem dann, wenn 
er sich Gott und seinem Reich ganz geweiht hatte. 

Auf diesem Hintergrund und von diesen Voraussetzungen her ist nun auch sein 
Lebensweg zu beurteilen. Er besaß nicht die geistige Kraft, ein weitgestecktes 
Lebensziel zu entwerfen, und kam darum auch nicht auf den Gedanken, etwas 
Großes zu wollen, ja sich auch nur einfürallemal auf allzu bestimmte Ziele fest- 
zulegen. Er tat vielmehr Schritt um Schritt und erwartete im Vertrauen auf Gott, 



Aus dem Leben der Kirche 377 

der ihm Geborgenheit und Sicherheit schenkte, daß ihm schon jeweils klar würde, 
was er, dem göttlichen Willen entsprechend, zu tun habe. Dabei überstürzte er 
nichts; dafür sorgte schon die ihm eigene Vorsicht; er konnte in Geduld warten, 
bis die Stunde gekommen war. In dieser Veranlagung und religiösen Haltung 
zugleich liegt vielleicht der Grund für das oft scheinbar Zufällige oder das schein- 
bare Hin und Her seines Weges, was ihm selbst aber als das gerade hier und 
jetzt zu Tuende vorkam, weil es ihm nach reiflicher, von ständigem Gebet beglei- 
teter Überlegung aufgegangen war. Wo das der Fall war, da hielt er mit Zähig- 
keit an der einmal getroffenen Entscheidung fest und ließ sich durch keinen 
Widerspruch und kein Hindernis davon mehr abbringen. Und da er sich wenig 
anderen, selbst den engsten Mitarbeitern, so mitteilen konnte, daß man seine 
Motive verstand, hat es ihm (und auch anderen) manchen Kummer eingebracht. 
Er ertrug es, auch wenn er wußte, daß man ihn kritisierte oder sogar - wegen 
seiner •Einfältigkeit" - belächelte. Selbst hohen kirchlichen (römischen) Stellen 
gegenüber, mit denen er als Generaloberer immer häufiger zu verhandeln hatte, 
gab er sein Urteil nicht auf, konnte er Bitten abschlagen, wenn sie ihm dem Wohl 
der Genossenschaft oder eines bestimmten Werkes zuwider zu sein schienen. Er 
hat dafür manchen Tadel •von oben" bezogen und machte sich zeitweilig bei ent- 
scheidenden Stellen nicht beliebt. In den meisten Fällen, in denen es zu Verstim- 
mungen kam, habe sich seine Entscheidung später als richtig erwiesen, weiß man 
zu berichten (497 u. ö.). Darum wuchs auch mit zunehmendem Alter seine Auto- 
rität, innerhalb und außerhalb der Gesellschaft, nicht nur wegen des erstaun- 
lichen Arbeitspensums und des Erfolgs, sondern weil man in ihm immer mehr den 
Mann des Gebetes, der Entsagung, des Dienens und auch den Vater der Seinen er- 
kannte. So kann es nicht verwundern, daß bei seinem Tod die Anteilnahme groß 
und das Urteil über die religiöse Tiefe und die Lauterkeit seines Herzens einhel- 
lig waren. •Wir haben einen Gerechten zu Grabe getragen", sagte der Ortsbischof 
in seiner Tischrede am Begräbnistag. •Möge der gute Geist, den der hochwürdige 
Stifter der Gesellschaft eingehaucht und eingepflanzt hat, der Geist des Glaubens, 
des Gebets und der Opferwilligkeit, immer in ihr lebendig bleiben!" (499). 

•Wir haben einen Gerechten zu Grabe getragen", einen Mann •des Glau- 
bens, des Gebets und der Opferwilligkeit". Darin ist eigentlich schon das Ent- 
scheidende über die Heiligkeit von Arnold Janssen gesagt. Das Besondere dieser 
Heiligkeit ist, daß sie sich im Nicht-Besonderen, im Gewöhnlichen des Alltags 
entfaltet und fast verborgen hat. •Daß Heilige im unauffälligen Alltag am 
Schreibtisch und am Konferenztisch unter uns weilen können, war damals (und 
vielleicht auch heute noch) wenigen geläufig" (499). Und doch ist gerade uns heute 
in dem schwerer gewordenen Alltag mit seinen vielen Verpflichtungen und Nö- 
ten ein solches Vorbild notwendig. Heilig werden im Annehmen seiner Grenzen, 
im Hinnehmen der Niederlagen, in der Sorge für andere, in den Schwierigkei- 
ten des Zusammenlebens und -arbeitens: das ist dem Christen von heute in be- 
sonderer Weise aufgegeben. Es kann nur dem gelingen, der so aus dem Glauben 
lebt, wie der Gründer des Steyler Missionswerkes es getan hat, vor dem christ- 
lichen Geheimnis: der Heiligsten Dreifaltigkeit, des Göttlichen Wortes und des 
Heiligen Geistes. 



Aus dem Leben der Kirche 378 

Noch eine weitere Seligsprechung in diesem Jahr ist für Deutschland nachzutra- 
gen. Sie findet am Allerheiligenfest statt. Die neue Selige, Schwester Maria vom 
göttlichen Herzen Drost zu Vischering (1863-1899), ist von den bisher Genann- 
ten neben Arnold Janssen dem deutschen Katholizismus am bekanntesten. Ja sie 
wurde schon gleich nach ihrem Tod von allen, die sie gekannt, von ihr gehört oder 
gelesen hatten, als heiligmäßige Frau verehrt und als Fürbitterin angerufen. Die 
Ehre der Altäre schien ihr nach der Ansicht aller Kundigen sicher zu sein. Wußte 
man doch, daß ihr zweimaliges persönliches Schreiben an Papst Leo XIII. ent- 
scheidend mit dazu beigetragen hatte, den Papst zu bestimmen, die Weihe der 
ganzen Welt an das Heiligste Herz Jesu vorzunehmen. Im Zusammenhang mit 
der in der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts ihren Höhepunkt erreichenden Herz- 
Jesu-Verehrung in der Kirche wurde ihr Name oft genannt. Man bewunderte die 
nur 36 Jahre alt gewordene Ordensfrau aus vornehmem Geschlecht und von edler 
Gestalt, mit Intelligenz und Mut ausgezeichnet, voll frischer Natürlichkeit und 
glühender Innerlichkeit, nach vielen Seiten tätig und dabei eine ganz nach innen 
gewandte Mystikerin. 

Steht sie vor der gegenwärtigen Generation, wenigstens der kirchentreuen Ka- 
tholiken, noch so da? Man könnte es bezweifeln. Viele werden sich ihrer nur 
schwach erinnern, andere - insbesondere die Jüngeren - werden ihren Namen 
kaum kennen. Und auch dort, wo man, wie bei der kommenden Seligsprechung, 
auf sie aufmerksam gemacht wird und sich mit ihr beschäftigt1, wird es u. U. nur 
wenige geben, die einen leichten Zugang zu ihr finden. Schon die Sprache ihrer 
Aufzeichnungen, ihrer Selbstbiographie und ihrer Briefe - die fromme Sprache 
des 19. Jahrhunderts - wird manche abstoßen. Aber auch ihr Lebenslauf - Erzie- 
hung und Behütung in einer überaus frommen gräflichen Familie auf einem 
Schloß, einige Jahre in einem vornehmen Pensionat, der enge Rahmen einer Or- 
densfrau vom Guten Hirten - scheint für den heutigen Menschen mit seinen 
schwerer gewordenen Aufgaben in einer völlig veränderten Welt nicht gerade 
ein Vorbild abgeben zu können. Wenn die Mutter der Seligen bei einer Privat- 
audienz Papst Leo XIII. auf eine entsprechende Frage zur Antwort gab: •Die 
Welt hat niemals ihr Herz berührt"2, dann besagt das für viele heutige Christen 
u. U. wenig Überzeugendes, sondern erregt eher den Verdacht, daß sich einer zu 
sehr aus dieser Welt herausgehalten habe. Ist die hiesige Welt mit ihren Gütern 
und Werten, mit ihren Möglichkeiten und Aufgaben für den Menschen theolo- 
gisch nicht sehr aufgewertet, heilsbedeutsamer geworden? Kann man sich den 
Weltaufgaben als Christ noch so leicht entziehen, wie es in der frommen An- 
schaung des vergangenen Jahrhunderts der Fall zu sein schien? Was also? 

Um die Gestalt der Droste Vischering in ihrer Menschlichkeit und Heiligkeit 
dem heutigen Christen vorzustellen, müßte man wohl von den äußeren Gege- 
benheiten ihres Lebens, aber auch vom Zeitbedingten ihrer Frömmigkeit und 

1 An Biographien sind vor allem folgende zu nennen: Louis Chasle, Schwester Maria vom 
göttlichen Herzen Droste zu Vischering. Übers, von Leo Sattler OSB., Freiburg 91928; Max 
Bierbaum, Maria vom göttlichen Herzen Droste zu Vischering. Ein Lebensbild. Freiburg 
(Herder) 1966. 
2 Bierbaum, 252. 



Aus dem Leben der Kirche 379 

mancher ihrer religiösen Anschaungen einmal weithin absehen und das Gewicht 
auf ihre inneren Auseinandersetzungen legen, die sie kaum je verließen, auf das 
schmerzliche Suchen der ihr von Gott zugedachten Berufung, das erst gegen Ende 
ihres Lebens zur Lösung kam. Maria vom göttlichen Herzen hat Zeit ihres Le- 
bens zu intensiv über ihre Kräfte gelebt, bis der Leib schließlich allzufrüh zer- 
brach. In ihrer Kindheit und Jugend ein Wildfang, mehr Junge als Mädchen, 
allen abenteuerlichen Unternehmungen ihrer Geschwisterschar voran, die Freude 
ihrer Familie, war ihr anderseits ein tiefer Ernst mitgegeben, der in ihren Zügen 
(auf den erhaltenen Fotografien) unübersehbar zum Ausdruck kommt. Von daher 
erhielt ihre Religiosität - von tiefgläubigen und vorbildlichen Eltern grundge- 
legt -, durch innere Erlebnisse mit 15 Jahren schon voll erwacht, eine gewisse 
Radikalität, aber auch eine Zwiespältigkeit. Ein unersättlicher Tatendrang für 
Gott und sein Reich auf der einen, das ständige Verlangen nach Vereinigung mit 
Gott, dessen geheimnisvolle, unendliche Liebe ihr im Jesus des Sakraments unter 
dem Symbol des Herzens begegnete, auf der anderen Seite lagen miteinander im 
Streit. Bald hätte sie Missionar werden wollen, bald schien ihr ein kontempla- 
tives Kloster der für sie von Gott bestimmte Ort. Die Entscheidung wurde wegen 
ihrer geschwächten Gesundheit um einige Jahre hinausgeschoben. Aber auch als 
sie nach Rücksprache mit ihren Beratern zu erkennen meinte, daß sie aufgrund 
ihrer Veranlagung das aktive und das kontemplative Leben miteinander verbin- 
den müßte und im Kloster vom Guten Hirten zu Münster ihren Ort gefunden zu 
haben glaubte, brachen die inneren Kämpfe immer wieder von neuem auf und 
forderten ihre ganze Kraft: des Durchhaltens, der Geduld, des Vertrauens und 
der Hingabe heraus. In diesem ständigen Suchen, in dessen Leiden sie ihre Be- 
rufung zum Geopfertwerden für andere erkannte, wuchs sie in jene Einheit von 
äußerer Tätigkeit (die sie als Oberin in Porto über die Maßen in Anspruch nahm) 
und ständiger Zwiesprache mit dem einzig geliebten Herrn hinein, die kaum noch 
unterscheiden ließ zwischen Arbeit und Gebet. Das schwere Rückenleiden der 
letzten drei Jahre ihres Lebens, das zu Lähmungen führte und sie ins Bett fesselte, 
hat diese Einheit zu einer Mystik von hohem Rang reifen lassen, in der schließ- 
lich alles nur noch um den Einen kreiste, dem sie sich bräutlich geeint wußte und 
dessen Erlöserliebe zu verkünden sie sich berufen wußte. Bis zum Schluß blieb sie 
die um alle besorgte Mutter ihrer Schwestern, die von arm und reich, vornehm 
und gering aufgesuchte Ratgeberin, ein ausstrahlender Mensch, der viel (biswei- 
len zuviel) von anderen verlangen konnte, aber auch alle etwas von ihrem Ge- 
heimnis ahnen ließ. Am Vigiltag des Herz-Jesu-Festes 1899, es war der 8. Juni, 
an dem Papst Leo sich bereitete, die Welt dem Herzen Jesu zu weihen, während 
der ersten Vesper ihres Konvents, nahm Gott sie im Herzen seines Sohnes zu 
sich. Zuletzt hatte sie noch ihr geliebtes Herz-Jesu-Bild angeschaut und das Ster- 
bekreuz geküßt. Alle ihre Wünsche und Sehnsüchte waren erfüllt. 

Friedrich Wulf SJ 

Josef Freinademetz stammte aus einer kinderreichen Bauernfamilie. Er wurde 
am 15. 4. 1852 in Ojes, Gemeinde Abtei (Badia) im Gadertal - Südtirol, als 



Aus dem Leben der Kirche 380 

viertes von 13 Kindern geboren. Nach örtlichem Brauch erfolgte die Taufe noch 
am selben Tag; mit zwei Jahren wurde er gefirmt. Das Leben der Familie war 
stark geprägt von gemeinsamem Gebet und aktiver Teilnahme am Vollzug des 
Kirchenjahres. Josef entwickelte sich schon früh zu einem stillen und fröhlichen 
Kind; seine Intelligenz erkannten schon die Lehrer der ladinischen Volksschule 
im Heimatdorf. Sie empfahlen dann auch den Besuch weiterführender Schulen in 
Brixen. Anfängliche Schwierigkeiten wegen seines Heimatdialektes überwand F. 
mit Fleiß und Ausdauer. Auf dem Gymnasium in Brixen weisen die Noten ihn 
ständig als einen der besten Schüler aus. Er gefiel seinen Lehrern aber mehr we- 
gen seines ruhigen, bescheidenen und frommen Wesens, und Mitschüler erinnern 
sich an ihn als stets hilfsbereiten, nie streberhaften Kameraden. Die Matura er- 
langte er mit Auszeichnung. 

Der Übergang vom Gymnasium der Neustifter Chorherren in das Priestersemi- 
nar in Brixen (1872) vollzog sich offenbar als selbstverständliche und logische Fort- 
setzung der Ausbildung. Aus China schrieb F. später, er habe schon in der Gym- 
nasialzeit um die Berufung zum Missionar gebetet. Im Priesterseminar eignete 
F. sich eine solide theologische Bildung an. Seinen Vorgesetzten fiel er derart 
angenehm auf, daß er schon ein Jahr vor Beendigung des Studiums zur Priester- 
weihe zugelassen wurde. Die Weihe empfing er am 25. 7. 1875. Wie schon die 
Vorbereitung auf die Weihe, so nahm er erst recht das Leben als Priester sehr 
ernst. 

In Gewißheit seiner Berufung war eine seiner Hauptsorgen, dem Anspruch 
Gottes nicht gerecht werden zu können. Sein Einsatz in der Gemeindearbeit der 
Pfarrei St. Martin erschien ihm diesem Anspruch nicht zu genügen: Der Ent- 
schluß in die Mission zu gehen lag nahe, wenn er ihm wegen seiner Heimatver- 
bundenheit auch nicht leicht fiel. J. Freinademetz nahm den Kontakt auf zu Ar- 
nold Janssen, der 1875 das erste deutsche Missionshaus in Steyl gegründet hatte. 
1878 trafen sich Janssen und F. in Brixen. Im August des Jahres reiste F. nach 
Steyl, nachdem sein Bischof ihn freigestellt hatte. 

Nach nur halbjähriger Vorbereitungszeit erfolgte im März 1879 die Aussen- 
dung von J. Freinademetz und J. B. Anzer, der später Bischof wurde, in die 
Mission nach China. Es war die erste Aussendung vom Missionshaus in Steyl. Die 
eigentliche Vorbereitung auf die Missionstätigkeit wurde •vor Ort" gründlich 
nachgeholt, indem F. einem italienischen Pater als Begleiter zugeteilt wurde. 

Pauschal betrachtet litt die Missionierung Chinas darunter, daß China in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts Zankapfel europäischer Kolonialpolitik war. 
Da Mission unter dem Schutzmantel der jeweiligen Protektoratsmacht erfolgte, 
lag für die Chinesen, die sich gegen imperialistische Bestrebungen wehrten, die 
Gleichsetzung von Kolonialherren und Missionaren auf der Hand. Darüber 
hinaus begegneten europäische Missionare - davon ist auch F. nicht auszunehmen 
- China und den Chinesen mit europäischem Überlegenheitsgefühl, das der An- 
dersartigkeit chinesischer Religion und Kultur keinen Eigenwert zugestand. 

1882 erhielten die Steyler einen eigenen Missionsbezirk in Süd-Schantung. 
Unter zwölf Millionen Einwohnern gab es dort eine Gemeinde mit 158 Katho- 
liken. Die Wegeverhältnisse in dem Gebiet machten das Reisen zur Strapaze. 



Aus dem Leben der Kirche 381 

Dennoch oder auch deswegen setzte F. durch, als Wandermissionar zu den Men- 
schen zu gehen, statt von einem Missionszentrum aus zu missionieren. Die politi- 
schen Unruhen sowie generelle Abneigung gegen alles Fremde behinderten die 
Arbeit des Missionars. Verdächtigungen und Verleumdungen waren sein Alltag; 
es kam auch zu inszenierten Pogromen mit körperlichen Übergriffen. Der Mar- 
tyrertod aber, den F. erhofft und gleichzeitig befürchtet hatte, bleibt ihm jedoch 
erspart. Trotz solcher Rückschläge zeigt seine Mission Erfolg. Der Umgang mit 
den Chinesen ändert auch Fs. Bild von ihnen: F. lernt chinesische Sitte und We- 
sen zu schätzen und fühlt sich langsam selber als Chinese unter Chinesen. 

Harte Rückschläge treffen F. und seine Arbeit dann als Folge des verlorenen 
Krieges Chinas gegen Japan. Geheimbünde (Boxer u. ä.) wenden sich mit Ter- 
ror gegen alles Fremde. Die Missionare müssen sich in Sicherheit bringen oder 
gehen in den Untergrund wie F. Die Strapazen der Arbeit äußern sich in schwe- 
ren Erkrankungen, aber auch ein Genesungsaufenthalt in Japan reicht nicht, die 
angegriffene Gesundheit wieder herzustellen. F. nimmt die Überlastungen an Ar- 
beit wieder auf sich; deswegen bringt eine Typhusinfektion ihn fast an den Rand 
des Grabes. Dies alles ertrug F. leichter als die Enttäuschungen, die ihm Rückfälle 
von Bekehrten ins •Heidentum" bereiteten. 

Der Ausbau der Mission erforderte eine Anpassung der Organisation, unter 
anderem auch die Trennung von kirchlicher und gesellschaftlicher Leitung. Jans- 
sen ernannte daher F. zum Provinzial in China (1900). Sein Aufgabengebiet ver- 
änderte sich dadurch von der Volksmission mehr zur Betreuung seiner Mit- 
brüder. 1907 feierte die Mission ihr 25jähriges Bestehen. Der junge Bischof A. 
Henninghaus, der nach dem Tode Bischof Anzers (1903) zum Bischof geweiht 
worden war, reiste nach Europa, F. vertrat ihn. Nach einer anstrengenden Reise 
durch das Bistum kehrte F. im Oktober 1907 in die Zentralstation der Mission in 
Yen Chow Fu zurück, auf der in der Zwischenzeit Typhus ausgebrochen war. Bei 
seinem Einsatz dort infizierte sich der ohnehin Geschwächte. Mit dem Ochsen- 
karren fuhr er noch nach Taikia; dort starb er trotz ärztlichen Bemühens am 
28. 1. 1908. 

P. Freinademetz war nicht nur im Steyler Missionswerk ein Mann der ersten 
Stunde, er ist auch eine der herausragendsten Gestalten der ersten Jahrzehnte 
der Steyler China-Mission. Bischof Henninghaus schrieb nach seinem Tod, es 
sei ihm •die treueste Stütze, der beste Freund und Ratgeber entrissen, der frömm- 
ste Beter"1. •Weit über die Grenzen seines Wirkungskreises hinaus war der Ruf 
seiner Tugenden, seiner Arbeiten und Mühen gedrungen, und wir alle zählen 
ihn zu jenen Männern, die am Aufbau der jungen Gesellschaft des Göttlichen 
Wortes und ihrer Werke durch Beispiel und Tat in erster Linie beteiligt waren"2. 
Der neue Selige verband nicht nur einen hohen Grad ständigen Gebets (•stun- 

1 F. Bornemann SVD, Arnold Janssen, der Gründer des Steyler Missionswerkes, Steyl 
1970, 460. 
2 Bischof Henninghaus in seinem Nachruf, in: Der ehrwürdige Diener Gottes Josef Frei- 
nademetz. Berichte aus der Chinamission. Analecta SVD 27, Stcyl 1973 (ordensintern), 
hrsg. von F. Bornemann SVD, S. 152. 



Einübung und Weisung 382 

denlang kniete er täglich vor dem Tabernakel"3) mit einem unermüdlichen Wir- 
ken, sondern zeichnete sich dadurch aus, daß er trotz seines hohen Ansehens und 
seiner Beliebtheit bei den Mitbrüdern in den Christengemeinden immer im 
zweiten Glied bleiben wollte, nie nach einer Stellung strebte, sich selbst vergaß 
und für jeden, auch den unansehnlichsten und beschwerlichsten Dienst bereit 
war. •Seine Tür stand jedem offen, und er hatte für jeden wenigstens ein gutes 
Wort. Darum drängte sich denn auch vor seinem Zimmer fast immer ein Trüpp- 
chen Leute, die nur darauf warteten, bis er aus der Kirche oder von einer Besor- 
gung zurückkehrte, um mit ihren Bitten und Anliegen ihn zu umringen"4. Seine 
geliebte Heimat hat er, der Sohn der Berge, schmerzlich vermißt. Aber Klagen 
gestattete er sich nicht. China war ihm zur Heimat geworden. Er war für alle eine 
Säule des Vikariats von Süd-Schantung. Ferdinand Demes SVD 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Suche nach Lebenden • Verse von Nelly Sachs 

Der meditative Grund der Begegnung der Religionen 

Im Nachlaß von Nelly Sachs fand sich ein lyrischer Dreier-Zyklus: Suche nach 
Lebenden. Das erste der Gedichte möchten wir meditieren. Die beiden folgenden 
verdichten seine Erfahrungslinien von Schmerz, Tiefe und Prophetic Aber beide 
brauchen als Zugang zum Verständnis unsere Verse: 

Wir sehn aus dem Fenster 
Du und ich 
die gleiche Landschaft 
aber Du siehst ein f und 
ich einen Baum 
Wie weit mein Freund sind wir getrennt 
doch auch ein Kreuz ist gekreuzigt 
Vielleicht sind wir nah 

Die Tanne hat eine Träne geweint 
in die Tischlerhand 
Ist sie tot? 
Bin ich abwesend so nahe meinem Grab? 

3 Ebd. S. 160. 
4 Ebd. S. 161. 




