AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Neue deutsche Selige
(IL Teil)

Schon in dieses Jahrhundert hinein ragen die beiden Gestalten aus der Steyler
Missionsgesellschaft (,Gesellschaft vom Gottlichen Wort“), ihr Stifter Arnold
Janssen (1837-1909) und einer seiner ersten Chinamissionare, der Siidtiroler
(Ladiner) Josef Freinademetz (1852-1908). Sie werden am Missionssonntag die-
ses Jahres, am 19. Oktober, seliggesprochen. Es ist wohl kein Zufall, daf dieses
Ereignis zusammenfillt mit der Hundertjahrfeier der Gesellschaft; am 8. Septem-
ber 1875 wurde das Missionshaus in Steyl eingeweiht. Um den Missionsgedanken,
die Missionssendung der Kirche, gerade im Heiligen Jahr noch stiarker herauszu-
stellen, werden am gleichen Tag noch zwei weitere, fiir die neuere Missions-
gesdhichte der Kirche bedeutende Gestalten seliggesprochen: der Stifter der ,,Ob-
latenmissionare der Unbefleckten Jungfrau Maria“, Charles-Joseph-Eugéne de
Mazenod (1782-1861), Bischof von Marseille, und Maria Theresia Ledochowska
(1863-1922, Schwester des 1942 verstorbenen Ordensgenerals der Jesuiten, Wia-
dimir Ledéchowski), die sich durch die Griindung der Petrus-Claver-Sodalitit
(heute: Missionsschwestern vom hl. Petrus Claver) um die afrikanischen Mis-
sionen grofle Verdienste erworben hat.

Ein Bild der Heiligkeit des Stifters der Steyler Missionare Arnold Janssen zu
zeichnen, zu sagen also, was ihn in besonderer Weise zum Vorbild des Strebens
nach christlicher Heiligkeit, nach der vollkommenen Liebe madht, ist nicht leicht.
Denn dieser Mann hatte gar nichts Besonderes, was im iiblichen Sinn an Heilig-
keit erinnern konnte, weder in seiner Person noch in seinem Lebenslauf. Gewif}
ist sein Griindungswerk (die Steyler Missionsgesellschaft wie die beiden Schwe-
sterngemeinschaften: die ,Dienerinnen des Hl. Geistes® = Steyler Missions-
schwestern und die Steyler Anbetungsschwestern) eine bewundernswerte, weil
ganz ungewdhnliche Leistung; es zdhlt heute insgesamt iiber 10 000 Mitglieder.
Aber das ist fiir unsere Frage noch nicht entscheidend. Denn ein noch so grofier
Erfolg, auch im religiésen und kirchlichen Bereich, setzt nicht ohne weiteres ein
entsprechendes Mafl an Heiligkeit voraus. Dafir gibt es in der Kirchengeschichte
geniigend Zeugnisse. Was also hat die Kirche veranlafit, Arnold Janssen das
hochste Pradikat, das sie zu vergeben hat, Heiligkeit, zuzusprechen, ihn zum
auflergewdhnlichen Vorbild fir christliches Leben hinzustellen, wo er doch nur
ein ganz normales Leben gefithrt hat, wie es jeder Christ tun muf, der seine
Pflicht ernst nimmt und aus dem Glauben lebt? Diese Frage ist um so mehr zu
stellen, als der Griinder des Steyler Missionswerkes bezeugtermafien nur eine
Durchschnittsbegabung war und ganz offensichtliche Mingel aufwies, die die
Zusammenarbeit mit ihm schwer machen konnten. Manche Zeitgenossen, Auswiar-
tige und auch Mitbriider, gingen in ihrer Kritik bisweilen hart mit ihm um. Der



Aus dem Leben der Kirche 3715

vorziglich belegte und nichts verschweigende Dokumentarband von Fritz Borne-
mann SVD! macht daraus kein Hehl: Er sei zwar fromm, aber iibertrieben fromm
und zu streng in seinen aszetischen Forderungen, heifit es im Zeugnis eines Bi-
schofs; es feble ihm die Klugheit, der Takt, die Diskretion, er konne die Menschen
vor den Kopf stoflen, kann man héren; er sei hartnickig, unnachgiebig, von be-
stimmten Ideen nicht abzubringen, nehme keinen Rat an, dulde keine Kritik usw.
(95). Das ist zwar aus bestimmten Situationen heraus, zu bestimmten Zeiten ge-
sagt und kann einem Gesamturteil nicht standhalten, bzw. es ist im Zusammen-
hang mit anderen, von niemand bestrittenen vorziiglichen Eigenschaften zu sehen.
Immerhin hat der Stifter selbst um seine Fehler und Mingel gewufit und bis-
weilen ganz offen dariiber gesprochen (459 u. 6.).

Aber das alles betrifft nur relativ dufiere Dinge, die zum guten Teil mit dem
vorgegebenen Naturell (das niemand iberspringen kann) zusammenhingen.
Merkwiirdiger beriihrt in der Lebensgeschichte dieses Mannes folgendes: Eine
innere, gnadenhafte, bewufitwerdende Berufung und ecine entsprechende Ent-
scheidung zu diesem oder jenem konkreten Lebensziel in der Nachfolge Christi
ist in seiner Entwicklung kaum festzustellen. Fast zuféllig kam der junge Janssen
auf die Lateinschule seiner Geburtsstadt, die von den kirchlichen Stellen vor
allem fiir Kandidaten des Priestertums gedacht war. ,Wenn Kaplan Ruiter nicht
den Weg zu Janssens in der Frauenstrafle gefunden hatte, wire Arnold wobl in
das Fuhrgeschift und die Landwirtschaft des Vaters eingetreten und hitte das
Familienniveau nicht itberschritten® (11). Und auch spiter, als das Priestertum
als Berufsziel lingst feststand, dringte es den Kandidaten offensichtlich nicht
sebr zur Weihe. Die philosophischen Semester in Miinster und Bonn, die haupt-
sichlich der Mathematik und den Naturwissenschaften, seinen Neigungsfachern,
gehorten, wurden auf sieben ausgedehnt, denen nur vier Semester Theologie
gegeniiberstanden. Er wollte Gymnasiallehrer werden, wihrend ihm die Seel-
sorge weniger lag. Sein Kommunikationsvermogen, seine personliche Kontakt-
fihigkeit waren wohl nicht sebr groff, ebensowenig aber darum auch sein padago-
gisches Geschick, was keine besonders gute Voraussetzung fiir den Lehrberuf war;
sein Unterricht mufl (wie seine Predigten) trocken und langweilig gewesen
sein (13. 15. 19. 75). Hier vermifit man auf den ersten Blick jene innere Filhrung,
jene Zielstrebigkeit, die den Heiligen so eigen ist. Janssen war ein Einzelgénger.
Einer dhnlichen Ungereimtheit zwischen dem eigenen Verméogen und dem ange-
strebten Ziel begegnet man noch einmal, als der Missionsgedanke auftauchte. Auf
der cinen Seite ist Janssen fest davon iiberzeugt, dafl er selbst keinen Missions-
beruf habe (50), und dabei blieb er zeit seines Lebens; auf der anderen Seite
fithlte er sich trotzdem — nach anfinglichem Striuben — immer mehr gedringt, fiir
den deutschsprachigen Raum cin Missionsseminar zu griinden. Als Mann des
Schreibtisches und der Organisation wollte er missionseifrigen Weltpriestern die
Moglichkeit schaffen, ihrer Berufung nachzukommen. Dabei betonte er im Lauf
der Vorbereitungsarbeiten immer wieder, es solle ein Seminar fiir Weltpriester

1 Arnold Janssen, der Griinder des Steyler Missionswerkes. Ein Lebensbild nadh zeitge-
néssischen Quellen. Steyl 1970, 532 S. Die im folgenden in Klammern angegebenen Zah-
len beziehen sich auf dieses grundlegende Werk.



Aus dem Leben der Kirche 376

sein; in der praktischen Durchfithrung setzte er aber eine Ordnung durch, die
strenger war als in einem Orden, und eine Spiritualitit (evangel. Rite usw.), die
sich von der Spiritualitit der apostolischen Orden und Genossenschaften in nichts
unterschied, was dann konsequenterweise schliefllich auch zur Griindung einer
Ordensgemeinschaft filhren mufite. Eine geradlinige Entwicklung kann man das
kaum nennen. Kein Wunder, dafl darum auch manche Unklarheiten in der Ziel-
setzung und inneren Struktur des Steyler Missionswerkes mit seiner ungewdhn-
lichen Expansivitat nach den verschiedensten Seiten hin blieben, die den nach-
folgenden Generationen immer wieder einmal zu schaffen machten.

Aber genau wegen der hier skizzierten Eigenarten der Person und des Le-
bensganges von Arnold Janssen lohnt die Mihe und reizt es geradezu, das
Eigene und Besondere der Heiligkeit dieses Mannes herauszufinden. Die niemals
durchbrochene Gewdhnlichkeit seines Lebens und die vielen scheinbaren Zufil-
ligkeiten beim Aufbau seines Lebenswerkes konnen wahrscheinlich eine ganze
Reihe von Klischeevorstellungen christlicher Heiligkeit abbauen helfen.

Arnold Janssen wuchs in kleinen Verhaltnissen auf. Er war das zweite Kind
der Familie. Von den zehn Geschwistern starben drei schon bald nach der Ge-
burt. Der Horizont des Jungen ging lange nicht iiber die Vorkommnisse in der
Familie und des Landstidtchens Goch hinaus. Und noch den jungen Priester und
Lehrer bewegten neben seinen naturwissenschaftlichen Interessen nur noch die
kirchlichen Belange und Ereignisse; dem politischen und kulturellen Geschehen
der Zeit, auch seines eigenen Landes, stand er ziemlich fern. Innerhalb dieses
Horizontes spielte die Religion eine entscheidende Rolle. Janssen wuchs von frith
auf wie selbstverstandlich in den katholischen Glauben und seine Ubungen hin-
ein. Es war seine eigentliche und in zunehmendem Mafle alles bestimmende Welt.
Daher tibernahm er — wie sollte es anders sein — unverkiirzt die Glaubensvor-
stellungen und Frommigkeitsformen seiner Zeit. Sie bestimmten auch das Leben
und die Ordnung der jungen Missionsgemeinschaft. Erst auf dufleren Rat und
Druck hin milderte er die urspriingliche Strenge, etwa in Bezug auf Fasten und
Abstinenz. Aber eine gewisse Rigorositit sowohl in Fragen des Glaubens wie
der Moral, bzw. der theologischen und aszetischen Tradition hat er nie verloren,
auch wenn er nach aufien hin in dem einen oder anderen Punkt nachgab (nachge-
ben mufite); er selbst blieb sich treu. In alledem war aber nicht die Theorie fiir
seine religiose Haltung das Entscheidende. Er war ein Mann der Praxis und der
gelebten Frommigkeit. Bei aller Nichternheit des Denkens und aller Vorsicht
im Handeln war ihm die Welt Gottes, der Engel und Heiligen fast greifbar
nahe. Sie trog nie; von dort holte er sich Rat und Hilfe. Die irdische Welt und
ihre Ideale beurteilte er skeptisch und den Menschen hielt er fir schwadh; dieser
bedurfte der stindigen Stiitze durch Gebet und Entsagung, vor allem dann, wenn
er sich Gott und seinem Reich ganz geweiht hatte.

Auf diesem Hintergrund und von diesen Voraussetzungen her ist nun auch sein
Lebensweg zu beurteilen. Er besafl nicht die geistige Kraft, ein weitgestecktes
Lebensziel zu entwerfen, und kam darum auch nicht auf den Gedanken, etwas
Grofies zu wollen, ja sich auch nur einfiirallemal auf allzu bestimmte Ziele fest-
zulegen. Er tat vielmehr Schritt um Schritt und erwartete im Vertrauen auf Gott,



Aus dem Leben der Kirche 377

der ihm Geborgenbeit und Sicherheit schenkte, dafl ihm schon jeweils klar wiirde,
was er, dem géttlichen Willen entsprechend, zu tun habe. Dabei {iberstiirzte er
nichts; dafiir sorgte schon die ihm eigene Vorsicht; er konnte in Geduld warten,
bis die Stunde gekommen war. In dieser Veranlagung und religiésen Haltung
zugleich liegt vielleicht der Grund fiir das oft scheinbar Zufillige oder das schein-
bare Hin und Her seines Weges, was thm selbst aber als das gerade hier und
jetzt zu Tuende vorkam, weil es ihm nadch reiflicher, von stindigem Gebet beglei-
teter Uberlegung aufgegangen war. Wo das der Fall war, da hielt er mit Zahig-
keit an der einmal getroffenen Entscheidung fest und lief sich durch keinen
Widerspruch und kein Hindernis davon mehr abbringen. Und da er sich wenig
anderen, selbst den engsten Mitarbeitern, so mitteilen konnte, dafl man seine
Motive verstand, hat es ihm (und auch anderen) manchen Kummer eingebracht.
Er ertrug es, auch wenn er wufite, dafl man ihn kritisierte oder sogar — wegen
seiner ,Einfiltigkeit® — belachelte. Selbst hohen kirchlichen (rémischen) Stellen
gegeniiber, mit denen er als Generaloberer immer hiufiger zu verhandeln hatte,
gab er sein Urteil nicht auf, konnte er Bitten abschlagen, wenn sie ihm dem Wohl
der Genossenschaft oder eines bestimmten Werkes zuwider zu sein schienen. Er
hat dafiir manchen Tadel ,von oben® bezogen und machte sich zeitweilig bei ent-
scheidenden Stellen nicht beliebt. In den meisten Fallen, in denen es zu Verstim-
mungen kam, habe sich seine Entscheidung spéter als richtig erwiesen, weifl man
zu berichten (497 u. 6.). Darum wuchs auch mit zunehmendem Alter seine Auto-
ritdt, innerhalb und auflerhalb der Gesellschaft, nicht nur wegen des erstaun-
lichen Arbeitspensums und des Erfolgs, sondern weil man in ihm immer mehr den
Mann des Gebetes, der Entsagung, des Dienens und auch den Vater der Seinen er-
kannte. So kann es nicht verwundern, dafl bei seinem Tod die Anteilnahme grof}
und das Urteil aber die religitse Tiefe und die Lauterkeit seines Herzens einhel-
lig waren. ,Wir haben einen Gerechten zu Grabe getragen®, sagte der Ortsbischof
in seiner Tischrede am Begrabnistag. ,Moge der gute Geist, den der hochwiirdige
Stifter der Gesellschaft eingehaucht und eingepflanzt hat, der Geist des Glaubens,
des Gebets und der Opferwilligkeit, immer in ihr lebendig bleiben!“ (499).

»Wir haben einen Gerechten zu Grabe getragen“, einen Mann ,des Glau-
bens, des Gebets und der Opferwilligkeit®. Darin ist eigentlich schon das Ent-
scheidende iber die Heiligkeit von Arnold Janssen gesagt. Das Besondere dieser
Heiligkeit ist, dafl sie sich im Nicht-Besonderen, im Gewdhnlichen des Alltags
entfaltet und fast verborgen hat. ,Dafl Heilige im unauffilligen Alltag am
Schreibtisch und am Konferenztisch unter uns weilen kénnen, war damals (und
vielleicht auch heute noch) wenigen geldufig” (499). Und doch ist gerade uns heute
in dem schwerer gewordenen Alltag mit seinen vielen Verpflichtungen und Né6-
ten ein solches Vorbild notwendig. Heilig werden im Annehmen seiner Grenzen,
im Hinnehmen der Niederlagen, in der Sorge fiir andere, in den Schwierigkei-
ten des Zusammenlebens und -arbeitens: das ist dem Christen von heute in be-
sonderer Weise aufgegeben. Es kann nur dem gelingen, der so aus dem Glauben
lebt, wie der Griinder des Steyler Missionswerkes es getan hat, vor dem christ-
lichen Geheimnis: der Heiligsten Dreifaltigkeit, des Gottlichen Wortes und des
Heiligen Geistes.



Aus dem Leben der Kirche 378

Nodch eine weitere Seligsprechung in diesem Jahr ist fiir Deutschland nachzutra-
gen. Sie findet am Allerheiligenfest statt. Die neue Selige, Schwester Maria vom
géttlichen Herzen Drost zu Vischering (1863-1899), ist von den bisher Genann-
ten neben Arnold Janssen dem deutschen Katholizismus am bekanntesten. Ja sie
wurde schon gleich nach ihrem Tod von allen, die sie gekannt, von ihr gehort oder
gelesen hatten, als heiligméBige Frau verehrt und als Farbitterin angerufen. Die
Ehbre der Altire schien ihr nach der Ansicht aller Kundigen sicher zu sein. Wuflte
man doch, daf ihr zweimaliges personliches Schreiben an Papst Leo XIII. ent-
scheidend mit dazu beigetragen hatte, den Papst zu bestimmen, die Weihe der
ganzen Welt an das Heiligste Herz Jesu vorzunebmen. Im Zusammenhang mit
der in der ersten Halfte dieses Jahrhunderts ihren Héhepunkt erreichenden Herz-
Jesu-Verehrung in der Kirche wurde ihr Name oft genannt. Man bewunderte die
nur 36 Jahre alt gewordene Ordensfrau aus vornehmem Geschlecht und von edler
Gestalt, mit Intelligenz und Mut ausgezeichnet, voll frischer Natiirlichkeit und
glithender Innerlichkeit, nach vielen Seiten titig und dabei eine ganz nach innen
gewandte Mystikerin.

Steht sie vor der gegenwirtigen Generation, wenigstens der kirchentreuen Ka-
tholiken, noch so da? Man konnte es bezweifeln. Viele werden sich ihrer nur
schwach erinnern, andere — insbesondere die Jiingeren — werden ihren Namen
kaum kennen. Und auch dort, wo man, wie bei der kommenden Seligsprechung,
auf sie aufmerksam gemacht wird und sich mit ihr beschiftigt!, wird es u. U. nur
wenige geben, die einen leichten Zugang zu ihr finden. Schon die Sprache ihrer
Aufzeichnungen, ihrer Selbstbiographie und ihrer Briefe — die fromme Sprache
des 19. Jahrhunderts — wird manche abstoflen. Aber auch ihr Lebenslauf — Erzie-
hung und Behiitung in einer iiberaus frommen griflichen Familie auf einem
Schlof, einige Jahre in einem vornehmen Pensionat, der enge Rahmen einer Or-
densfrau vom Guten Hirten — scheint fiir den heutigen Menschen mit seinen
schwerer gewordenen Aufgaben in einer vollig verdnderten Welt nicht gerade
¢in Vorbild abgeben zu konnen. Wenn die Mutter der Seligen bei einer Privat-
audienz Papst Leo XIII. auf eine entsprechende Frage zur Antwort gab: ,Die
Welt hat niemals ihr Herz beriihrt“2, dann besagt das fiir viele heutige Christen
u. U. wenig Uberzeugendes, sondern erregt eher den Verdacht, dafl sich einer zu
sebr aus dieser Welt herausgehalten habe. Ist die hiesige Welt mit ihren Giitern
und Werten, mit ihren Méglichkeiten und Aufgaben fiir den Menschen theolo-
gisch nicht sehr aufgewertet, heilsbedeutsamer geworden? Kann man sich den
Weltaufgaben als Christ noch so leicht entziehen, wie es in der frommen An-
schaung des vergangenen Jahrhunderts der Fall zu sein schien? Was also?

Um die Gestalt der Droste Vischering in ihrer Menschlichkeit und Heiligkeit
dem heutigen Christen vorzustellen, miifite man wohl von den duferen Gege-
benheiten ihres Lebens, aber auch vom Zeitbedingten ihrer Frémmigkeit und

1 An Biographien sind vor allem folgende zu nennen: Louis Chasle, Schwester Maria vom
gbttlichen Herzen Droste zu Vischering. Ubers. von Leo Sattier OSB., Freiburg ?1928; Max
Bierbaum, Maria vom gottlichen Herzen Draste zu Vischering. Ein Lebensbild. Freiburg
(Herder) 1966.

2 Bierbaum, 252.



Aus dem Leben der Kirche 379

mandher ihrer religiésen Anschaungen einmal weithin absehen und das Gewicht
auf ihre inneren Auseinandersetzungen legen, die sie kaum je verlieen, auf das
schmerzliche Suchen der ihr von Gott zugedachten Berufung, das erst gegen Ende
ihres Lebens zur Losung kam. Maria vom géttlichen Herzen bhat Zeit ihres Le-
bens zu intensiv iiber ihre Krifte gelebt, bis der Leib schlieflich allzufriih zer-
brach. In ibrer Kindheit und Jugend ein Wildfang, mehr Junge als Midchen,
allen abenteuerlichen Unternehmungen ihrer Geschwisterschar voran, die Freude
ihrer Familie, war ihr anderseits ein tiefer Ernst mitgegeben, der in ihren Ziigen
(auf den erhaltenen Fotografien) uniibersehbar zum Ausdruck kommt. Von daher
erhielt ihre Religiositit — von tiefgliubigen und vorbildlichen Eltern grundge-
legt —, durch innere Erlebnisse mit 15 Jahren schon voll erwacht, eine gewisse
Radikalitit, aber auch eine Zwiespiltigkeit. Ein unersittlicher Tatendrang fiir
Gott und sein Reich auf der einen, das stindige Verlangen nach Vereinigung mit
Gott, dessen geheimnisvolle, unendliche Liebe ihr im Jesus des Sakraments unter
dem Symbol des Herzens begegnete, auf der anderen Seite lagen miteinander im
Streit. Bald hitte sie Missionar werden wollen, bald schien ihr ein kontempla-
tives Kloster der fiir sie von Gott bestimmte Ort. Die Entscheidung wurde wegen
ihrer geschwichten Gesundheit um einige Jahre hinausgeschoben. Aber auch als
sie nach Ritcksprache mit ihren Beratern zu erkennen meinte, dafl sie aufgrund
ibrer Veranlagung das aktive und das kontemplative Leben miteinander verbin-
den miifte und im Kloster vom Guten Hirten zu Miinster ihren Ort gefunden zu
haben glaubte, brachen die inneren Kimpfe immer wieder von neuem auf und
forderten ihre ganze Kraft: des Durchhaltens, der Geduld, des Vertrauens und
der Hingabe heraus. In diesem stindigen Suchen, in dessen Leiden sie ihre Be-
rufung zum Geopfertwerden fiir andere erkannte, wuchs sie in jene Einheit von
uBerer Tatigkeit (die sie als Oberin in Porto diber die Mafien in Anspruch nabm)
und stindiger Zwiesprache mit dem einzig geliebten Herrn hinein, die kaum noch
unterscheiden lieR zwischen Arbeit und Gebet. Das schwere Riickenleiden der
letzten drei Jahre ihres Lebens, das za Lihmungen fithrte und sie ins Bett fesselte,
hat diese Einheit zu einer Mystik von hohem Rang reifen lassen, in der schliefi-
lich alles nur noch um den Einen kreiste, dem sie sich brautlich geeint wufite und
dessen Erléserliebe zu verkiinden sie sich berufen wufite. Bis zum Schluf} blieb sie
die um alle besorgte Mutter ihrer Schwestern, die von arm und reich, vornehm
und gering aufgesuchte Ratgeberin, ein ausstrahlender Mensch, der viel (biswei-
len zuviel) von anderen verlangen konnte, aber auch alle etwas von ihrem Ge-
heimnis ahnen lieR. Am Vigiltag des Herz-Jesu-Festes 1899, es war der 8. Juni,
an dem Papst Leo sich bereitete, die Welt dem Herzen Jesu zu weihen, wihrend
der ersten Vesper ihres Konvents, nahm Gott sie im Herzen seines Sohnes zu
sich. Zuletzt hatte sie noch ihr geliebtes Herz-Jesu-Bild angeschaut und das Ster-
bekreuz gekifit. Alle ihre Wiinsche und Sehnsiichte waren erfiillt.

Friedrich Wulf §]

Josef Freinademetz stammte aus einer kinderreichen Bavernfamilie. Er wurde
am 15. 4. 1852 in Ojes, Gemeinde Abtei (Badia) im Gadertal — Siidtirol, als



Aus dem Leben der Kirche 380

viertes von 13 Kindern geboren. Nach értlichem Brauch erfolgte die Taufe noch
am selben Tag; mit zwei Jahren wurde er gefirmt. Das Leben der Familie war
stark geprigt von gemeinsamem Gebet und aktiver Teilnahme am Vollzug des
Kirchenjahres. Josef entwickelte sich schon frith zu einem stillen und fréhlichen
Kind; seine Intelligenz erkannten schon die Lehrer der ladinischen Volksschule
im Heimatdorf. Sie empfahlen dann auch den Besuch weiterfithrender Schulen in
Brixen. Anfangliche Schwierigkeiten wegen seines Heimatdialektes iiberwand F.
mit Fleifl und Ausdauer. Auf dem Gymnasium in Brixen weisen die Noten ihn
stindig als einen der besten Schiiller aus. Er gefiel seinen Lehrern aber mehr we-
gen seines ruhigen, bescheidenen und frommen Wesens, und Mitschiiler erinnern
sich an ihn als stets hilfsbereiten, nie streberhaften Kameraden. Die Matura er-
langte er mit Auszeichnung.

Der Ubergang vom Gymnasium der Neustifter Cborherrcn in das Priestersemi-
nar in Brixen (1872) vollzog sich offenbar als selbstverstindliche und logische Fort-
setzung der Ausbildung. Aus China schrieb F. spiter, er habe schon in der Gym-
nasialzeit um die Berufung zum Missionar gebetet. Im Priesterseminar eignete
F. sich eine solide theologische Bildung an. Seinen Vorgesetzten fiel er derart
angenehm auf, daf} er schon ein Jahr vor Beendigung des Studiums zur Priester-
weihe zugelassen wurde. Die Weihe empfing er am 25. 7. 1875. Wie schon die
Vorbereitung auf die Weihe, so nahm er erst recht das Leben als Priester schr
ernst.

In Gewiflheit seiner Berufung war cine seiner Hauptsorgen, dem Anspruch
Gottes nicht gerecht werden zu konnen. Sein Einsatz in der Gemeindearbeit der
Pfarrei St. Martin erschien ihm diesem Anspruch nicht zu geniigen: Der Ent-
schlufl in die Mission zu gehen lag nahe, wenn er ihm wegen sciner Heimatver-
bundenheit auch nicht leicht fiel. J. Freinademetz nahm den Kontakt auf zu Ar-
nold Janssen, der 1875 das erste deutsche Missionshaus in Steyl gegriindet hatte.
1878 trafen sich Janssen und F. in Brixen. Im August des Jahres reiste F. nach
Steyl, nachdem sein Bischof ibn freigestellt hatte.

Nach nur halbjdhriger Vorbereitungszeit erfolgte im Mirz 1879 die Aussen-
dung von J. Freinademetz und J. B. Anzer, der spiter Bischof wurde, in die
Mission nach China. Es war die erste Aussendung vom Missionshaus in Steyl. Die
eigentliche Vorbereitung auf dic Missionstitigkeit wurde ,vor Ort* griindlich
nachgeholt, indem F. einem italienischen Pater als Begleiter zugeteilt wurde.

Pauschal betrachtet litt die Missionierung Chinas darunter, daff China in der
zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts Zankapfel européischer Kolonialpolitik war.
Da Mission unter dem Schutzmantel der jeweiligen Protektoratsmacht erfolgte,
lag fiir die Chinesen, die sich gegen imperialistische Bestrebungen wehrten, die
Gleichsetzung von Kolonialherren und Missionaren auf der Hand. Dariiber
hinaus begegneten europdische Missionare — davon-ist auch F. nicht auszunehmen
~ China und den Chinesen mit europédischemn Uberlegenheitsgefiihl, das der An-
dersartigkeit chinesischer Religion und Kultur keinen Eigenwert zugestand.

1882 erhielten die Steyler einen eigenen Missionsbezirk in Siid-Schantung.
Unter zwolf Millionen Einwohnern gab es dort eine Gemeinde mit 158 Katho-
liken. Die Wegeverhiltnisse in dem Gebiet machten das Reisen zur Strapaze.



Aus dem Leben der Kirche 381

Dennoch oder auch deswegen setzte F. durch, als Wandermissionar zu den Men-
schen zu gehen, statt von einem Missionszentrum aus zu missionieren. Die politi-
schen Unruhen sowie generelle Abneigung gegen alles Fremde behinderten die
Arbeit des Missionars. Verdidchtigungen und Verleumdungen waren sein Alltag;
es kam auch zu inszenierten Pogromen mit kérperlichen Ubergriffen. Der Mar-
tyrertod aber, den F. erhofft und gleichzeitig befiirchtet hatte, bleibt ihm jedoch
erspart. Trotz solcher Riickschlage zeigt seine Mission Erfolg. Der Umgang mit
den Chinesen indert auch Fs. Bild von ibnen: F. lernt chinesische Sitte und We-
sen zu schitzen und fiihlt sich langsam selber als Chinese unter Chinesen.

Harte Riickschldge treffen F. und seine Arbeit dann als Folge des verlorenen
Krieges Chinas gegen Japan. Geheimbiinde (Boxer u. 4.) wenden sich mit Ter-
ror gegen alles Fremde. Die Missionare miissen sich in Sicherheit bringen oder
gehen in den Untergrund wie F. Die Strapazen der Arbeit duflern sich in schwe-
ren Erkrankungen, aber auch ein Genesungsaufenthalt in Japan reicht nicht, die
angegriffene Gesundheit wieder herzustellen. F. nimmt die Uberlastungen an Ar-
beit wieder auf sich; deswegen bringt eine Typhusinfektion ihn fast an den Rand
des Grabes. Dies alles ertrug F. leichter als die Enttduschungen, die ihm Ridkfalle
von Bekehrten ins ,Heidentum® bereiteten.

Der Ausbau der Mission erforderte eine Anpassung der Organisation, unter
anderem auch die Trennung von kirchlicher und gesellschaftlicher Leitung. Jans-
sen ernannte daher F. zam Provinzial in China (1900). Sein Aufgabengebiet ver-
inderte sich dadurch von der Volksmission mehr zur Betreuung seiner Mit-
briider. 1907 feierte die Mission ihr 25jdhriges Bestchen. Der junge Bischof A.
Henninghaus, der nach dem Tode Bischof Anzers (1903) zum Bischof geweiht
worden war, reiste nach Europa, F. vertrat ihn. Nach einer anstrengenden Reise
durdh das Bistum kehrte F. im Oktober 1907 in die Zentralstation der Mission in
Yen Chow Fu zuriick, auf der in der Zwischenzeit Typhus ausgebrochen war. Bei
seinem Einsatz dort infizierte sich der ohnehin Geschwichte. Mit dem Ochsen-
karren fuhr er nach nach Taikia; dort starb er trotz arztlichen Bemilhens am
28. 1. 1908.

P. Freinademetz war nicht nur im Steyler Missionswerk ein Mann der ersten
Stunde, er ist auch cine der herausragendsten Gestalten der ersten Jahrzehnte
der Steyler China-Mission. Bischof Henninghaus schrieb nach seinem Tod, es
sei ihm ,die treueste Stiitze, der beste Freund und Ratgeber entrissen, der fromm-
ste Beter“t. ,Weit iiber die Grenzen seines Wirkungskreises hinaus war der Ruf
seiner Tugenden, seiner Arbeiten und Miihen gedrungen, und wir alle zéhlen
ihn zu jenen Minnern, die am Aufbau der jungen Gesellschaft des Géttlichen
Wortes und ihrer Werke durch Beispiel und Tat in erster Linie beteiligt waren®2.
Der neue Selige verband nicht nur einen hohen Grad stindigen Gebets (,stun-

L F, Bornemann SVD, Arnold Janssen, der Grinder des Steyler Missionswerkes, Steyl
1970, 460.

2 Bischof Henninghaus in seinem Nadchruf, in: Der ehrwiirdige Diener Gottes Josef Frei-
nademetz. Berichte aus der Chinamission. Analecta SVD 27, Steyl 1973 (ordensintern),
hrsg. von F. Bornemann SVD, S. 152.



Einiibung und Weisung 382

denlang kniete er tdglich vor dem Tabernakel“3) mit einem unermiidlichen Wir-
ken, sondern zeichnete sich dadurch aus, dafl er trotz seines hohen Ansehens und
seiner Beliebtheit bei den Mitbriidern in den Christengemeinden immer im
zweiten Glied bleiben wollte, nie nach einer Stellung strebte, sich selbst vergafl
und fiir jeden, auch den unansehnlichsten und beschwerlichsten Dienst bereit
war. ,Seine Tiir stand jedem offen, und er hatte fiir jeden wenigstens ein gutes
‘Wort. Darum drangte sich denn auch vor seinem Zimmer fast immer ein Tripp-
chen Leute, die nur darauf warteten, bis er aus der Kirche oder von einer Besor-
gung zuriickkehrte, um mit ihren Bitten und Anliegen ihn zu umringen®4. Seine
geliebte Heimat hat er, der Sohn der Berge, schmerzlich vermifit. Aber Klagen
gestattete er sich nicht. China war ihm zur Heimat geworden. Er war fiir alle eine
Saule des Vikariats von Sitd-Schantung. Ferdinand Demes SVD

EINUBUNG UND WEISUNG

Suche nach Lebenden — Verse von Nelly Sachs

Der meditative Grund der Begegnung der Religionen

Im Nadhlal von Nelly Sachs fand sich ein lyrischer Dreier-Zyklus: Suche nach
Lebenden. Das erste der Gedichte mochten wir meditieren. Die beiden folgenden
verdichten seine Erfahrungslinien von Schmerz, Tiefe und Prophetie. Aber beide
brauchen als Zugang zum Verstindnis unsere Verse:

‘Wir sehn aus dem Fenster

Du und ich

die gleiche Landschaft

aber Du siehst ein T und

ich einen Baum

Wie weit mein Freund sind wir getrennt
doch auch ein Kreuz ist gekreuzigt
Vielleicht sind wir nah

Die Tanne hat eine Trane geweint

in die Tischlerhand

Ist sie tot?

Bin ich abwesend so nahe meinem Grab?

3 Ebd. S. 160.
+ Ebd. S. 161.





