Einiibung und Weisung 382

denlang kniete er tdglich vor dem Tabernakel“3) mit einem unermiidlichen Wir-
ken, sondern zeichnete sich dadurch aus, dafl er trotz seines hohen Ansehens und
seiner Beliebtheit bei den Mitbriidern in den Christengemeinden immer im
zweiten Glied bleiben wollte, nie nach einer Stellung strebte, sich selbst vergafl
und fiir jeden, auch den unansehnlichsten und beschwerlichsten Dienst bereit
war. ,Seine Tiir stand jedem offen, und er hatte fiir jeden wenigstens ein gutes
‘Wort. Darum drangte sich denn auch vor seinem Zimmer fast immer ein Tripp-
chen Leute, die nur darauf warteten, bis er aus der Kirche oder von einer Besor-
gung zuriickkehrte, um mit ihren Bitten und Anliegen ihn zu umringen®4. Seine
geliebte Heimat hat er, der Sohn der Berge, schmerzlich vermifit. Aber Klagen
gestattete er sich nicht. China war ihm zur Heimat geworden. Er war fiir alle eine
Saule des Vikariats von Sitd-Schantung. Ferdinand Demes SVD

EINUBUNG UND WEISUNG

Suche nach Lebenden — Verse von Nelly Sachs

Der meditative Grund der Begegnung der Religionen

Im Nadhlal von Nelly Sachs fand sich ein lyrischer Dreier-Zyklus: Suche nach
Lebenden. Das erste der Gedichte mochten wir meditieren. Die beiden folgenden
verdichten seine Erfahrungslinien von Schmerz, Tiefe und Prophetie. Aber beide
brauchen als Zugang zum Verstindnis unsere Verse:

‘Wir sehn aus dem Fenster

Du und ich

die gleiche Landschaft

aber Du siehst ein T und

ich einen Baum

Wie weit mein Freund sind wir getrennt
doch auch ein Kreuz ist gekreuzigt
Vielleicht sind wir nah

Die Tanne hat eine Trane geweint

in die Tischlerhand

Ist sie tot?

Bin ich abwesend so nahe meinem Grab?

3 Ebd. S. 160.
+ Ebd. S. 161.



Einiibung und Weisung 383

Nicht allzu schwer scheint das Verstindnis — wenigstens der ersten Strophe — zu
sein. Aber wir sollten die Deutung beiseite lassen. Ein Eindringen in ein Gedicht
— und das heifit Meditieren ~ erfordert behutsamere Schritte. Um Verse voll in
sich aufzunehmen, mufl man von auflen nach innen gehen; von ihrer Gestalt zu
dem, was sie bewegen wollen ... und dann erst, am Schlufl diirfen wir uns be-
wegen lassen.

1. Rhythmus und Melodik miissen in uns nachschwingen. Zeilel, 3,4 und 5 erinnern
an einige schwibische Volkslieder; und der Einschub der zweiten Zeile, ,Du und
ich“, verstirkt diesen fast lustigen Klang. Man erinnert sich vielleicht an diese
Lieder, wo zwei Verliebte sich necken: Gehst du nach rechts, dann gek ich nach
links! Tust du dies, dann mache ich das! Der Rhythmus dieser vier Zeilen hiipft
unbeschwert einher; die Verkiirzung von ,sebn“ zeigt, dafl Nelly Sachs diesen
Rhythmus wollte:

Wir séhn aus dem Fénster die gléiche Landschaft
aber Dt siebst ein Kréuz und ich einen Baum.

Man mufl das ganze Gedicht erst einmal abhéren auf seinen Rhythmus. Dann
vernimmt man schnell die anderen Téne. Schon die nichste Zeile wird feierlich,
anredend, so wie in einer klassischen Tragédie der Held kurz vor seinem tragi-
schen Ende die Bosheit der anderen oder den unheilvollen Lauf des Schicksals
aufdeckt:

Wie wéit mein Fréund sind wir getrénnt

Das klingt dunkel ahnend. Und man fiiklt nicht falsch, wenn einem dabei Jesus-
Worte in den Sinn kommen. Dreimal steht im Neuen Testament (nur bei Mat-
tidus) das Wort Freund. Der Hausherr spricht es zu den murrenden Arbeitern:
Freund, ich tue dir nicht Unrecht; der Kénig zum Gast ohne Hochzeitskleid:
Freund, wie kamst du hierher?; und Jesus zu Judas: Freund, wozu kamst du hier-
her?

Was klingt hier alles nach? Nur der Rhythmus leitet uns; aber wir spiiren, wie
er zum Sinn der Worte hinweist. Die beiden folgenden Zeilen iiber das gekreu-
zigte Kreuz und iiber die Nihe der groflen Trennung lassen die geahnte Tragik
nachklingen.

Beim Abhéren der zweiten Strophe kann wieder ein Volkslied in den Sinn
kommen — diesmal aber aus dem schwermiitigen Norden; vielleicht denkt einer
an die Ballade von den drei Birken:

Die Tanne hat eine Trine geweint

in die Tischlerhand

Ist sie tot?
Die erste Zeile verkiirzt sich zu den drei Drei-Buchstaben-Worten der dritten:
ist sie tot? Das harte T klingt wie keuchendes Hervorstofien. Man muf} die drei
Zeilen laut lesen. Auch das D in Hand klingt ja wie T. So etwa kénnte man ein
Sterben in Tonen malen; oder — wenn einer die Laute der Technik im Ohr hat —
so ruckweise stirbt der abgewirgte Motor.



Einiibung und Weisung 384

Der Melodiebogen miifite jetzt aufhoren. Doch die letzte Zeile nimmt das ganze
noch einmal auf, wendet es zuriick an ,mich*. Da steht die Frage! Welche Frage?

Bin ich abwesend so nahe meinem Grab?

2. Die Bildgestalt der Dichtung wird erst eindriicklich, wenn uns ihre Sprachge-
stalt zur Erfahrung geworden ist. Immer und immer mufl man die Verse lesen,
sie langsam, singend sprechen und mit geschlossenen Augen vor sich hin sagen.
Und vielleicht flieBt aus Melodik und Rhythmus von selbst die Vision. Nelly
Sachs ist eine Dichterin der Schau.

Oftmals malt sie den Blick aus dem Fenster in die Landschaft. Aber wiederum
miissen wir die Deutung zuriickstellen und das Bild der Wirklichkeit in uns auf-
nehmen,

Die Landschaft vor dem Fenster — vielleicht werden wir niemals diesen Baum
dahinten betasten konnen; das Fenster ist zugleich Uffnung wie Barriere; wir
stehen — oder liegen wie das kranke Madchen von Munch — auf dieser Seite. Jen-
seits vom Fenster 6ffnet sich die Landschaft; der Baum ist in seinen Umrissen
greifbar nahe, aber nicht zu ertasten. Die Landschaft riecht nach Wirklichkeit;
aber wir konnen sie nur sehen, nicht begehen. Manche Menschen haben solche
Erlebnisse im Traum. Aber dies ist kein Traum, sondern Vision. Das Fenster
6ffnet uns den Blick in die Wahrheit; wir sehen sie, aber konnen sie nicht greifen,
nicht analysieren, nicht einordnen; wir konnen nur schauen, aus dem eigenen
engen Raum hinaus in die Weite der Wahrheit.

Der Baum, den ,Du® als Kreuz siehst; und das Kreuz, das ,mir“ Baum ist.
Wiederum miissen wir nach der Erfahrung suchen, nicht schon nach der Deutung.
Wie oft hat einer schon beides in eins gesehen. Ja, man méchte sagen, wem die
Natur noch nie zur Gestalt geworden ist, der Berg zur Majestat, die Wolke zum
Segler, der Bergsee zur Sammlung, der Weg zum Geleit, das Meer zur Urmacdht,
die Blume zum Partner, der Baum zum Kreuz, der hat noch nie Natur erlebt. Das
ist kein Allegorisieren, das lustige, kleine Gartenzwerge in die Natur einsetzt.
Das ist Naturerlebnis, das ist Wahrheit. Und Nelly Sachs scheint zu ahnen, dafl
Baum und Kreuz oder Kreuz und Baum zuerst einmal eins waren, ehe sie dann
von unserer schwachen Schau- und Denk-Kraft getrennt wurden.

Du und ich, wir beide. Hier wird deutlich, dal die Dichterin keine verschwom-
mene Naturmystik dichtet. ,Wir“ werden nicht aufgesogen in den Rausch der
Landschaftserfahrung. Der stille Dialog von ,Du und ich* f4llt nicht in den Ab-
grund einer Ur-Einheit. Die Dinge und die Personen sind klar geschieden, haben
— jeder fir sich — ihre Eigengestalt. Und deshalb — nicht: dennoch! - spiiren wir
hier Tiefe, Wirklichkeit und Wabhrheit; spiiren wir die eine Sehnsucht, ,in der
alles Geschaffene harrt auf das Offenbarwerden der Kinder Gottes“ (R6m 8).

Das Bild von der weinenden Tanne ist so stark, dafl es sich jede vorwitzige
Ausdeutung verbietet. Wer hier nicht erfhrt, sollte niemals mehr von Medita-
tion, von Erfahrung, von Betroffensein reden.

Und dann wiederum die letzte Zeile, die Frage. Das ,Ich“, der Schauende, der
Leser, der Meditierende wird in die Aussagekraft der Bilder hineingerufen: Alles



Einiibung und Weisung 385

das geht Dich an! Doch dieser Ruf ist nicht gewaltsam, wie bei Rilkes berithmten:
Du mufit dein Leben dndern!, sondern verharrend, fragend, demiitig. Wir soll-
ten ihn noch weiter stehen lassen und erst einmal seine klagende Subjektivitat
héren, auch wenn wir nicht verstehen. Es ist Nelly Sachs selbst, die hier fragt.

3. Die Aussage. Jedes Gedicht von Nelly Sachs hat etwas zu ,sagen®. Fiir keinen
der modernen Dichter ist das Wort ,Botschaft* so treffend wie fiir sie. Nur sollte
man aus dem Wort die Trompetenstofie herauslassen. Die Botschaft von Nelly
Sachs braudht keine ,Propaganda®, sie braucht nur das Hinschauen: So ist es. Die
Aussage vom Harz-Tropfen aus dem Tannenholz ist stiarker als die des Monu-
mentalbaus auf dem Berg.

Die erste Strophe berichtet ein Gesprich, einen Austausch zweier Freunde. Man
sprach iiber die Weite, wohin sich das Fenster 6ffnet. Man sprach itber den Baum
dort am greifbaren und doch unbegriffenen Horizont. Man sprach und erfuhr
darin die Ganzheit der eigenen Existenz. Wohin 6ffnet sich die Landschaft vor
der Existenz? Zum Baum, als Symbol der ewigen Wiederkehr des Lebens? Zum
Kreuz mit der Verheilung des Gekreuzigten? Beide Deutungen und Sehnsiichte
sind verschieden. Die Jiidin Nelly Sachs ist keine Hexenmeisterin des ,Alles ist
eins“. Thre Visionen sind iiberklar und oftmals schmerzhaft genau, gerade in den
Unterschieden.

Wir miissen uns zwingen, die Verse in dieser Genauigkeit zu horen: Du und ich!
Kreuz und Baum; zwei Freunde:

Wie weit mein Freund sind wir getrennt

Auch ohne dafl wir um Nelly Sachs’ gldubiges Judentum wiifiten, ohne dafl
uns ihr Ringen um die Gestalt Jesu bekannt wire, wissen wir: Darum geht es!
Um das Gesprich zwischen dem Christen und dem Nichtchristen; um den An-
spruch des Jesus von Nazaret, den Nelly Sachs nicht sehen kann. Sie sieht den
Baum, nicht das Kreuz. Aber wiederum, wir befinden uns nicht am Diskutier-
tisch, sondern in einer lyrischen Erfahrung, nur dafl diese lyrische Erfahrung wie
ein Brunnenloch hinabreicht in die Mitte des Menschen, dorthin, wo das Wasser
des Lebens quillt oder versiegt.

Du und ich. Wir Christen, die das Kreuz sehen; die Dichterin, die den Baum
erblickt. Aber dann wendet sich das ,Ich“ der Dichterin zu uns Christen, und wir
vermeinen die Stimme Jesu aus ihr zu héren: Freund — wie weit sind wir ge-
trennt! Das biblische Wort vom Freund legt Abstand nahe, Trennung, Mifiver-
stindnis, ja sogar Verrat. Die Rollen sind vertauscht. Wir miissen uns von Nelly
Sachs sagen lassen:

doch auch ein Kreuz ist gekreuzigt

vielleicht sind wir nah
Auch unser Christentum ist kein Schliissel zum Dasein, sondern verbleibt ein
Nicht-Wissen um das Letzte, ist ein ,gekreuzigtes Kreuz“. Tut sich hier Einheit,
Nahe auf?

Wie tief versteht die Jiidin das Christentum! Tiefer als wir Christen. Der
Fluchtpunkt ihres Verstehens ist das Kreuz. Nelly Sachs wufite mehr dariiber als



Einiibung und Weisung 386

die Prediger einer mystischen Einheit aller Religionen. Sie spricht aus Erfah-
rung. Und von dorther weif sie mehr vom Gekreuzigten als die Anhinger des
Gekreuzigten.
Und genau dort (und eben nicht im Wellenschlag des schénen Gefiihls) trifft

sie das Christentum:

doch auch ein Kreuz ist gekreuzigt
Auf jeden Fall das christliche Kreuz, das nicht weif}, sondern hofft.

Vielleicht sind wir nah

und treffen uns in eben diesem gekreuzigten Nichtwissen. Nah, weil wir alle
vom Kreuz bestimmt sind: vom Kreuz des Gekreuzigten, oder vom Kreuz des
Nichtkennens des Gekreuzigten, und ~ nochmals tiefer — vom gekreuzigten Kreuz
des Gekreuzigten.

Der lyrische Abgesang der zweiten umgreift die Erfahrung der ersten Strophe.
Die Tanne weint in die Hand dessen, der den Baum zu Nutzholz verarbeitet; das
Kreuz blutet — vielleicht tropfender in die Hinde seiner Nachfolger als in die
Hande seiner Verdchter. Es bleibt gekreuzigt — ,bis an das Ende der Tage®, schrieb
Blaise Pascal. Stehen wir mit ihm vor der Befreiung durch Jesus? Oder

Ist sie tot?
Wenn wir das Spriichlein unseres Glaubens zu eifrig aussagen, dann stehen wir
in Gefahr, brutale Tischler, brutale Henker zu werden. Sollte nicht gerade uns
das ,gekreuzigte Kreuz* sagen, dafl wir kein Ausrufezeichen hinter die Frage
nach dem Leben setzen diirfen. Dies kann nur Gott. Fiir uns bleibt die wartende
Hoffnung, bleibt das Fragezeichen, das fiir die Nicht-Christin, Nelly Sachs, so
schmerzhaft dasteht:

Die Tanne hat eine Trine geweint

in die Tischlerhand

Ist sie tot?
Und dann héren wir wiederum die letzte Zeile, die wie ein Nachtrag wirkt, aber
das ganze Gedicht erst zum persdnlichen Sprechen Nelly Sachs’ macht:

Bin ich abwesend so nahe meinem Grab?
Erinnern wir uns: Das Gedicht stammt aus dem Nachlafi. Nelly Sachs wufite und
erfubr die Nahe zum Tod, als sie es schrieb. Sie wufite und hatte es tausendmal
erfahren, dafl am Horizont des Lebens der Baum steht, der ein Kreuz ist. Christ-
lich gesprochen: Durch seinen Tod hat Jesus den Tod iiberwunden, durch seinen
Schmerzensschrei am Kreuz; aber nicht durch Dahindimmern, Dahinmeditieren
und jenseits der Todeshirte den Schmerz vergessen. Nelly Sachs wufite im Aus-
geblutetsein eines schweren Lebens, dafl die Antwort auf die Lebensfrage nicht
jenseits von Tod und Schmerz geschieht, sondern im Tod. Hans Urs von Bal-
thasar und vor kurzem Heinz Schiirmann haben Entsprechendes iiber die Erfah-
rung des Jesus von Nazaret geschrieben.,

Spiirte Nelly Sachs eine Versuchung, dieser alles entscheidenden Begegnung
auszuweichen? Wollte sie ,abwesend“ sein, obgleich ,das Grab®, der Tod ,so
nahe” waren? Wer spiirt diese Anfechtung zur Flucht vor dem Leid nicht! Auch
von Jesus wird sie berichtet.



Einiibung und Weisung 387

Aber die Dichterin gibt kein heroisches ,Dennoch®; sie geht nicht wie der Held
mit offenem Antlitz in den Tod. Sie stellt sich und uns nur die tastende Frage:
Bin ich abwesend so nahe meinem Grab?
Sind wir versucht, die Harte des Christentums, die seine Wahrheit ist, in ver-
bindliche Worte umzubiegen und damit auch die unheilige und harte Wirklich-
keit unserer Welt wegzuleugnen? Flichten wir vor dem Kreuz in die Siifle der
Meditation?

4. Jede Deutung eines solchen Gedichtes wird platt. Die Vision wird fein sduber-
lich zerlegt und in die Regale des eigenen Weltbildes aufgeteilt. Aber konnen
(und diirfen) wir iiberhaupt anders einer solchen Dichtung begegnen, als im be-
scheidenen, engherzigen Raum unseres eigenen Lebens? Nelly Sachs spricht sich
aus; und wir miissen sie horen als wir; sonst wiren wir unehrlich und wiirden
auch Nelly Sachs der Unehrlichkeit verdichtigen.

Aber che wir unsere Deutung formulieren und den eigenen — durch die Vision
der Verse vielleicht etwas weiter gewordenen —~ Raum ausmessen, milssen wir noch
einmal und noch einmal hinhéren und hinschauen.

Und vielleicht entdecken wir das, worum es uns (Christen) eigentlich gehen
miifite, und worin sie (die Nichtchristin) uns voraus ist. Menschen, Religionen,
Weltanschauungen konnen sich treffen in gemeinsamen Riten, Gebrauchen, Wor-
ten, Bildern. Und wenn sie eine Stufe tiefer gehen, leuchtet die Gemeinsamkeit
von Erfahrungen auf, von Gliickserleben und Einheitsmystik. Alles das ist gut
und schén, aber noch nicht alles; ja, ohne das Letzte wird es falsch.

Das gemeinsame Gesprich der Religionen unserer Welt kann sich nur finden
im Kreuz; in der Anerkenntnis, dafl wir nur diesseits des Fensters, nur im Dies-
seits des Jenseits leben. Das driickt sich aus in der Erfahrung, dafl das letzte, was
wir greifen konnen, mit Tod und Leid zu tun hat, mit Nicht-Greifbarem, mit dem
Kreuz. Wer dies wegleugnet, leugnet Leben und Tod des Menschen weg.

Und hier sollten wir uns packen lassen; wir in unserem christlichen Glauben,
den wir zu leicht verharmlosen. Wo eine Meditation nicht bis in diesen Grund
des ,gekreuzigten Kreuzes“ hineinreicht, bleibt sie vorchristlich und wird — so-
bald sie sich zur Ruhe setzt — undchristlich. Wenn das Religionsgesprach eines
Christen nicht aus diesem Grund kommt, ist es kaum mehr als ein unverbindliches
Geplinkel. Die Macht vorliegender Verse liegt ja gerade darin, dafl sie zwei
Erfahrungen sich dort treffen 1afit, wo allein der Christ und der Nichtchrist sich
treffen konnen, ohne sich aufzugeben. Dieser Grund kann viele Namen haben:
Demut, Leid, Suchen, Warten, Nacht. Nelly Sachs gab ihm in unserem Gedicht
den christlichen Namen: Kreuz. Wir sollten ihre Botschaft in der Kraft ihrer
Worte in uns eindringen lassen. Dann, nur dann, kann die Erfahrung in uns
wachsen, die das gleiche Geheimnis Tod neu und noch tiefer ausspricht. Der Titel
unseres Gedichtes 148t es ahnen: Suche nadh Lebenden. Nelly Sachs hat es in
einem ihrer schonsten Gedichte aufleuchten lassen:

Meine Liebe flof in dein Martyrium
durchbrach den Tod
Wir leben in der Auferstehung — Josef Sudbrack S)





