
Einübung und Weisung 382 

denlang kniete er täglich vor dem Tabernakel"3) mit einem unermüdlichen Wir- 
ken, sondern zeichnete sich dadurch aus, daß er trotz seines hohen Ansehens und 
seiner Beliebtheit bei den Mitbrüdern in den Christengemeinden immer im 
zweiten Glied bleiben wollte, nie nach einer Stellung strebte, sich selbst vergaß 
und für jeden, auch den unansehnlichsten und beschwerlichsten Dienst bereit 
war. •Seine Tür stand jedem offen, und er hatte für jeden wenigstens ein gutes 
Wort. Darum drängte sich denn auch vor seinem Zimmer fast immer ein Trüpp- 
chen Leute, die nur darauf warteten, bis er aus der Kirche oder von einer Besor- 
gung zurückkehrte, um mit ihren Bitten und Anliegen ihn zu umringen"4. Seine 
geliebte Heimat hat er, der Sohn der Berge, schmerzlich vermißt. Aber Klagen 
gestattete er sich nicht. China war ihm zur Heimat geworden. Er war für alle eine 
Säule des Vikariats von Süd-Schantung. Ferdinand Demes SVD 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Suche nach Lebenden • Verse von Nelly Sachs 

Der meditative Grund der Begegnung der Religionen 

Im Nachlaß von Nelly Sachs fand sich ein lyrischer Dreier-Zyklus: Suche nach 
Lebenden. Das erste der Gedichte möchten wir meditieren. Die beiden folgenden 
verdichten seine Erfahrungslinien von Schmerz, Tiefe und Prophetic Aber beide 
brauchen als Zugang zum Verständnis unsere Verse: 

Wir sehn aus dem Fenster 
Du und ich 
die gleiche Landschaft 
aber Du siehst ein f und 
ich einen Baum 
Wie weit mein Freund sind wir getrennt 
doch auch ein Kreuz ist gekreuzigt 
Vielleicht sind wir nah 

Die Tanne hat eine Träne geweint 
in die Tischlerhand 
Ist sie tot? 
Bin ich abwesend so nahe meinem Grab? 

3 Ebd. S. 160. 
4 Ebd. S. 161. 



Einübung und Weisung 383 

Nicht allzu schwer scheint das Verständnis - wenigstens der ersten Strophe - zu 
sein. Aber wir sollten die Deutung beiseite lassen. Ein Eindringen in ein Gedicht 
- und das heißt Meditieren - erfordert behutsamere Schritte. Um Verse voll in 
sich aufzunehmen, muß man von außen nach innen gehen; von ihrer Gestalt zu 
dem, was sie bewegen wollen ... und dann erst, am Schluß dürfen wir uns be- 
wegen lassen. 

1. Rhythmus und Melodik müssen in uns nachschwingen. Zeilel, 3,4 und 5 erinnern 
an einige schwäbische Volkslieder; und der Einschub der zweiten Zeile, •Du und 
ich", verstärkt diesen fast lustigen Klang. Man erinnert sich vielleicht an diese 
Lieder, wo zwei Verliebte sich necken: Gehst du nach rechts, dann geh ich nach 
links! Tust du dies, dann mache ich das! Der Rhythmus dieser vier Zeilen hüpft 
unbeschwert einher; die Verkürzung von •sehn" zeigt, daß Nelly Sachs diesen 
Rhythmus wollte: 

Wir sehn aus dem Fenster die gleiche Landschaft 
aber Du siehst ein Kreuz und ich einen Bäum. 

Man muß das ganze Gedicht erst einmal abhören auf seinen Rhythmus. Dann 
vernimmt man schnell die anderen Töne. Schon die nächste Zeile wird feierlich, 
anredend, so wie in einer klassischen Tragödie der Held kurz vor seinem tragi- 
schen Ende die Bosheit der anderen oder den unheilvollen Lauf des Schicksals 
aufdeckt: 

Wie weit mein Freund sind wir getrennt 

Das klingt dunkel ahnend. Und man fühlt nicht falsch, wenn einem dabei Jesus- 
Worte in den Sinn kommen. Dreimal steht im Neuen Testament (nur bei Mat- 
täus) das Wort Freund. Der Hausherr spricht es zu den murrenden Arbeitern: 
Freund, ich tue dir nicht Unrecht; der König zum Gast ohne Hochzeitskleid: 
Freund, wie kamst du hierher?; und Jesus zu Judas: Freund, wozu kamst du hier- 
her? 

Was klingt hier alles nach? Nur der Rhythmus leitet uns; aber wir spüren, wie 
er zum Sinn der Worte hinweist. Die beiden folgenden Zeilen über das gekreu- 
zigte Kreuz und über die Nähe der großen Trennung lassen die geahnte Tragik 
nachklingen. 

Beim Abhören der zweiten Strophe kann wieder ein Volkslied in den Sinn 
kommen - diesmal aber aus dem schwermütigen Norden; vielleicht denkt einer 
an die Ballade von den drei Birken: 

Die Tanne hat eine Träne geweint 
in die Tischlerhand 
Ist sie tot? 

Die erste Zeile verkürzt sich zu den drei Drei-Buchstaben-Worten der dritten: 
ist sie tot? Das harte T klingt wie keuchendes Hervorstoßen. Man muß die drei 
Zeilen laut lesen. Auch das D in Hand klingt ja wie T. So etwa könnte man ein 
Sterben in Tönen malen; oder - wenn einer die Laute der Technik im Ohr hat - 
so ruckweise stirbt der abgewürgte Motor. 



Einübung und Weisung 384 

Der Melodiebogen müßte jetzt aufhören. Doch die letzte Zeile nimmt das ganze 
noch einmal auf, wendet es zurück an •mich". Da steht die Frage! Welche Frage? 

Bin ich abwesend so nahe meinem Grab? 

2. Die Bildgestalt der Dichtung wird erst eindrücklich, wenn uns ihre Sprachge- 
stalt zur Erfahrung geworden ist. Immer und immer muß man die Verse lesen, 
sie langsam, singend sprechen und mit geschlossenen Augen vor sich hin sagen. 
Und vielleicht fließt aus Melodik und Rhythmus von selbst die Vision. Nelly 
Sachs ist eine Dichterin der Schau. 

Oftmals malt sie den Blick aus dem Fenster in die Landschaft. Aber wiederum 
müssen wir die Deutung zurückstellen und das Bild der Wirklichkeit in uns auf- 
nehmen. 

Die Landschaft vor dem Fenster - vielleicht werden wir niemals diesen Baum 
dahinten betasten können; das Fenster ist zugleich Öffnung wie Barriere; wir 
stehen - oder liegen wie das kranke Mädchen von Munch - auf dieser Seite. Jen- 
seits vom Fenster öffnet sich die Landschaft; der Baum ist in seinen Umrissen 
greifbar nahe, aber nicht zu ertasten. Die Landschaft riecht nach Wirklichkeit; 
aber wir können sie nur sehen, nicht begehen. Manche Menschen haben solche 
Erlebnisse im Traum. Aber dies ist kein Traum, sondern Vision. Das Fenster 
öffnet uns den Blick in die Wahrheit; wir sehen sie, aber können sie nicht greifen, 
nicht analysieren, nicht einordnen; wir können nur schauen, aus dem eigenen 
engen Raum hinaus in die Weite der Wahrheit. 

Der Baum, den •Du" als Kreuz siehst; und das Kreuz, das •mir" Baum ist. 
Wiederum müssen wir nach der Erfahrung suchen, nicht schon nach der Deutung. 
Wie oft hat einer schon beides in eins gesehen. Ja, man möchte sagen, wem die 
Natur noch nie zur Gestalt geworden ist, der Berg zur Majestät, die Wolke zum 
Segler, der Bergsee zur Sammlung, der Weg zum Geleit, das Meer zur Urmacht, 
die Blume zum Partner, der Baum zum Kreuz, der hat noch nie Natur erlebt. Das 
ist kein Allegorisieren, das lustige, kleine Gartenzwerge in die Natur einsetzt. 
Das ist Naturerlebnis, das ist Wahrheit. Und Nelly Sachs scheint zu ahnen, daß 
Baum und Kreuz oder Kreuz und Baum zuerst einmal eins waren, ehe sie dann 
von unserer schwachen Schau- und Denk-Kraft getrennt wurden. 

Du und ich, wir beide. Hier wird deutlich, daß die Dichterin keine verschwom- 
mene Naturmystik dichtet. •Wir" werden nicht aufgesogen in den Rausch der 
Landschaftserfahrung. Der stille Dialog von •Du und ich" fällt nicht in den Ab- 
grund einer Ur-Einheit. Die Dinge und die Personen sind klar geschieden, haben 
- jeder für sich - ihre Eigengestalt. Und deshalb - nicht: dennoch! - spüren wir 
hier Tiefe, Wirklichkeit und Wahrheit; spüren wir die eine Sehnsucht, •in der 
alles Geschaffene harrt auf das Offenbarwerden der Kinder Gottes" (Rom 8). 

Das Bild von der weinenden Tanne ist so stark, daß es sich jede vorwitzige 
Ausdeutung verbietet. Wer hier nicht erfährt, sollte niemals mehr von Medita- 
tion, von Erfahrung, von Betroffensein reden. 

Und dann wiederum die letzte Zeile, die Frage. Das •Ich", der Schauende, der 
Leser, der Meditierende wird in die Aussagekraft der Bilder hineingerufen: Alles 



Einübung und Weisung 385 

das geht Dich an! Doch dieser Ruf ist nicht gewaltsam, wie bei Rilkes berühmten: 
Du mußt dein Leben ändern!, sondern verharrend, fragend, demütig. Wir soll- 
ten ihn noch weiter stehen lassen und erst einmal seine klagende Subjektivität 
hören, auch wenn wir nicht verstehen. Es ist Nelly Sachs selbst, die hier fragt. 

3. Die Aussage. Jedes Gedicht von Nelly Sachs hat etwas zu •sagen". Für keinen 
der modernen Dichter ist das Wort •Botschaft" so treffend wie für sie. Nur sollte 
man aus dem Wort die Trompetenstöße herauslassen. Die Botschaft von Nelly 
Sachs braucht keine •Propaganda", sie braucht nur das Hinschauen: So ist es. Die 
Aussage vom Harz-Tropfen aus dem Tannenholz ist stärker als die des Monu- 
mentalbaus auf dem Berg. 

Die erste Strophe berichtet ein Gespräch, einen Austausch zweier Freunde. Man 
sprach über die Weite, wohin sich das Fenster öffnet. Man sprach über den Baum 
dort am greifbaren und doch unbegriffenen Horizont. Man sprach und erfuhr 
darin die Ganzheit der eigenen Existenz. Wohin öffnet sich die Landschaft vor 
der Existenz? Zum Baum, als Symbol der ewigen Wiederkehr des Lebens? Zum 
Kreuz mit der Verheißung des Gekreuzigten? Beide Deutungen und Sehnsüchte 
sind verschieden. Die Jüdin Nelly Sachs ist keine Hexenmeisterin des •Alles ist 
eins". Ihre Visionen sind überklar und oftmals schmerzhaft genau, gerade in den 
Unterschieden. 

Wir müssen uns zwingen, die Verse in dieser Genauigkeit zu hören: Du und ich! 
Kreuz und Baum; zwei Freunde: 

Wie weit mein Freund sind wir getrennt 
Auch ohne daß wir um Nelly Sachs' gläubiges Judentum wüßten, ohne daß 

uns ihr Ringen um die Gestalt Jesu bekannt wäre, wissen wir: Darum geht es! 
Um das Gespräch zwischen dem Christen und dem Nichtchristen; um den An- 
spruch des Jesus von Nazaret, den Nelly Sachs nicht sehen kann. Sie sieht den 
Baum, nicht das Kreuz. Aber wiederum, wir befinden uns nicht am Diskutier- 
tisch, sondern in einer lyrischen Erfahrung, nur daß diese lyrische Erfahrung wie 
ein Brunnenloch hinabreicht in die Mitte des Menschen, dorthin, wo das Wasser 
des Lebens quillt oder versiegt. 

Du und ich. Wir Christen, die das Kreuz sehen; die Dichterin, die den Baum 
erblickt. Aber dann wendet sich das •Ich" der Dichterin zu uns Christen, und wir 
vermeinen die Stimme Jesu aus ihr zu hören: Freund - wie weit sind wir ge- 
trennt! Das biblische Wort vom Freund legt Abstand nahe, Trennung, Mißver- 
ständnis, ja sogar Verrat. Die Rollen sind vertauscht. Wir müssen uns von Nelly 
Sachs sagen lassen: 

doch auch ein Kreuz ist gekreuzigt 
vielleicht sind wir nah 

Auch unser Christentum ist kein Schlüssel zum Dasein, sondern verbleibt ein 
Nicht-Wissen um das Letzte, ist ein •gekreuzigtes Kreuz". Tut sich hier Einheit, 
Nähe auf? 

Wie tief versteht die Jüdin das Christentum! Tiefer als wir Christen. Der 
Fluchtpunkt ihres Verstehens ist das Kreuz. Nelly Sachs wußte mehr darüber als 



Einübung und Weisung 386 

die Prediger einer mystischen Einheit aller Religionen. Sie spricht aus Erfah- 
rung. Und von dorther weiß sie mehr vom Gekreuzigten als die Anhänger des 
Gekreuzigten. 

Und genau dort (und eben nicht im Wellenschlag des schönen Gefühls) trifft 
sie das Christentum: 

doch auch ein Kreuz ist gekreuzigt 
Auf jeden Fall das christliche Kreuz, das nicht weiß, sondern hofft. 

Vielleicht sind wir nah 
und treffen uns in eben diesem gekreuzigten Nichtwissen. Nah, weil wir alle 
vom Kreuz bestimmt sind: vom Kreuz des Gekreuzigten, oder vom Kreuz des 
Nichtkennens des Gekreuzigten, und - nochmals tiefer - vom gekreuzigten Kreuz 
des Gekreuzigten. 

Der lyrische Abgesang der zweiten umgreift die Erfahrung der ersten Strophe. 
Die Tanne weint in die Hand dessen, der den Baum zu Nutzholz verarbeitet; das 
Kreuz blutet - vielleicht tropfender in die Hände seiner Nachfolger als in die 
Hände seiner Verächter. Es bleibt gekreuzigt- •bis an das Ende der Tage", schrieb 
Blaise Pascal. Stehen wir mit ihm vor der Befreiung durch Jesus? Oder 

Ist sie tot? 
Wenn wir das Sprüchlein unseres Glaubens zu eifrig aussagen, dann stehen wir 
in Gefahr, brutale Tischler, brutale Henker zu werden. Sollte nicht gerade uns 
das •gekreuzigte Kreuz" sagen, daß wir kein Ausrufezeichen hinter die Frage 
nach dem Leben setzen dürfen. Dies kann nur Gott. Für uns bleibt die wartende 
Hoffnung, bleibt das Fragezeichen, das für die Nicht-Christin, Nelly Sachs, so 
schmerzhaft dasteht: 

Die Tanne hat eine Träne geweint 
in die Tischlerhand 
Ist sie tot? 

Und dann hören wir wiederum die letzte Zeile, die wie ein Nachtrag wirkt, aber 
das ganze Gedicht erst zum persönlichen Sprechen Nelly Sachs' macht: 

Bin ich abwesend so nahe meinem Grab? 
Erinnern wir uns: Das Gedicht stammt aus dem Nachlaß. Nelly Sachs wußte und 
erfuhr die Nähe zum Tod, als sie es schrieb. Sie wußte und hatte es tausendmal 
erfahren, daß am Horizont des Lebens der Baum steht, der ein Kreuz ist. Christ- 
lich gesprochen: Durch seinen Tod hat Jesus den Tod überwunden, durch seinen 
Schmerzensschrei am Kreuz; aber nicht durch Dahindämmern, Dahinmeditieren 
und jenseits der Todeshärte den Schmerz vergessen. Nelly Sachs wußte im Aus- 
geblutetsein eines schweren Lebens, daß die Antwort auf die Lebensfrage nicht 
jenseits von Tod und Schmerz geschieht, sondern im Tod. Hans Urs von Bal- 
thasar und vor kurzem Heinz Schürmann haben Entsprechendes über die Erfah- 
rung des Jesus von Nazaret geschrieben., 

Spürte Nelly Sachs eine Versuchung, dieser alles entscheidenden Begegnung 
auszuweichen? Wollte sie •abwesend" sein, obgleich •das Grab", der Tod •so 
nahe" waren? Wer spürt diese Anfechtung zur Flucht vor dem Leid nicht! Auch 
von Jesus wird sie berichtet. 



Einübung und Weisung 387 

Aber die Dichterin gibt kein heroisches •Dennoch"; sie geht nicht wie der Held 
mit offenem Antlitz in den Tod. Sie stellt sich und uns nur die tastende Frage: 

Bin ich abwesend so nahe meinem Grab? 
Sind wir versucht, die Härte des Christentums, die seine Wahrheit ist, in ver- 
bindliche Worte umzubiegen und damit auch die unheilige und harte Wirklich- 
keit unserer Welt wegzuleugnen? Flüchten wir vor dem Kreuz in die Süße der 
Meditation? 

4. Jede Deutung eines solchen Gedichtes wird platt. Die Vision wird fein säuber- 
lich zerlegt und in die Regale des eigenen Weltbildes aufgeteilt. Aber können 
(und dürfen) wir überhaupt anders einer solchen Dichtung begegnen, als im be- 
scheidenen, engherzigen Raum unseres eigenen Lebens? Nelly Sachs spricht sich 
aus; und wir müssen sie hören als wir; sonst wären wir unehrlich und würden 
auch Nelly Sachs der Unehrlichkeit verdächtigen. 

Aber ehe wir unsere Deutung formulieren und den eigenen - durch die Vision 
der Verse vielleicht etwas weiter gewordenen - Raum ausmessen, müssen wir noch 
einmal und noch einmal hinhören und hinschauen. 

Und vielleicht entdecken wir das, worum es uns (Christen) eigentlich gehen 
müßte, und worin sie (die Nichtchristin) uns voraus ist. Menschen, Religionen, 
Weltanschauungen können sich treffen in gemeinsamen Riten, Gebräuchen, Wor- 
ten, Bildern. Und wenn sie eine Stufe tiefer gehen, leuchtet die Gemeinsamkeit 
von Erfahrungen auf, von Glückserleben und Einheitsmystik. Alles das ist gut 
und schön, aber noch nicht alles; ja, ohne das Letzte wird es falsch. 

Das gemeinsame Gespräch der Religionen unserer Welt kann sich nur finden 
im Kreuz; in der Anerkenntnis, daß wir nur diesseits des Fensters, nur im Dies- 
seits des Jenseits leben. Das drückt sich aus in der Erfahrung, daß das letzte, was 
wir greifen können, mit Tod und Leid zu tun hat, mit Nicht-Greifbarem, mit dem 
Kreuz. Wer dies wegleugnet, leugnet Leben und Tod des Menschen weg. 

Und hier sollten wir uns packen lassen; wir in unserem christlichen Glauben, 
den wir zu leicht verharmlosen. Wo eine Meditation nicht bis in diesen Grund 
des •gekreuzigten Kreuzes" hineinreicht, bleibt sie vorchristlich und wird - so- 
bald sie sich zur Ruhe setzt - unchristlich. Wenn das Religionsgespräch eines 
Christen nicht aus diesem Grund kommt, ist es kaum mehr als ein unverbindliches 
Geplänkel. Die Macht vorliegender Verse liegt ja gerade darin, daß sie zwei 
Erfahrungen sich dort treffen läßt, wo allein der Christ und der Nichtchrist sich 
treffen können, ohne sich aufzugeben. Dieser Grund kann viele Namen haben: 
Demut, Leid, Suchen, Warten, Nacht. Nelly Sachs gab ihm in unserem Gedicht 
den christlichen Namen: Kreuz. Wir sollten ihre Botschaft in der Kraft ihrer 
Worte in uns eindringen lassen. Dann, nur dann, kann die Erfahrung in uns 
wachsen, die das gleiche Geheimnis Tod neu und noch tiefer ausspricht. Der Titel 
unseres Gedichtes läßt es ahnen: Suche nach Lebenden. Nelly Sachs hat es in 
einem ihrer schönsten Gedichte aufleuchten lassen: 

Meine Liebe floß in dein Martyrium 
durchbrach den Tod 
Wir leben in der Auferstehung - Josef Sudbrack SJ 




