Budhbesprechungen

Im Tanz erschaffen

394

Der Tanzer ist ein Mensch,
der mit seinen Hinden
weise ist

Breitet eure Arme aus,

Lesbonax

und bildet mit eurer Gestalt

ein leibhaftiges Kreuz!

Beginnt mit dem Tanz

jenseits der Satten und Reichen,
jenseits der Falschen und Heuchler,
jenseits der Dummen und Sturen.

Die Engel fordern euch zum Tanze auf.
Die Heiligen warten auf euch.
Sie haben eine Ewigkeit lang

ihre Tanzschuhe an.

Beginnt den kosmischen Reigen.
In eurer Mitte tanzt Er,

der Himmel und Erde

singend und tanzend erschuf.

Josef Sudbrack

BUCHBESPRECHUNGEN

Gebet und Mystik

Twardowski, Jan: Ich bitte um Prosa.
Langzeilen. Ubers. aus dem Polnischen
von A. Loepfe (Kriterien 31). Einsie-
deln, Johannes Verlag 1973. 87 S,
brosch. DM 8,50.

Vielleicht wird man es bedauern, dafl in
der (vorziiglichen) Ubersetzung der Origi-
naltitel ,,Zeichen des Vertrauens “nicht bei-
bebalten wurde. Jedenfalls gewinnt man

den Eindrudk, daf diese ,Zeichen“ nicht
leichthin gesetzt sind: dem heute 59jihri-
gen polnischen Priesterdichter scheint das
Vertrauen keine Selbstverstindlichkeit zu
sein. Schwermut, Skepsis (besonders gegen-
tiber den alles hinterfragenden oder disku-
tierwiitigen ,Theologen®), Traurigkeit ge-
héren uniiberhdrbar zu den Klangfarben
dieser erquickend originellen Lyrik. Aber
eben auch und vor allem cin Glaube, ein



Buchbesprechungen

Katholischsein, wie man es hierzulande
kaum mehr findet. Das macht nichts billiger,
sondern alles, namentlich das Vertrauen,
nur anspruchsvoller. Glaube ist ein ,un-
glaublicher Glaube® (80), darf nicht aus-
trocknen zum ,Zwieback der Katechese
(12), will nicht mit ,gescheiten Argumen-
ten bekehren®, sondern einfach und schweig-
sam sein Geheimnis anvertrauen: , daf ich,
ein Priester, GOTT glaube wie ein Kind*
(26). Blitzender Humor, Naturnihe und
-kundigkeit ebenso wie ,,das Sakrament des
Lichelns® (56) gehdren zu diesem Glauben,
dazu die Bevorzugung der Kinder, der Be-
hinderten, der Schwachen. Nicht zu ver-
gessen eine Liebe zur Muttergottes, die
ebenso polnisch wie katholisch sein mag,
vor allem aber lebenprigenden Anspruch
bedeutet. ,Ich bitte um Prosa“, sagt Maria
(74), und vielleicht hat der Ubersetzer mit
diesem Wort als Titel doch einen Grund-
zug dieser iiberzeugend wahrhaftigen Ge-
dichte gepackt, die so oder so nur warm
empfohlen werden konnen.

C. Bamberg OSB

Albrecht, Carl: Das mystische Wort.
Erleben und Sprechen in Versunken-
heit. Dargestellt und herausgegeben
von Hans A. Fischer-Barnikol. Mit
einem Vorwort von Karl Rahner.
Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag
1974, X1V/278 S., geb. DM 39—

Froh iiber eine wichtige Auflcrung des
verstorbenen Arztes, weniger froh iiber die
Form der posthumen Veréffentlichung (we-
niger als 100 zusammenhingende Seiten
stammen von Albrecht) — das ist der Ein-
druck, den vorliegendes Buch hinterladfit.

Zum Verstindnis ist es notwendig, Al-
brechts ,Psychologie des mystischen Be-
wufltseins“ und ,Das mystische Erkennen®
(GuL 33, 1960, 388-391) in ihrer beste-
chenden Klarheit und vornehmen Ehrlich-
keit zu charakterisieren. Die Frage lautet:
Was ist vom ,mystischen Phinomen®, vom
,Versunkenheitsbewufltsein® mittels be-
schreibender Psychologie zu fassen? Der
Erfahrungsbereich des ersten Buches ist
zur Hauptsache — wie wir nun wissen —
eigenes Erleben und das von Patienten.

395

Das zweite nimmt Traditionszeugen hinzu
und deutet die Erfahrung in Heidegger-
scher Terminologie aus.

»Mystik ist das Ankommen eines Um-
fassenden im Versunkenheitsbewuftsein.
Buddhistische Mystik ,verabsolutiert . . .
die Versunkenheit in der Versunkenheit
... Fir den diristlichen Mystiker ist die
Erlschung des Ichs . . . ein vélliges Ver-
lorensein in den Willen Gottes“ (I 224).
Der ,zweite Pfeiler® der Analyse ist ,der
Begriff des Ankommenden® (I 206 f). Sei-
ne ,mystische Erfahrung® als ,Umfassen-
des“, ,schlechthin Anderes” (I 218; 1I
122 {) ist klar geschieden von der psycho-
logischen Erfabrung (des abgespaltenen
Selbst). Gegen die Verwechslung mit der
Identitdtserfahrung von Gegenstandslosig-
keit hebt Albrecht hervor, dafl die Gegen-
tiberstellung von ,Ich und Objekt® (Ver-
sunkenheit-Ankommendes, als ,Gegen-
stand® beschrieben!) zum Hochstmaf an-
widhst (I 195; 11 220): ,Das ankommende
Du und das erlebende Ich sind in dieser
Wertordnung ,abgrundtief’ auseinanderge-
rissen.“ (I 243f). Die ekstatische Eini-
gungserfahrung allerdings ,ist der psycho-
logischen Untersuchung entzogen®. Deutun-
gen wie ,Uberwiltigtwerden durch das
ankommende Du” fithren den zum Katho-
lizismus konvertierten Autor iber die
phinomenologische Untersuchung hinaus
(251 f). Deshalb steht am Schlul das Be-
kenntnis, daf die ,mystische Erfahrung®
»€ine im gnoseologischen Sinne unvoll-
kommene®, ,ecine ungewodhnlich dirftige
Erkenntnis“ ist (11 321 f). Der entscheiden-
de Schritt muf} dariiber hinausgchen. ,Am
Fnde des mystischen Denkens steht der
Auftrag, in seine eigene Selbstvernichtung
einzugehen, zu enden und zu schweigen.
Verwandelt zu sein in einen Offenstand,
bereitet fiir das Ankommen eines Ge-
schenkes, das nur unter dem Namen Liebe
greifbar ist“ (I1 376)

Das Nachlaflbuch arbeitet einen Teil-
aspekt heraus: dafl die mystische Erfah-
rung sich unmittelbar (nicht iiber nachtrig-
liche Reflexionen) ins Wort ,verleiblichen®
kann. Briefe und Texte aus eigener mysti-
scher Versunkenheit bezeugen eindrucks-
voll Albrechts Ringen um diese Einheits-
erfabrung von Mystik und Wort. Die kom-
plizierten und polemischen (gegen Psycho-



Buchbesprechungen

logie und Theologie) Kommentierungen
und Ausdeutungen des Herausgebers
scheinen mir das zu machen, wovor Al-
brecht warnte: sie verabsolutieren das ,my-
stische Phdnomen®.

Albrecht ordnete die ihm bekannte bud-
dhistische und Zen-Erfahrung als kosmi-
sches Bewufitsein unter ,Pseudomystik®
ein (II 40-49; 101). Ob der Harmonisie-
rungsversuch dem gerecht wird (z. B. 76 f)?
Die scharfe Polemik gegen K. Rahners
Jubernatiirliches Existential* (107-110)
findet sich wieder in Fischer-Barnikols Ab-
lehnung von Albrechts Deutung, daff ,in
diesen Versunkenheitsaussagen . . . keines-
wegs die Erldsungswirklichkeit® erscheine,
,sondern es ist vielmehr ein Wesensmo-
ment der Schopfungswirklichkeit® (282).
Mir scheint, dafl Albrecht nur sagen wollte,
was der gleiche K. Rahner im groflartigen

Christliche Grundhaltungen

Altefrohne, Mediatrix: Zeichen evan-
gelischer Armut heute. Taizé und die
Erneuerung der biblischen Armut im
Ordensleben. Koln, Wienand Verlag,
1974. 77 S., br. DM 11,80.

Unter den Fragen des Ordenslebens, die
heute besonders stark diskutiert werden,
nimmt das Geliilbde der Armut cinen zen-
tralen Platz ein. Entspricht die Art und
Weise, wie in den Orden die Armut prak-
tiziert wird, dem Vorbild der Hl Scrift
und den Anforderungen unserer Zeit? -
Die vorliegende Studie, urspriinglich als
Dissertation zur Erlangung des theologi-
schen Lizentiates in Minster verfafit und
bereits als Artikel in drei Teilen in der
Ordens-Korrespondenz 1974  erschienen,
untersucht zunichst, wie die evangelische
Armut in der jungen protestantischen
,Communauté de Taizé* praktiziert wird.
Man kann drei Grundideen in der Armuts-
auffassung von Taizé feststellen: das ,Tei-
len®, sei es in vollstindiger Giltergemein-
schaft mit den Briidern, sei es in der Weg-
gabe des Uberfliissigen an die Bediirftigen;
das ,Wagnis®, womit das Leben im Ver-
trauen auf die Vorsehung gemeint ist; die

396

Vorwort schreibt: ,Das psychologische We-
sen mystischer Erfahrung unterscheidet sich
vom ,normalen* Wesen alltiglicher Be-
wufltseinsvorginge nur in der Dimension
der ,Natur’ . . . Die . . . an sich naturale
Eigenart solcher Akte kann . . . beitragen,
dafl diese itbernatiirlich erhohten Akte
existentiell tiefer im Kern der Person wur-
zeln“ (XII). Das entspricht Albrechts Wei-
gerung, sich der hinduistischen und bud-
dbistischen Interpretation der Versunken-
heit als ,Kénigsweg” anzuschliefen. ,Ich
bestehe darauf, daff im Abendland jeder
Gottesbezug den gleichen Rang hat* (229).
Was wire geschehen, wenn das Gesprich
um das mystische Wort Phinomene wie
A.Huxleys Versunkenheitssprechen oder
Rilkes Wort-Erleben von Schlo Duino
einbezogen und wenn es mit K. Rahner
stattgefunden hitte? J. Sudbrack S]

LArbeit®, d. h. man nimmt nur den Lohn
fiir die Arbeit, nicht aber irgendwelche Ge-
schenke an (28-31). In einem zweiten Teil
werden dann die wichtigsten biblischen
Aussagen iiber Armut und Arme zusam-
mengestellt. Ein dritter Teil konfrontiert
die biblische Armutsauffassung mit der
Praxis von Taizé, wobei die grundsitzli-
che Ubereinstimmung beider festgestellt
wird, und fragt dann, was daraus fiir eine
heutige Erneuerung der evangelischen Ar-
mut im Ordensleben folgen kénnte. Da Ar-
mut im biblischen Sinne mehr besagt als
blof auf das Materielle bezogene, juristi-
sche Normen, macht die V{. schliefflich den
Vorschlag, das bisher iibliche Gelitbde der
Armut aufzugeben und statt dessen ein Ge-
liibde (oder Versprechen) einzufithren, in
dem man sich an die Gemeinschaft bindet
»in guten und in schlechten Tagen® (76).
Man kann allerdings die Frage stellen, ob
in diesem Vorschlag wirklich alles aufge-
hoben ist, was bisher das Geliibde der Ar-
mut beinhaltete. Auflerdem ist das Wort
~Armut® durch die H1. Schrift und die Tra-
dition so mit ideellen Werten besetzt, dafl
es kaum durch ein anderes Wort zu erset-
zen ist, trotz aller Miflverstindnisse, die



Buchbesprechungen

das Wort ,Armut” hiufig nur im sozialen
Sinne verstehen lassen. — Die vorliegende
Studie ist eine kurzgefafite, einfache und
gut geschriebene Darstellung der Armuts-
auffassung von Taizé, der Hl. Schrift und
der heutigen Problematik. Die Begrenzun-
gen der Arbeit, etwa die mangelnde Ein-
ordnung in die Armutsproblematik der
Ordensgeschichte und die nur kurz ange-
deuteten Beritbrungspunkte zur Frage des
sozialen Elends, sind aus ibrer Entstehung
zu erkliren. Vielleicht sei noch ein kleiner
Hinweis gestattet: Bei der Zitation von
Zeitschriftenartikeln ist es ublich, die
Bandzahbl und nicht die Nummer des Hef-
tes zu nennen. G. Switek S]

Rommerskirch, Erich: Hoffnung und
Reife. Betrachtungen im Alter fiir das
Alter. Echter Verlag/Tyrolia 1975. 86
S., kart. DM 9,80.

Es gibt mancherlei Abbandlungen zur Al-
ten-Scelsorge, aber konkrete Betrachtungs-
vorlagen, die ausschlieflich fir die &ltere
Generation geschrieben wurden, sind m. W.
seltene Erscheinungen auf dem Biicher-
markt. Schon deshalb wird man diese Be-
kenntnisse des 70jabrigen, in Marburg le-
benden Jesuitenpaters mit Interesse zur
Hand nebmen, vielleicht auch einfach, um
Einblick in den Glauben eines lebenserfah-
renen Priesters zu gewinnen.

In 34 Betrachtungen von angenehmer
Kiirze und in erfreulich lebendiger Spra-
che geht R. den Fragen nach, die die Men-
schen seines Jahrgangs wohl vor allem be-
wegen: ,Soll das Alter zu einem Ort der
Verlorenheit und Angst werden? Oder
willst du dich fliichten in starre Lange-
weile? In dummes Gerede iiber die Mit-
menschen?“ (7) Die Antworten, die der Vi.
bietet, sind immer personlich engagiert,
zum Teil in Gebetsform gefafit (z. B. wi-
der die Fehler und Laster des Alters; um
Heiligung; Dank fiir ein Leben), zum Teil
gehen sie schlicht von biblischen Texten
oder von Gedichten aus, die dem Alteren
von Jugend auf vertraut waren (zitiert
werden u. a. Eichendorff, Hélderlin, Egge-
brecht), zum Teil kniipfen sie an Erlebnisse
von allgemeiner Bedeutung oder an Ereig-
nisse der letzten Jahrzehnte an. Die Pro-

397

bleme des Verzeihens und der Verbitte-
rung werden ebenso mutig ins Auge ge-
fafit wie die des neuen Credo oder der To-
desfurcht. Zur Themen-Kette gehoren aber
auch die tagliche Plage, das Menschsein mit
seinen Freuden und seinen Enttiuschun-
gen, Traurigkeit, Ratlosigkeit, Gewissens-
néte und anderes mehr.

Angesprochen werden sich wohl in er-
ster Linie diejenigen fiithlen, die schon ihr
bisheriges Leben mit der Kirche und in ih-
ren Traditionen zu fithren bemitht waren.
Die biblischen Exegesen gehen zuweilen
etwas iiber den Wort-Sinn der Texte hin-
aus. Insgesamt aber wird bier glaubwiir-
dig gezeigt, daf Lebens-Reife und Hoff-
nung sich nicht ausschliefen, sondern ge-
genseitig bedingen. ,Schweigen in Ehr-
furcht vor Gott! In tiefer, schweigender
Ehrfurcht! Er hat zu uns gesprochen. Er
spricht noch immer zu uns. Sein Wort ist
ja Fleisch geworden. Man mufl still sein
kénnen, um dieses Wort zu vernehmen. ..
Die Lilie des Feldes, jede Blume sagt es
mir: Gott liebt mich“ (46). Fiir dieses lei-
der nicht alltigliche Zeugnis sollte nicht
blof der altere Leser dem Autor dankbar
sein konnen. F.-]. Steinmetz S]

Welte, Bernhard: Dialektik der Liebe.
Gedanken zur Phinomenologie der
Liebe und zur christlichen Nichsten-
liebe im technologischen Zeitalter.
Knecht-Verlag, Frankfurt 1973. 127 S.,
brosch. DM 14,80.

Uberlegungen, wie man heute, im Zeital-
ter der Technik, lieben kann, und zwar im
Sinn des NT, der diristlichen Nichsten-
liebe, bilden das Kernstiick der ebenso
schlichten wie erfahrenen Studie des Frei-
burger  Religionsphilosophen.  Diesem
bochst aktuellen II. Teil (67-127), in seiner
Originalfassung eines der Referate des
Augsburger Pfingsttreffens 1971, wurde
eine allgemeine Einfithrung in die Phino-
menologie der Liebe (I. Teil des Bandes,
13-63) vorangestellt. Beide Teile ergénzen
einander, kénnen aber audh fiir sich gelesen
werden. Mag der V{., wie er sagt (8), auch
viel von J. Piepers Buch ,Uber die Liebe®
gelernt haben: sein Beitrag zum Thema
bleibt eigenstindig. Das ist schon mit der



Buchbesprechungen

speziellen Zielsetzung gegeben, ganz abge-
sehen von der unverwechselbaren Welte-
schen Meisterschaft, das Phinomen ,durch
die Bemiibung des Denkens zum offenen
Sichselberzeigen zu bringen® (16). Im
Blickfeld steht die ,gefdhrliche Balance®,
eben die Dialektik der Liebe. Sie ist in de-
ren Innerstem zu entdecken (als Ineinander
z. B. von Sichbewahren und Sichverschen-
ken, von Wirken und Leiden, Uber- und
Unterforderung des Geliebten, Liebe und
Angst, herrschender und gleichgiiltiger
Liebe); sie wird unter den nicht nur not-
wendigen, sondern auch bedenklichen
Spannungen der technologischen Zivilisa-
tion heute noch mehr zur iiberfordernden
Aufgabe, die aber nicht abzuweisen ist.
Denn nicht nur zeitlos phinomenologisch
betrachtet, sondern eben unter diesen heu-
tigen Bedingungen mufl Liebe real werden
und wirken. Wie kann sie aber sie selber
bleiben, wie wird ihre Wirme, Phantasie
und Zwedkfreiheit nicht entarten am ratio-
nellen, prizisen, effizienten Instrumenta-
rium von Wissenschaft, Herrschaft und so-
gar Politik, was alles sie gebrauchen muf},
um konkret zu werden? Das ist nur anni-

398

herungsweise méglich und iiberhaupt nur
dann, wenn diese spezifisch meuzeitliche
Dialektik der Liebe kritisch erkannt und
nicht etwa aufgeldst, sondern ausgehalten
wird. Was wiederum verlangt, dafl das
»Geheimnis oberhalb des Irdischen® in den
Blick kommt, genauer: dafl Liebe sich ver-
biindet wider die ,Michte der Welt* mit
denen des Glaubens und der Hoffnung im
theologischen Sinn. Diesen Selbstiiberstieg
dedkt bereits die phdnomenologische Be-
trachtung als notwendig auf; in ihm zeigt
sich die Chance auch einer technologischen
Zeit. Liebe, ,die aus ihren irdischen Néten
gelernt hat, {iber sich hinauszublicken® (62),
kann Jesus und seiner Offenbarung begeg-
nen. Phinomenologie fiihrt so schlieflich
zur Theologie.

Daf damit , cine neueGeschichte derLiebe
beginnen kann® (63), ist freilich nur fir
den tréstlich, der den Uberschritt mitvoll-
ziebt: existentiell, aber auch weiterden-
kend, was von W. an Problematik wie an
Orientierungsversuchen cher nur angeris-
sen ist. Dafl seine Studie solche Leser fin-
det, scheint der Vf. mit Gelassenhbeit zu
erwarten. C. Bamberg OSB

Spiritualitit des Ménchtums und der Ordensstifter

Kasch, Elisabeth: Das liturgische Voka-
bular der frithen lateinischen Ménchs-
regeln (Regulae Benedicti Studia Sup-
plementa, Bd. 1). Hildesheim, Verlag
Dr. H. A. Gerstenberg 1974. XV/403
S., kart. DM 67—,

Vorliegende Arbeit, wohl 1966 der Uni-
versitit Wien als Doktorthese vorgelegt,
wird zunichst den Spezialisten frithmona-
stischer Spiritualitit interessieren. In der
Diskussion um die Benediktus-Regel und
die Regula Magistri stelle sie als Haupt-
ergebnis der Untersuchung die Prioritit
ersterer heraus (810-820) —~ mit vielen
»vielleicht, wahrscheinlich . . ., und dies
wird sogar im Vorwort von 1974 mit
einem leider unkommentierten Hinweis
auf die heutige Forschungslage implizit
wieder zuriikgenommen.

Somit sind die etwa 300 Einzelanalysen
der Begriffe aus dem liturgischen Wort-
schatz wichtiger. Nur einiges sei erwihnt:
Worte, die urspriinglich die betende
Monchsgemeinschaft bezeichneten, erwei-
tern jhre Bedeutung fiir die Klosterfamilie
in sich; ,Missa“ wird erst relativ spit
(7. Jht)) auf die Mefifeier eingeschrinkt;
»Opus Dei“ hatte zuerst eine weitere Be-
deutung als nur ,Liturgie®; ,meditari®
hat einen sehr grofien Bedeutungsumfang,
doch stets im Zusammenhang mit geistlich-
geistigen Beziligen. Immer mehr erabnt der
Leser in den Wortanalysen eine umfas-
sende und einheitliche Lebensauffassung
des frithen Ménchtums.

Leider wird das Material nur vorgelegt
und kaum ausgewertet. Erschwerend fiir
den Benutzer ist nicht so sehr, dafl die aus-
fihrliche Zitation der Einzelbelege aus



Buchbesprechungen

verstindlichen verkaufstechnischen Griin-
den wegfallen mufite, sondern dafl z. B.
eine kurze geschichtliche und inbaltliche
Einfihrung in die benutzten Ménchsregeln
(und wenige andere relevante Texte) und
eine methodische Begriindung der Aus-
wahlprinzipien fehlten. Erstaunlich ist
audh, dafl so gut wie jede Bezugnahme zu
nicht-lateinischen Texten und zu anderen
modernen Untersuchungen fehlt; so z. B.
zu Haosherrs Opus-Dei-Aufsatz, zu Chr.
Mohrmanns Wort-Untersuchungen, zu den
vielen Arbeiten um oratio pura, zu A.
Loriés Untersuchung der lateinischen spiri-
toellen Terminologie.

Zweifellos hitte manches Ergebnis feste-
re Umrisse gewonnen und die zogernden
Aussagen — z. B. ,daBl aber ausschliefllich
die Messe hier mit Missa nicht bezeichnet
sein kann“ — wiren bestimmter geworden.
So haben wir hier nur eine geordnete Ma-
terialsammlung vor uns - aber das ist
wertvoll genug. J. Sudbrack S]

Krahl Helfried: Der sozialerzicheri-
sche Aspekt franziskanischer Geistig-
keit (Franziskanische Forschungen,
Heft 26) Werl/Westf., Dietrich-Coel-
de-Verlag 1974. 115 8., brosch. DM
32,—.

Die Befiirchtongen, eine Lobeshymne statt
ciner sachlichen Arbeit zu erhalten, zer-
streuen sich schnell. Die Arbeit ist niichtern
und klar konzipiert. Mit Sozialerziehung
meint sie die Erziehung zum sittlichen So-
zialverhalten (F. Schlieper, H. Réhrs, E.
Bornemann): die Gesellschaft nicht nur als
Mittel, sondern mehr noch als Ziel. Nach
methodischen und teminologischen Kldrun-
gen, charakterisiert H. Krahl den Ansatz
in Franziskus und einigen franziskanischen
Sozialdiensten der Geschichte, bringt als
Erklirung einiges tiber moderne Regel-
erklirungen (Krahl ist Kapuziner) und
zeigt optimistisch und zukunftsgerichtet die
Bedeutung franziskanischer Geistigkeit fir
die sozialpidagogische Aufgabe der Ge-
genwart.

Fraternitas und Minoritas umreiflen den
Geist des Franz von Assisi. Fraternitas

399

heifit nach einem Dortmunder Franziska-
ner-Programm (Gemeinderabeit): ,Fran-
ziskos wollte keine Monche, sondern Brii-
der. Brudersein vertrigt keine Abkapse-
lung, Brudersein fordert Gemeinschaft®
(90; vgl. 36).

Minoritas ist der Geist von Armut und
Demut — fiir Franz Geschwisterpaare. Sie
schligt sich aber auch in einem antihire-
tischen Satz der Regel nieder: ,1lch warne
und ermahne sie, dafl sie nicht verachten
und richten jene Menschen, die sie weiche
und prangende Kleider tragen oder delikat
essen und trinken sehen, sondern vielmehr
soll ein jeder sich selbst richten und ver-
achten® (25).

Krahl zeigt die heutige Zeitproblematik:
Der Mensch wird immer stirker aof die
eigene Verantwortung gestellt; deshalb
brancht er Briiderlichkeit. Und die be-
dingungslose Offenheit, die mit Minoritas
ausgesagt ist, 1aBit den heiligen Franz zu
einem modernen Heiligen werden. Das
wird in einem Programm von elf Punkten
zusammengefafit: unbefangene Kontakt-
nahme, unkompliziertes Dienen, Frohsinn,
Gemiitspflege, Selbstbesinnung, Demut,
Freisein, Briiderliche Gesinnung, Friedens-
liebe, Achtung vor dem Nichsten, religidse
Bindung an Gott.

Vielleicht wird manchen einiges zu ein-
fach und klar sein. Ob das aber nicht auch
franziskanische Geistigkeit ist?

J. Sudbrach S]

Ignatius von Loyola: Geistliche Ubun-
gen. Ubertragung und Erkldrung von
Adolf Haas. Mit einem Vorwort von
Karl Rahner. Freiburg-Basel-Wien,
Herder 1975, 189 S., kart. DM 8,80.

Eigentlich ist nor eines zu bedauvern: daf§
dem Kommentator nicht die Mufle vergénnt
war, den Torso seiner Erklirungen zu er-
ginzen. Text und Satzbild sind bis in alle
Finzelheiten identisch mit der Taschen-
buchausgabe von 1966 (nur dickeres Papier
und groflerer Rand). Hinzugekommen sind
zwei Seiten Vorwort, in dem leider wieder
vom ,Exerzitienmeister® (9) die Rede ist,



Budhbesprechungen

welchen Begriff Haas selbst scharf und rich-
tig zuriickweist: ,Der eigentliche Meister
ist Gott in Jesus Christus® (122).

Zur Sache: Im Abstand von fast 10 Jah-
ren liest sich die Ubersetzung noch besser.
Die Erklirungen selbst erfihrt man als be-
stiirzend aktuell: Die Einheit von Titig-
keit und Kontemplation, von Einsicht und
Erfahrung entspringt der Dynamik des
»Ubens“: ,So steckt in jeder neu gewonne-
nen Erkenntnis und Liebe sofort die Suche
nach weiterer Erkenntnis und Liche, und
gerade in dem dauernden Uberschreiten des
Findens ins Suchen und des Suchens ins
Finden liegt die tiefste Erfiillung mensch-
licher Existenz® (127). Deshalb warnt
Haas vor dem Irrationalismus, der die Ge-
miitstiefe des Menschen von seiner Ver-
nunft trennt. ,Manche geistlichen Fiihrer
... merken gar nicht, wie schnell sie zu fal-
schen Fiihrern werden, wenn sie den Uben-
den vor den ,Gefabren‘ des Uberdenkens
und Schlufifolgerns allzusehr warnen®. Ig-
natius versuchte den ganzen Menschen ein-
zubringen; Uberdenken war fiir ihn nicht
.aristotelische Logik oder Descartes’scher
Rationalismus®“ (135), sondern integriert in
den Organismus der ,geistlichen Sinne®.
Hier treffen ,erklirende Erhellung und
inneres Verspiiren® (136) zusammen als
Weg hinter die Oberfliche von Rationalis-
mus wie Irrationalismus. Das ,animae
principale“ von Seite 144 ist nicht nur
»Hauptsitz der Seele®, sondern vom geist-
lichen Schriftverstandnis der Viter (vgl. Ps.
51, 14) und der stoischen Tradition (E. v.
Ivanka) her genau diese Mitte der geistli-
chen Erfahrung: Seelenfunke, Seelenspitze,
Seelengrund oder wie anders man es tra-
ditionell benannte.

Die kurzen Erlduterungen von Haas be-
stitigen die Prognose von K. Rahner, daf}
das Buch der Exerzitien von Theologie und
Frommigkeit ,noch gar nicht vollig einge-
holt (ist), sondern noch eine grofle Zukunft
(hat)“ (9), und wecken alle Erwartung far
einen vollstindigeren Kommentar des Her-
ausgebers. J. Sudbrack S]

400

Ignatius von Loyola: Satzungen der
Gesellschaft Jesu. Ubers. v. Peter
Knauer SJ, Frankfurt am Main 1975,
2., iiberarbeitete Auflage. 338 S., als
Manuskript gedruckt, DM 11,~ (zu be-
zichen ilber Hochschule St. Georgen,
6 Frankfurt/M. 70, Offenbacher Land-
str. 224; Uberweisung auf PS Ffm
402 64604 mit dem Vermerk: ,Sat-
zungen®).

Daf bisher noch keine vollstindige deut-
sche Ubersetzung der Konstitutionen der
Gesellschaft Jesu im Druck erschienen ist,
hat man schon oft mit Bedauern vermerkt.
Mit der Ubersetzung von Peter Knauer, die
schon nach cinem Jahr in ciner zweiten,
iiberarbeiteten Auflage erscheint, liegt nun
wenigstens ein deutscher Text im Manu-
skriptdruck vor. In seinem Nachwort nennt
K. die Prinzipien seiner Ubersetzung. Zu-
grunde liegt der endgiltige spanische
Text, der 1594 von der 5. Generalkongre-
gation des Ordens approbiert worden ist.
An diesen spanischen Urtext schliefit sich
die Ubersetzung in ,diplomatischer* Treue
an. Gleiche spanische Ausdriicke und Kon-
struktionen werden, soweit méglich, auch
in gleicher Weise wiedergegeben. Die
Ubersetzung versucht ferner, ohne Um-
schreibungen und erlauternde Zusitze aus-
zukommen; eigentiimliche Ausdrucksweisen
des spanischen Textes behilt sie bei, auch
wenn sie so im Deutschen nicht iiblich sind.
Der umstindliche Satzbau des Originals
wird bewahrt; durch eine Aufldsung der
Perioden wire die urspriingliche Reihen-
folge im Gedankenablauf oft stark verin-
dert worden. Die Ubersetzung strebt keine
~Gefilligkeit” an, und damit entspricht sie
dem spanischen Urtext, der auch nicht ge-
fallig zu lesen ist. Ein vorziiglicher Sachin-
dex crleichtert die praktische Benutzung
des Textes. Nur wer selber mit dem Urtext
gearbeitet hat, vermag einzuschitzen, ein
welches Maf an Arbeit und Akribie in diese
Ubersetzung eingeflossen ist.

G. Switek S]





