
,Zu einem Kind, das im Stalle geboren, wird gebetet" 
(E. Bio*) 

Hei no Sonnemans, Aachen 

Der Tübinger Philosoph spricht in diesem Satz aus, was seiner Meinung 
nach wesentlich zum Inhalt des christlichen Glaubens und seiner Praxis 
gehört1. Bloch bekennt sich selbst nicht dazu. Er stellt vielmehr nur fest: 
Christen beten zu einem Kind, das in einem Stalle geboren wird. Kann 
ein Mensch zu diesem Kind im Stall wirklich beten? Diese Frage müßten 
wir uns stellen, auch wenn wir nicht auf Bloch verweisen könnten. Aber 
Blochs Deutung macht die Beantwortung für heute besonders dringlich. 
Das Faszinierende, das, was unsere inneren Kräfte mobilisiert, liegt nach 
Bloch nicht in der alltäglich-armen Geburt dieses Kindes. Werden nicht 
viele Kinder weit elenderen Bedingungen ausgesetzt? Hoffnung leuchtet 
nicht auf, wo es einem Kind ebenso schlecht ergeht wie ungezählten ande- 
ren, sondern erst weil dieses Kind, in dem der Heiland geglaubt wird, 
durch die Armut und Niedrigkeit seiner Geburt eine Aussage macht, die 
aller Erwartung der Menschen, ihrer Sehnsucht und ihrem Verlangen, 
auch der Glaubenden, widerspricht, eine Aussage, die eben darum von 
höchster Bedeutung für die menschliche Gesellschaft ist. 

Blochs Interpretation der Geburt im Stalle lautet: •Näher, niedriger, 
heimlicher kann kein Blick in die Höhe umgebrochen werden"2. Mit Nach- 
druck lenkt Bloch den Blick auf die Erde, •die den Heiland brauchte und 
das Evangelium"3. Die Krippe des Kindes ist Zeichen einer neuen Art zu 
lieben. Der antike Eros ging auf das Schöne und Glänzende4, christliche 
Liebe hingegen wendet sich dem Verlorenen, Bedrückten, Unscheinbaren 
zu: •Die christliche Liebe enthält diese Hinneigung zu dem vor der Welt 
Unscheinbaren als Begegnung mit ihm, als Betroffenheit dieser Begeg- 
nung, sie enthält das Pathos und das Geheimnis der Kleinheit"5. Christ- 
liche Liebe, so zeigt Bloch auf, geht nicht auf das zu, was alle ohnehin für 
liebenswert halten. Sie sieht auf anderes. Sie lenkt den Blick auf das, was 
so gern übersehen wird. Sie vollzieht diesen Umsturz der Werte: Das 
Hilflose erlangt Bedeutung, das von der Welt Weggeworfene und Ver- 
achtete wird berufen: •Das Unerwartete, den Erlöser als hilfloses Kind 

1 E. Blodi, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt 1959, 1482. 
2 Ebd. 
3 E. Bloch, Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und des Reichs, Frank- 
furt 1968, 176. 
4 E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung. 1488. 
5 AaO 1488 f. 



Heino Sonnemans 402 

zu finden, teilte sich der christlichen Liebe dauernd mit, am sichersten 
franziskanisch; sie sieht das Hilflose als bedeutend, das von der Welt 
Weggeworfene als berufen"6. •Andacht zum Unscheinbaren leitet letzthin 
die Bewegungsumkehr dieser Liebe und ihres Aufmerkens, Einschiagens, 
Umschlag-Erwartens in den Nebenpunkten, Stillepunkten, Anti-Größen 
der Welt"7. 

Angesichts dieser Darstellung kann man wirklich betroffen sein, weil 
sie so nachdrücklich unser Denken an dieses hilflose Kind mit der An- 
• dacht" zum Unscheinbaren verbindet, mit dem Engagement für das Ver- 
lorene und Weggeworfene, weil sie unseren Blick auf die •Stillepunkte" 
der Welt, auf deren •Anti-Größen" lenkt. Müssen wir Christen uns nicht 
fragen, ob unsere Liebe in der Praxis wirklich so großartig ist, wie Bloch 
sie darstellt? Finden wir bei den Christen, die auf das Kind im Stall 
blicken, finden wir in den Predigten, die an Weihnachten die Gläubigen 
und Suchenden treffen sollen, jenen Zug, der sich in diesem Geschehen 
dem Verlorenen und Weggeworfenen zuwendet? Meint die Ergriffen- 
heit unserer Begegnung mit der Liebe dieses Festes bei allem Herrlichen 
auch die Mühseligen und Beladenen? Müßten nicht gerade die Christen 
hier ihr eigenstes Anliegen finden? Eines darf jedenfalls als sicher gelten: 
Sollte der christliche Blick auf das Kind im Stall nicht von dieser Dimen- 
sion, auf der Bloch beharrt, geprägt sein, dann bedeutet das die Verurtei- 
lung des Christentums durch eben dieses Kind. Nicht erst das Gericht am 
Ende aller Tage, nicht erst die kommende Gerechtigkeit richtet uns. Schon 
hier erfüllt sich, daß der, welcher nicht an das Kind glaubt, schon gerichtet 
ist. An der Einstellung zur Bedeutung dieses Festes entscheidet sich unser 
Heil. Liebevolles, wenn auch noch so gläubiges Anschauen allein genügt 
jedenfalls nicht. Es birgt sogar eine Gefahr. 

Und hier setzt Blochs Kritik an: Die Christen beten zu dem Kind im 
Stalle; sie freuen sich des Geschenkes von •Oben", das ihnen Erlösung 
und Heil verheißt. Ihr •Blick in die Höhe" wird durch die Nähe, Niedrig- 
keit und Heimlichkeit der Geburt ihres Heilandes nicht mehr entschieden 
genug zur Erde, zum Hier und Jetzt, zum Mitmenschen hin •umgebro- 
chen". Sie vergessen, daß diese Geburt in Armut ein Modellfall ist. Sie 
stellt Jesus von Anfang an als Anwalt der Armen hin. Er bleibt für ein 
ganzes Leben ein Zeichen, das den Machtverhältnissen der Welt wider- 
sprochen hat und immer widerspricht. Dieser Jesus ist parteiisch für das, 
was vor der Welt nichts zählt. Dabei entbehrt dieser Ruf bei aller Kon- 
frontation nicht der Sanftheit, ohne je weichlich zu werden. Sie macht sein 
Handeln erst recht überzeugend. 

• AaO 1489. 7 Ebd. 



•Zu einem Kind, das im Stalle geboren, wird gebetet" 403 

Die christliche Liebe •hätte es also in sich". Doch was ist daraus gewor- 
den? So scheint Bloch immer zu fragen. Ein Ton bitterer Enttäuschung 
klingt unüberhörbar mit. Zu wenig hat sich im Großen geändert. Hat sich 
etwa die Christenheit müde gearbeitet am Evangelium? Trifft der Blick 
der Christen auf das Kind im Stall wirklich auch das Verlorene? Sehen 
sie, daß diese Szene nur dann wahrhaftig ergriffen wird, wenn man in ihr 
das Weggeworfene, das Elende aller Zeiten und Orte erblickt und darin 
den Anruf vernimmt, es zu beheben? Geht ihr Blick nicht allzugern in die 
Höhe, in jenes himmlische Licht, das alles Elend dieser Welt vergessen 
läßt? Überschreiten sie die Erde nicht zu schnell, um des Glanzes teilhaftig 
zu werden, den sie hier nicht finden können? Sind gar wir Christen daran 
schuld, daß Bloch selbst nicht mehr in die Höhe blicken und beten kann? 

Um letztere Frage beantworten zu können, gilt es allerdings die Radi- 
kalität zu kennen, mit der Bloch das •Umgebrochen-werden-müssen" des 
•gläubigen Blickes in die Höhe" angesichts der niedrigen Geburt des christ- 
lichen Heilands verstanden wissen will. Erlösung liegt nach ihm nicht 
allein in der Solidarität Jesu mit den Menschen, die Hilfe brauchen, nicht 
allein in seinem Anwaltsein für die Mühseligen und Beladenen, sondern 
in der durch ihn gebrachten Befreiung vom •Oben", d. h. von Gott, von 
aller Transzendenz. Für Bloch ist jeder Blick nach •Oben" ein Verrat an 
der Erde. Wirklich Mensch sein kann man demnach nur ohne Gott. Darum 
löst sich Jesus vom Vater, ja er verdrängt ihn und setzt sich an seine Stelle. 
Bloch interpretiert Jesus als ein Licht, das die Menschen zu einer neuen 
Erkenntnis führt, als ein Licht der Aufklärung, weit verschieden von jenem 
Licht, von dem das Evangelium des Johannes spricht, das die Welt nicht 
begriffen hat, als ein Licht, das nicht mehr von •Oben" herabkommen 
muß, sondern das aus dem wahren Menschsein aufbricht. 

Auch bei Bloch begreifen die Menschen das Jesuslicht nicht. Sie begreifen 
es nicht, weil sie Macht mehr lieben als Brüderlichkeit. Bei Johannes ist 
das Licht zwar auch untrennbar von der Liebe zu den Brüdern, aber es ist 
ebenfalls unlöslich mit dem Glauben an den verbunden, der Jesus gesandt 
hat und den er Vater nennt, mit dem Glauben an das •Oben". Bloch hin- 
gegen: Um den Vater abzulösen, hat Jesus sich selbst als Menschensohn in 
die Herrlichkeit Gottes eingesetzt. Menschwerdung wird verstanden als 
Usurpation des Himmels. Gott wird damit zur Projektion des Menschen- 
Möglichen; das Menschen-Unmögliche, nur im Beschenktwerden Erreich- 
bare, wird aus seinem Bild ausgemerzt. •Gott ... (so Bloch) ist zum 
menschgemäßen, menschidealen Mittelpunkt geworden ... Dazu gehörte 
und überzeugte ein Stifter, in dem das Wort zu Fleisch geworden, zu greif- 
barem, crucifixus sub Pontio Pilato. Dazu gehörte die unfingierbare Zart- 



Heino Sonnemans 404 

heit einer Hybris, die so ruhig behauptend sich darstellt, daß sie nicht 
einmal als solche empfunden worden ist und wird"8. 

Fleisch geworden - et homo f actus est. Darin sieht Bloch den vorläufigen 
Höhepunkt einer Entwicklung, die den Menschen aus seiner Abhängigkeit 
von allen Herren und Mächten dieser, wie der oberen Welt erlösend be- 
freit. Das Bekenntnis zum Menschen Jesus, der alles •Göttliche" realisiert 
(Bloch hält deshalb das Dogma von Chalkedon, die Homoousie, für •un- 
aufgebbar"), habe diesen Prozeß endgültig besiegelt. Bloch sieht - am 
vollen Dogma vorbei - in dieser Erklärung des Konzils das Auslöschen je- 
der Transzendenz. Gott wurde den Menschen gleichgemacht. In der Tat: 
dieser Auffassung ist es unmöglich, zum Kinde im Stall zu beten, wie es 
Christen verstehen. 

Versuchen wir ein wenig über die Konsequenzen solcher Interpretation 
nachzudenken. Die Ausschaltung des Vaters hat für die Deutung der Per- 
son Jesu zur Folge, daß man ihn ausschließlich als Menschen für die ande- 
ren, nicht aber als Menschen für Gott erkennt. Damit fehlt der brüder- 
lichen Liebe Jesu, seinem Eintreten für die Mühseligen und Beladenen ein 
wesentlicher Aspekt: daß nämlich der Sündig-Verlorene, der Schuldig-Be- 
ladene in Jesus einer Liebe begegnet, die ihn in radikaler Weise betrof- 
fen machen muß, weil Jesus sie als Anwesenheit und Zugegensein der 
Liebe des Vaters bezeugt. Die Nähe, Heimlichkeit und Ungeheuerlichkeit 
dieses Anspruchs werden bei Bloch eingeebnet, ausgelöscht. Was bleibt, ist 
nur menschliche •Nähe", ohne die aufbrechende Gewißheit von der •Nähe" 
des Absoluten, des •Oben". 

Hier nun dürfen und müssen wir darum unseren Blick •in die Höhe" 
richten. Dieser Blick brauchte aber gar nicht •umgebrochen" zu werden, 
wenn er nur auf das Kind gerichtet bleibt, wie es uns begegnet. Denn die 
Höhe des Himmels ist im menschgewordenen Sohn schon •umgebrochen". 
Gott selbst hat sich in Jesus uns gleichgemacht, sich erniedrigt bis zum Tod 
am Kreuz. Es kann dem Glauben nicht schaden, wenn er, von Bloch ange- 
regt, über das •uns gleichgeworden" noch einmal nachsinnt, wenn er das 
•Oben" im •Unten" findet und das •Unten", die Erniedrigung und das 
Elend des Menschen, schon im •Oben", in der Liebe des Vaters aufge- 
hoben weiß. In solcher Besinnung schöpft er den Mut, es Jesus gleichzutun. 
In der Geburt erkennen wir ein Sich-Einreihen unter die •Nebenpunkte" 
der Welt; ein Sich-Einreihen, das sich fortsetzt, wenn Jesus sich mit Sün- 
dern zusammen taufen läßt (obschon er eben in der Sünde uns nicht gleich 
wurde), wenn er mit den Ausgestoßenen Freundschaft schließt, wenn er mit 
Sündern ißt, wenn er sich von •zweifelhaften Personen" Zärtlichkeit er- 

8 AaO 1487. 



•Zu einem Kind, das im Stalle geboren, wird gebetet" 405 

weisen läßt, wenn er zusammen mit Bösewichten gekreuzigt wird (ob- 
schon er ohne Schuld war). Liebe, die auch Schuldige umgreift, Verzeihung, 
die auch Wiederholungstätern nicht verweigert wird, Zärtlichkeit, wo 
sonst Ekel aufkommt, - das alles will weiterleben im Christentum. 

Wie gut ist es doch, daß das christliche Bekenntnis dabei bleibt: Gott ist 
uns gleichgeworden, und nicht behauptet: wir haben ihn uns gleichgemacht. 
Damit lernen wir auf einen Herrn und Gott schauen, der aus Liebe ver- 
zichten kann. Der Umschlag vom Aufschauen zur •Höhe" in die Nähe der 
Verlorenen, Bedrückten und Unscheinbaren ist radikaler, als er je bei 
Bloch sein könnte. 

Das •für uns" - der von Bloch betonte mit-menschliche, mit-erniedrigte 
Zug - ist im christlichen Bekenntnis nicht streichbar. Aber es ist die Inkar- 
nation von Gottes Liebe, die allen Mythos überwand. Nicht das Fort- 
schreiten des menschlichen Bewußtseins setzte die Welt in Bewegung, 
sondern die Fleischwerdung Gottes. So wurde der Mythos Geschichte, die 
Utopie Wirklichkeit, der Vor-Schein Herrlichkeit, und zwar als Geschenk, 
als Gnade, als Liebe zu uns allen, für uns alle. Nicht Menschen erobern den 
Himmel, sondern der Himmel erobert uns, schenkt sich uns, macht sich 
uns gleich. Das •uns gleichgeworden" ist keine Revolution der Erde gegen 
den Himmel. Das hieße behaupten, Gott könne nicht Liebe sein und Liebe 
schenken. Wir sollten in der Menschwerdung eine Revolution des Him- 
mels sehen, für uns geschehen, aus Liebe zu uns. Diese himmlische Revolu- 
tion ist viel ungeheuerlicher als alle spektulativen Verharmlosungen, sei 
es von den Verächtern der Erde oder - wie bei Bloch - von den Verächtern 
des Himmels. Sie kehrt alles das um, was Menschen sich von Gott und seiner 
Liebe bis dahin hatten einfallen lassen. Sie übertrifft alles, wessen Men- 
schen Gott für fähig hielten. Diese Liebe zertrümmert nicht die Herrlichkeit 
und Schönheit dessen, was wir auf Erden lieben, aber weitet das, was lie- 
benswert ist, ins Unendliche, was nur ein Gott ausfüllen kann. Dabei 
bleibt es, weil Gott Mensch bleibt. Es bleibt dabei im ganzen Umfang die- 
ser Liebe. 

Eine Aufweichung der Menschwerdung Gottes bliebe - gemessen am 
Glauben - nicht allein im Mythos stecken, bliebe nicht nur Symbol und 
Zeichen, über welche (auf einer neuen Ebene) die Geschichte hinweg- 
gegangen ist9, sie nähme überdies der Liebe jene ungeheure Sprengkraft, 
die ihr, aus der bleibenden Anwesenheit Gottes als wahrer Mensch im 
Abseitigen, in den •Stillepunkten", bei den Mühseligen und Beladenen 
eingestiftet wurde. 

• Vgl. P. Schütz, Das Mysterium der Geschichte, Kassel 1950, 161 ff. 



Eugen Biser 406 

Wie steht es also mit dem Gebet zu diesem Kind im Stalle? Können 
Christen zu diesem Kind beten? Wir müssen es sogar. Denn hier lehrt nicht 
unsere Not, sondern Gottes Liebe beten. Dies eine - und es ist viel - 
sollten wir von Ernst Bloch lernen: Jede Verharmlosung dessen, was da 
im Stall zu Bethlehem geschehen ist, verharmlost das Christentum. Wir 
müssen die ganze Gottesidee in diesem Kinde wiederfinden, oder auf- 
hören, auf Gott zu schauen. Doch diese Gottesidee ist nicht nur geträumte 
Utopie, sondern wirklich, real - so wie erfahrene und getane Liebe real 
ist - das ist der christliche Glaube, in dem wir über den Marxisten Bloch 
hinaus zu hoffen wagen. In einem Gott, der einer von uns geworden ist, 
dürfen wir einer Güte begegnen, die sich nicht abwendet, auch wenn sie in 
unser Dunkel schaut, in unsere Untreue, unser Vergessen, unsere Ver- 
schlossenheit. Sie könnte das Menschen-unmögliche nicht tun, nicht den 
Menschen befreien, wenn ihr die göttliche Kraft fehlte. Weil aus dem Blick 
auf die niedrig gewordene Höhe, auf das umgebrochene Oben, auf das 
zugänglich gewordene •unzugängliche" Licht unabweislich die Aufforde- 
rung folgt, das Gleiche zu tun, ebenso zu lieben, weil mit einer unendlichen, 
erbarmenden Liebe beschenkt, darum wird in diesem Licht das Gebet zum 
Kind, das im Stalle geboren wurde, mehr als sinnvoll, wie immer die kriti- 
sche Forschung die Kindheitsgeschichten Jesu im einzelnen als historisch 
bewerten wird. Die christliche Befreiung erscheint ungeheuerlicher als 
alle anderen Versuche, die Menschen erdachten oder erprobten. Gott hat 
seine Grenzen überschritten in die •Niedrigkeit, Heimlichkeit und Nähe 
eines Kindes" hinein. Darum muß auch der betende Blick auf das Kind die 
Grenzen des irdischen Daseins überschreiten: zu Gott im Menschen und 
zum Menschen in Gott. 

Wer ist mein Nächster? 
Eugen Biser, München 

•Gott und die Seele" bilden nach Ansicht des jungen Augustinus, der in die- 
sen Jahren des Durchbruchs freilich noch stark im Bann neuplatonischer 
Vorstellungen stand, das zugleich höchste und einzige Interesse des reli- 
giösen Menschen. Und der große Apologetiker John Henry Newman 
stimmte ihm über die Jahrhunderte hinweg zu, als er dasselbe Interesse mit 




