
Eugen Biser 406 

Wie steht es also mit dem Gebet zu diesem Kind im Stalle? Können 
Christen zu diesem Kind beten? Wir müssen es sogar. Denn hier lehrt nicht 
unsere Not, sondern Gottes Liebe beten. Dies eine - und es ist viel - 
sollten wir von Ernst Bloch lernen: Jede Verharmlosung dessen, was da 
im Stall zu Bethlehem geschehen ist, verharmlost das Christentum. Wir 
müssen die ganze Gottesidee in diesem Kinde wiederfinden, oder auf- 
hören, auf Gott zu schauen. Doch diese Gottesidee ist nicht nur geträumte 
Utopie, sondern wirklich, real - so wie erfahrene und getane Liebe real 
ist - das ist der christliche Glaube, in dem wir über den Marxisten Bloch 
hinaus zu hoffen wagen. In einem Gott, der einer von uns geworden ist, 
dürfen wir einer Güte begegnen, die sich nicht abwendet, auch wenn sie in 
unser Dunkel schaut, in unsere Untreue, unser Vergessen, unsere Ver- 
schlossenheit. Sie könnte das Menschen-unmögliche nicht tun, nicht den 
Menschen befreien, wenn ihr die göttliche Kraft fehlte. Weil aus dem Blick 
auf die niedrig gewordene Höhe, auf das umgebrochene Oben, auf das 
zugänglich gewordene •unzugängliche" Licht unabweislich die Aufforde- 
rung folgt, das Gleiche zu tun, ebenso zu lieben, weil mit einer unendlichen, 
erbarmenden Liebe beschenkt, darum wird in diesem Licht das Gebet zum 
Kind, das im Stalle geboren wurde, mehr als sinnvoll, wie immer die kriti- 
sche Forschung die Kindheitsgeschichten Jesu im einzelnen als historisch 
bewerten wird. Die christliche Befreiung erscheint ungeheuerlicher als 
alle anderen Versuche, die Menschen erdachten oder erprobten. Gott hat 
seine Grenzen überschritten in die •Niedrigkeit, Heimlichkeit und Nähe 
eines Kindes" hinein. Darum muß auch der betende Blick auf das Kind die 
Grenzen des irdischen Daseins überschreiten: zu Gott im Menschen und 
zum Menschen in Gott. 

Wer ist mein Nächster? 
Eugen Biser, München 

•Gott und die Seele" bilden nach Ansicht des jungen Augustinus, der in die- 
sen Jahren des Durchbruchs freilich noch stark im Bann neuplatonischer 
Vorstellungen stand, das zugleich höchste und einzige Interesse des reli- 
giösen Menschen. Und der große Apologetiker John Henry Newman 
stimmte ihm über die Jahrhunderte hinweg zu, als er dasselbe Interesse mit 



Wer ist mein Nächster? 407 

der Formel umschrieb •God and Myself - Gott und ich selbst". So groß das 
Gewicht dieser Stimmen aber auch ist; wer sich an die Weisungen und 
Winke des Evangeliums hält, wird sich ihnen nicht anschließen können. 
Ihm legt sich bei der Suche nach seinem höchsten Interesse eine andere, 
wenn auch nicht gänzlich andere Formel nah. Sie lautet: Gott und mein 
Nächster. Nach Auskunft des Römerbriefs wird das ganze Gesetz des Neu- 
en Bundes von dem einen Satz umschlossen: •Liebe deinen Nächsten wie 
dich selbst!" (13,9) Und im Markus-Evangelium kommt es zu einem 
Wechselgespräch zwischen Jesus und einem Schriftgelehrten, das das Dop- 
pelgebot vollends ins Zentrum des ganzen menschlichen Heilsstrebens 
rückt. Wörtlich erklärt der Thoralehrer: 

Gott lieben aus ganzem Herzen, aus voller Gesinnung und aus un- 
geteilter Kraft und den Nächsten lieben wie sich selbst - das ist 
mehr als .. . alle Opfer (12, 33). 

Dem kann Jesus nur aus vollem Herzen zustimmen. Mit einem Wort 
höchster Anerkennung versichert er seinem Gesprächspartner: 

Du bist nicht mehr weit weg vom Reiche Gottes! (12, 34) 

Im ersten Augenblick entsteht der Eindruck, als sei uns mit der neuen 
und im Grunde doch so alten Formel tatsächlich die schwerste Menschheits- 
frage abgenommen, bis man, aufhorchend, bemerkt, daß mit der Formel 
zwei Unbekannte ins Spiel kommen, von denen die eine die andere ins Ge- 
heimnis zieht. Denn der Gott, von dem hier die Rede ist, erschließt sich nur 
dem, der sich ihm in einem Akt vollständiger Selbstübereignung nähert. 
Und der Nächste, den zu lieben wir verpflichtet werden, macht der super- 
lativischen Prägung des Wortes •alle Ehre". Denn er steht uns so nah wie 
das, wo wir außer uns niemanden hingelangen lassen, so nah wie wir uns 
selbst. Kein Wunder, daß es sich mit der Frage - schon mit der Frage - nach 
ihm anders als sonst verhält. Ausdrücklich gestellt wird sie bekanntlich 
in der Rahmenerzählung zum Gleichnis vom Barmherzigen Samariter, das 
Lukas im zehnten Kapitel seines Evangeliums (10, 30-35) mitteilt. Sie ist 
wiederum einem Schriftgelehrten in den Mund gelegt, der die Frage nach 
dem Zentralgebot jedoch in unguter Absicht - als Fangfrage - gestellt 
hatte und sich nun, von Jesus in die Enge getrieben, mit der Zusatzfrage zu 
rechtfertigen' sucht: 

Wer ist denn mein Nächster? (10, 29) 

Wie auf andere Probleme und Konflikte antwortet Jesus auch hier, we- 
nigstens nach der lukanischen Redaktion, mit einem Gleichnis, der Erzäh- 
lung von dem Volksfremden, der dem halbtot Geschlagenen als einziger 



Eugen Biser 408 

zu Hilfe kommt. Am Ende der Geschichte zeigt sich freilich, daß die Ant- 
wort nicht ,frontal' erfolgte, so daß die mit dem Rechtfertigungsversuch 
verbundene Frage als erledigt gelten könnte. Vielmehr mußte die ge- 
nannte Fragestellung verschoben werden, damit die antwortende Funk- 
tion der Gleichniserzählung von den beiden Ungerührten und dem einen 
Hilfsbereiten zum Tragen kommen kann. •Wer ist mein Nächster?", so 
hatte, um sich aus der Affäre zu ziehen, der Gesetzeslehrer gefragt. Mit 
einer deutlichen Verschiebung des Blickpunkts vom Grundsätzlichen auf 
das Praktisch-Konkrete fragt Jesus den Herausforderer am Schluß seiner 
Geschichte: •Wer von diesen dreien hat sich deiner Ansicht nach dem, der 
von den Räubern überfallen wurde, als Nächster erwiesen?" (10, 36) 

Wenn man in dieser Rückung der Ausgangsfrage nicht eine redaktio- 
nelle Retusche sehen will, die mit der Einpassung der Parabel in einen ihr 
ursprünglich fremden Kontext erforderlich wurde1, bleibt nur, sie entwe- 
der mit dem exzeptionellen Charakter der Antwort oder mit der Beson- 
derheit des Frageziels in Zusammenhang zu bringen. Das eine geschieht, 
wenn man im Blick auf die Gleichnisgestalt der Antwort dieser soviel 
Eigenleben zubilligt, daß sie die gestellte Frage mit in den Gang ihres 
Sprachspiels hineinzieht und erst nach einer mehr oder minder starken 
Abwandlung wieder daraus entläßt2. Das andere setzt Klarheit darüber 
voraus, daß es mit der Frage nach dem Nächsten eine besondere Bewandtnis 
hat. Man kann sie nicht so stellen wie die Frage nach einem neuentdeckten 
Vormenschen oder einer seltenen Orchideenart, also im Stil der Wasfrage, 
die auf Gegenständliches ausgeht. Wer nach dem •Nächsten" fragt, muß 
sich, eben weil er nach dem im superlativischen Sinn ihm Nächsten fragt, 
darüber im klaren sein, daß er sich dabei selbst erfragt3. Deshalb kann 
das Gleichnis die Problemlast an den Fragesteller zurückgeben: Wer von 
diesen dreien hat sich deiner Ansicht nach ... als Nächster erwiesen? Du 
mußt es jetzt wissen; denn die ganze Geschichte drehte sich, als die Ge- 
schichte von dem dir Nächsten, um dich. Du warst in ein Spiel einbezogen, 
das dich zugleich von dir trennte und dich wieder mit dir verband, das dich 
im Bild des Nächsten zugleich vor dir zurückschrecken und zu dir kommen 
ließ; hast du ihn, hast du dich in ihm wiedererkannt? 

1 So vor allem R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition, Göttingen 1967, 
192. Dazu die Zusammenstellung der Deutungsversudie bei G. Eichholz, Einführung in 
die Gleichnisse. Neukirchen 1963, 105 f; ferner W. Monselewski, Der Barmherzige 
Samariter. Eine auslegungsgeschichtliche Untersuchung zu Lukas 10, 25-37, Tübingen 
1967. 
2 Dieser Auffassung schloß ich mich in meiner Studie Die Gleichnisse Jesu (München 1965, 
94) an. 
3 Dazu F. Mussner, Der Begriff des •Nächsten" in der Verkündigung Jesu, dargelegt am 
Gleichnis vom Barmherzigen Samariter, in: Praesentia Salutis. Gesammelte Studien zu 
Fragen und Themen des Neuen Testaments, Düsseldorf 1967, 125-132. 



Wer ist mein Nächster? 409 

Die Parabel Jesu setzt anekdotisch ein: mitten im normalen Ablauf der 
Lebenswirklichkeit geschieht einer jener •Exzesse", die ebenso Symptom 
wie Folge der Unverläßlichkeit des •wohlgeordneten Daseins" sind und 
als solche die gewohnten Verhältnisse aus den Fugen bringen. Wie aus 
•heiterem Himmel" trifft den Uberfallenen der Blitzschlag des Unheils. 
Im Sprachspiel des Gleichnisses bildet sein Schicksal das auslösende Mo- 
ment, das mit dem Verhalten der agierenden Figuren auch die Denkweise 
des Hörers in Frage stellt. Die beiden Erstbetroffenen - Priester und Levit 
• lassen sich davon freilich nicht aus der gewohnten Bahn drängen. Zwar 
registrieren sie den erschütternden Tatbestand eines, wie die rabbinische 
Ausdrucksweise lautete, •Toten am Weg", doch nur kalt distanziert, so daß 
er ihnen weder zu Herzen geht noch sie zu irgendeiner Aktivität bewegt. 
Ungerührt gehen sie, wie sie kamen. Anders der Landfremde von Samaria, 
der als solcher ungleich mehr Anlaß hätte, sich dem stummen Anruf zu ent- 
ziehen. Weil er als ein Ergriffener sieht, gewinnt das Gesehene Bestim- 
mungsmacht über ihn, und das so sehr, daß sich seine Handgriffe förmlich 
überstürzen. In deutlicher Verkehrung der natürlichen Reihenfolge heißt 
es von ihm: 

Er ging zu ihm hin, verband seine Wunden 
und goß öl und Wein darauf (10,34)*. 

Bei aller Überstürzung ist die Hilfeleistung des Samariters sorgfältig 
auf die Notlage abgestimmt, in einzelnen Zügen, wie in der Begleichung 
des Restbetrages erst nach der Rückkehr, sogar ausgesprochen kalkuliert. 
Dennoch lebt sie selbst dort, wo sie abwägt und rechnet, aus dem Impuls 
jener Liebe, die von keinem mehr abläßt, dessen sie sich einmal annahm 
und die sich ihm so zuwendet, als gäbe es für sie auf aller Welt nur ihn. In 
seiner •Einübung im Christentum" erklärt Sören Kierkegaard dazu: 

Es ist also nicht so wie sonst immer, daß der 
Helfer, der •kommt her" sagt, danach sagen muß: 
•geht nun wieder", indem er jedem einzelnen 
erklärt, wo die von ihm benötigte Hilfe zu 
finden ist... Nein, er öffnet seine Arme und 
lädt alle ein - o wenn alle, die bedrückt und 
beladen sind, zu ihm kämen; er würde sie alle 
in seine Arme schließen und sagen: bleibt nun 
bei mir, denn bei mir bleiben, ist Ruhe!5 

4 Die offizielle Einheitsübersetzung schreibt demgegenüber: •Er ging zu ihm hin, goß 
öl und Wein auf seine Wunden und verband sie." Damit tilgt sie einen wichtigen, für das 
Verständnis wenn nicht wesentlichen, so doch hilfreichen Zug. 
s Einübung im Christentum, die Einladung, § 1. Dazu das Kapitel ,Die Einladung' meines 
Jesusbuches •Der Helfer", München 1973. 



Eugen Biser 410 

Insofern gilt von der zentralen Gleichnisfigur, was Kierkegaard mit 
dem unmittelbar auf diesen Passus folgenden Zentralsatz seiner •Ein- 
übung" sagt: •Der Helfer ist die Hilfe." Nicht als liege hier, wie bisweilen 
angenommen wurde, eine förmliche •Selbstanzeige" Jesu vor. Ins Figuren- 
spiel des Gleichnisses einbezogen, wirkt die Gestalt des Barmherzigen 
vielmehr an dessen dramatisch entwickelter Gesamtaussage mit, die keine 
Lehre, und wäre sie noch so wichtig, zum Gegenstand hat, sondern das in 
allen Gleichnissen vielfältig angesagte Gottesreich, und die auch davon 
nicht etwa lehrhaft redet, sondern •einladend", also mit dem Ziel der 
Einbeziehung der Hörer in seine bergende Lebensfülle und lebensvolle 
Geborgenheit. 

Im Ganzen dieses Figurenspiels fällt der Gestalt des Barmherzigen 
dann aber doch die entscheidende Rolle zu. Er durchbricht die tödliche 
Stereotypie, die anfänglich, in Gestalt der beiden negativen Bezugsfiguren, 
die gleicherweise durch die monotone Wendung: •Er sah ihn und ging 
vorbei" (10, 31 f) charakterisiert sind, die Szene beherrscht. So ist er die 
verkörperte Wende der über den halbtot Geschlagenen und Ausgeplün- 
derten gekommenen Not. In alledem trägt er die Gesamtaussage, die 
erst durch ihn Gesicht und Leben gewinnt: das Gesicht des Nächsten. Aber 
er leistet das auf bildhaft-figurale Weise, so daß er als •Beweggrund" 
nur dann wirksam wird, wenn das Sprachspiel des Gleichnisses in Gang 
kommt. Den ersten Schritt dazu bildet die bestürzende Entdeckung des 
Hörers, daß er mit seiner Denkweise und Verhaltensneigung nicht etwa 
auf Seiten des Barmherzigen, sondern seiner vorprogrammierten Gegen- 
figuren steht. Sie tun in ihrer Ungerührtheit nur das, was im Normalfall 
jeder tun würde. Aus diesem Grund kann sich die Erzählung denn auch 
jeden Hinweis auf ihre Motive ersparen. 

Ganz anders derjenige, von dem ausdrücklich gesagt wird, daß er aus 
dem Beweggrund des •ergriffenen Herzens" reagiert. Erst mit seiner 
Nennung kommt Leben in die von Tod und tödlicher Linearität gekenn- 
zeichnete Szene. Jetzt folgt auf den wahrnehmenden Blick unverzüglich, als 
bedürfe es dazu nicht der mindesten Initiative, die helfende, rettende Tat. 
Wie selbstverständlich geschieht das, wozu weder der Uberfallene in 
seiner Hilflosigkeit noch die beiden durch ihre starren Programme Fest- 
gelegten fähig waren. Wie war das möglich? 

Offensichtlich durch einen Antrieb, der sich als mindestens ebenso stark 
erweist wie die Eigenliebe, die die beiden Vorübergehenden auf ihrer 
Bahn festhält. So stark - und stärker noch - wie das Ich ist aber nur das 
Selbst. Und eben dies hatte das in seiner Ergriffenheit sehend gewordene 
Herz des Barmherzigen in dem hilflos Daliegenden wahrgenommen. In 
einer ganz unerwarteten Spiegelung entdeckte er dort, wo er zunächst 



Wer ist mein Näckster? 411 

etwas völlig Abliegendes, Konträres, ein •Bündel Elend", vorzufinden 
glaubte, mit einem Mal - sich selbst, hervorscheinend aus der Not und Hilf- 
losigkeit des Andern. Gerade die herzbewegende Not des Uberfallenen 
hatte das in ihm freigelegt, was sonst, hätte ihn der furchtbare Schicksals- 
schlag nicht getroffen, durch seine Andersheit verdeckt geblieben wäre. 
Das setzt umgekehrt die vordem gebundenen Möglichkeiten in dem Reisen- 
den aus Samaria frei. Spontan, ohne die Dazwischenkunft irgendwelcher 
Reflexion, begreift er den Sinn der Mitmenschlichkeit als den der ungeteil- 
ten und unteilbaren, über die Individualgrenze hinweg zu gelebter Ein- 
heit drängenden Menschlichkeit. Doch das nicht in Form einer selbst- 
genügsamen Einsicht, sondern einer ihn mit Heftigkeit anfallenden Auf- 
gabe, so daß er, indem er begreift, auch schon weiß, was zu tun ist. 

Spontan, ohne das Mittelglied irgendwelcher Überlegungen, folgen der 
Wahrnehmung deshalb die sich überstürzenden Handgriffe: noch vor der 
Applikation des reinigenden Weins und des lindernden Öls erwähnt der 
Text, der darin keinesfalls •berichtigt" werden darf, das Anlegen des Ver- 
bands. Denn gerade an dieser oberflächlichen Unstimmigkeit wird deut- 
lich, daß der Samariter den Appell tatsächlich vernahm, der aus der 
Elendsgestalt am Wegrand an ihn erging, und der, in den Klartext arti- 
kulierter Rede übersetzt, soviel besagte wie: Es geht um dich! Er verstand 
den stummen Anruf als Ruf durch sich selbst, zu sich selbst. Deshalb han- 
delt er dann auch, ohne zu zögern, nach der Maxime •wie dich selbst". 

An dieser Stelle wird der Barmherzige zum Appell, der nicht so sehr 
von der Aussage des Textes als vielmehr von dem besseren, durch die ab- 
stumpfende Wirkung der Alltäglichkeit meist nur gelähmten und ver- 
schütteten Ich des Hörers ausgeht. Er erkennt sich, gegen den Zug der 
niederhaltenden Gewohnheiten und Zwänge, in der Figur des Fremden 
wieder, der in dem Maß, wie er als Leitfigur und Vorbild Macht über ihn 
gewinnt, die Fessel der Gewohnheit sprengt, die Herzensstarre löst, die 
Entfremdung von ihm nimmt. Das aber ist gleichbedeutend mit der Fest- 
stellung, daß er in der Schlüsselfigur des Gleichnisses den •Nächsten" 
erkannte, der ihm ebenso wirksam zu Hilfe kommt, wie er dies auf der 
Bildebene des Gleichnisses dem Uberfallenen gegenüber tut, jetzt nur im 
Feld jenes personalen Notstands, auf dessen Behebung alle Gleichnisreden 
Jesu hinarbeiten. 

Erst jetzt wird die Verschiebung des Fragepunkts in der Rahmenerzäh- 
lung des Gleichnisses ganz verständlich. Die Wasfrage des Schriftgelehrten, 
die in letzter Konsequenz auf den Uberfallenen hingeführt hätte, mußte 
zugunsten der Identifikationsfrage Jesu aufgegeben werden, damit sich 
der Hörer mit dem Barmherzigen identifizieren oder doch die Identität 
mit ihm als für ihn heils- und sinnentscheidend empfinden konnte. Deshalb 



Eugen Biser 412 

heißt die Frage nun nicht mehr •Wer ist der Nächste?", sondern •Wer hat 
sich als Nächster erwiesen?" In dieser Version setzt sie das Wissen um 
die Beantwortung der Erstfassung voraus, um den Weg zur aktiven Über- 
nahme des Gewußten, den Weg zur Nächstenliebe, freizubekommen. 

Es läge nicht im Interesse der nunmehr erzielten Klärung, wenn man 
sich die damit verbundene •Enttäuschung" nicht eingestünde. Denn die 
Entdeckung des Nächsten erfolgte gerade nicht dort, wo sie ein sentimen- 
tales Vorverständnis des Textes erwartete, also nicht in der Elendsfigur des 
Uberfallenen, sondern in der Zentralgestalt des ihm zu Hilfe Kommenden. 
Nicht, als habe das Vorverständnis nicht sein gutes Recht. Auch der Not- 
leidende steht uns im Sinne Jesu so nah, daß ihn übergehen - sich selbst 
verfehlen hieße. In erster Linie ist, davon unbeschadet, •Nächster" jedoch 
derjenige, der wie der Barmherzige des Gleichnisses die Rolle des •Hel- 
fers" übernimmt und damit, bewußt oder unbewußt, in die Fußspur Jesu 
tritt. Das hängt ursächlich mit dem Wesensauftrag des Christentums zusam- 
men. Zwar stellt es sich wie keine andere Weltreligion der Wirklichkeit des 
Leidens. Doch lebt es zentral aus dem Impuls, der das Ende der Leiden 
und das Glück des Menschen will. 

Wer ist mein Nächster, war mit der Rahmenerzählung des Gleichnisses 
Jesu gefragt worden. Die Spielbewegung des Textes führte, mit dem 
Epilog gesprochen, eindeutig zu der Antwort: der Barmherzige; denn er 
erwies sich dem Uberfallenen gegenüber als Nächster. Der Bewegung des 
Sprachspiels liegt jedoch unverkennbar eine zweite zugrunde: die Binnen- 
bewegung, die der Samariter, die Schlüsselfigur des Ganzen, durchläuft. 
Und in ihrem Sinn ist zu antworten: der ins Elend Geratene, der Notlei- 
dende. Beide Antworten sind, nach allen Anzeichen zu schließen, richtig; 
richtiger im Sinn des Gleichnisses • und seines Schöpfers • jedoch die 
erste. Denn wie in der Botschaft vom Gottesreich spricht sich Jesus auch 
in den zu ihrer Verlautbarung geschaffenen Gleichnissen, unbeschadet der 
speziellen Thematisierung und Zielsetzung, letztlich selber aus. So auch 
hier. Das heißt keineswegs, daß der Samariter am Ende doch als eine 
•Selbstanzeige" Jesu und womöglich gar als eine Allegorie seines Heils- 
wirkens zu deuten sei; denn damit ginge der sprachdynamische Eigenwert 
des Gleichnisses - das Gleichnis als •Sprachgeschehen" - verloren. Wohl 
aber soll damit gesagt sein, daß das Gleichnis an der durch die Schlüssel- 
figur markierten Stelle die größte Durchlässigkeit zur Grundintention Jesu 
erreicht. Doch worin besteht diese? 

Um es auf die einfachste Formel zu bringen: in dem Willen zur mög- 
lichst großen Annäherung der Welt an Gott. Auf dem Hintergrund dieses 
Willens ist Jesu Dienst an der Menschheit zu verstehen. Weil er weiß, daß 
sich dem nichts so sehr wie das ängstliche Festhalten des Menschen an sich 



Wer ist mein Nächster? 413 

selbst und das nicht minder ängstliche Bestehen auf einer nicht unter- 
schreitbaren Minimaldistanz zum Mitmenschen widersetzt und weil ihm 
überdies bewußt ist, daß sich das eine wie das andere aus der menschlichen 
Schwäche und Überforderung erklärt, bietet er sich den unter ihrer Lebens- 
last Gebeugten selbst als Stütze und Hilfe an. Deswegen besteht sein Dienst 
nicht wie bei anderen Wohltätern der Menschheit im Entwurf eines gülti- 
geren Weltbilds, in der Anweisung zu einem besseren und seligeren Leben, 
in der Entwicklung einer neuen Therapie oder im Modell einer menschen- 
würdigeren Gesellschaftsordnung, sondern in einem Akt bedingungsloser 
Selbstgewährung. Und deshalb gilt von ihm der ebenso einleuchtende wie 
unerhörte Satz Kierkegaards: •Der Helfer ist die Hilfe." Mit diesem 
Liebesdienst schafft Jesus der menschlichen Unzulänglichkeit von ihrer 
Wurzel her Abhilfe. Mit ihm löst er den Krampf der Selbstsucht und besei- 
tigt er das Mißtrauen, das jede vollkommene Mitmenschlichkeit verhindert. 
In beidem aber bewirkt er eine zuvor nie erreichte, noch nicht einmal ge- 
ahnte Offenheit für Gott. 

Nach Gestalt und Verhaltensweise gehört die Schlüsselfigur des Gleich- 
nisses in diesen Zusammenhang. Geformt aus dem •Stoff" einer Denk- 
weise, die alles Glück und Heil von Gott erwartet, lehrt sie den •Nächsten" 
in erster Linie in dem erblicken, der als Sendbote des göttlichen Liebes- 
willens auftritt oder sich doch auf seiner Linie bewegt. Insofern ist der 
Nächste im Sinne Jesu zuerst und zunächst derjenige, der sich wie der 
Barmherzige seines Gleichnisses der auftauchenden Notstände annimmt 
und den vom Unglück Betroffenen helfend beisteht. Und er ist es umso 
mehr, je mehr seine Hilfe den Rahmen des unmittelbar Erforderlichen 
übersteigt und, anstatt nur auf transitorische Leistung, auf ein dauerndes 
Verweilen beim Adressaten ihrer Zuwendung ausgeht. •Nächster" ist so- 
mit in erster Linie derjenige, der sich auf die Bahn der Selbstgewährung 
Jesu begibt und den Notleidenden etwas vom Wunder dieser bedingungs- 
losen Liebestat erfahren läßt. 

Wie in abgeschatteter Spiegelung ist dann aber auch dieser, der Notlei- 
dende, der mitmenschlichen Zuwendung gleicherweise Bedürftige und 
Gewärtige, der •Nächste". Und er ist es, weil es die Hilfe gar nicht gäbe 
ohne die von ihm ausgehende Herausforderung. Er •beweist" ihre •nächst- 
liche" Hilfe wie der Hunger die Nahrung, wie das Auge das Licht. So ist 
er die leere, hingestreckte Hand, ohne die die Gabe nicht wäre oder doch, 
gäbe es sie dennoch, ungenützt zu Boden fiele. Und er ist •Nächster" auf 
diese provokativ-ermöglichende Weise umso mehr, je hilfloser und 
bedürftiger er erscheint und je lauter demgemäß alles an ihm nach der 
rettenden Zuwendung des Andern schreit. Im Grunde ist er es sogar erst 
dann, wenn seine Not, wie in der Bildsprache des Gleichnisses, einen 



Eugen Biser 414 

•himmelschreienden" Grad erreicht hat und an ihr deutlich wird, daß es 
mit einer Leistung bloß kategorialer Art - also mit in bestimmter Hinsicht 
und auf begrenzte Dauer gewährter Hilfe - nicht getan ist, sondern es der 
totalen und zuständlichen Hinwendung bedarf, wenn wirklich Abhilfe 
geschaffen werden soll. Denn in diesem •Exzeß" der Bedürftigkeit hat er 
die Distanz der individuellen Andersheit immer schon hinter sich gelassen, 
so daß dem potentiellen Helfer in seiner Elendsgestalt unübersehbar das 
eigene Ebenbild, nur nach Art einer dunklen Widerspiegelung, einer 
hilflos-insistenten Anrufung seiner besseren und besten Möglichkeiten, 
entgegentritt. Deshalb bedarf er auch keiner Anweisung und Verhaltens- 
regel. Mit der Instinktsicherheit des Selbsterhaltungstriebs tut er, was er- 
forderlich ist. Nicht einem Imperativ, einer intuitiven Selbstwahrnehmung 
folgend hilft er dem andern •wie sich selbst". 

Wie diese Maxime erkennen läßt, braucht die Nächstenliebe in keine 
fremde Schule zu gehen, um etwas für die konkrete Lebenspraxis zu ler- 
nen, weil sie darin ihr eigener Lehrer ist. Denn dem ihr gesetzten Maß 
verdankt sie auch das Sensorium, das sie davon abhält, sich bei ihren Ini- 
tiativen zu vergreifen und sie dazu anleitet, sie im Rahmen jener durch die 
Liebe zu- und ausgemessenen Ordnung zu halten, die in der Schulsprache 
•ordo caritatis" heißt. Von dieser inneren Direktive gesteuert, wird die 
Nächstenliebe davor bewahrt sein, nur Symptome zu beheben, anstatt auf 
die Wurzel des Übels, den Bruch im Existenzakt des notleidenden Men- 
schen, einzugehen; nur beiläufige Hilfe zu leisten, wo nur auf dem Weg 
einer bleibenden Verbundenheit etwas Durchgreifendes auszurichten wäre; 
nur dem Einzelnen beizustehen, wo genauer besehen der Gemeinschafts- 
bezug im argen liegt. Und sie wird diesen substantiellen Dienst erweisen 
lernen, ohne dabei in den Anschein •geheimer Repression", um nicht zu 
sagen: •sanfter Tyrannei" zu geraten. 

Wie das Gleichnis von dem Barmherzigen zu verstehen gibt, liegt die 
noch größere Gefahr jedoch in dem, was der Text mit der Wendung 
•sehen und vorübergehen" anspricht. Danach ist das Wichtigste das durch 
Mitgefühl sehen gewordene und durch mitfühlendes Sehen zur zupacken- 
den Tat bewogene Herz. Wer aus der Einsicht und Hilfsbereitschaft dieses 
Herzens lebt, weiß, was zu tun ist. Und damit hat sich ihm auch bereits die 
Ausgangsfrage beantwortet. Er kennt seinen Nächsten und weiß sich von 
diesem, im Moment der aufblitzenden Erkenntnis, auch schon wieder- 
erkannt. 




