
Die Scham der Erfahrung 

Josef Sudbrack SJ, München 

Über eine entgegengesetzte Haltung zu der, die wir •Scham der Erfah- 
rung" nennen möchten, ist leicht zu berichten. Man findet sie im kindischen 
Ausplappern des vermeintlich Tiefsten, was man erlebte - kindisch, nicht 
kindlich, denn ein Kind spricht sich über sein Innerstes nur in der Gebor- 
genheit der mütterlichen Liebe aus. Sie besteht in der Sucht, jedes Ge- 
heimnis in die Ausdrücklichkeit des Berichtes zu stellen • und zerstört es 
dadurch. Sie kann sich in der unverfrorenen Selbstsicherheit äußern, die 
alle Antwort mit dem Wörtchen •Ich" beginnt. Sie findet sich bei Predigern 
oder Schriftstellern, die ganz bescheiden - wie sie sagen - nur persönliche 
Erfahrung und persönliche Meinung vortragen; aber damit entziehen sie 
sich - es ist nur persönlich! - dem Gespräch; und wehe, wenn einer sich 
gegen diese Meinung äußert. Sie findet sich in dem nie enden wollenden 
Reden über Schweigen und Stille, das doch so wenig mit der biblischen 
Stille zu tun hat, aus der das Wort geboren wurde. 

Eine andere entgegengesetzte Fehlhaltung ist ebenso deutlich zu dia- 
gnostizieren - nach der Schamlosigkeit der Erfahrung nun die Prüderie 
der Erfahrung. Der Psychologe weiß, daß sich dahinter unsichere Persön- 
lichkeitsstrukturen verbergen. Man wagt nicht, über eigene Erlebnisse und 
eigene Anschauungen zu sprechen; ja, man wagt nicht einmal in echte 
Erfahrungen einzutreten. Mit jeder Erfahrung ist ein Neuheitserlebnis 
verbunden: Neu, weil ich umdenken muß; neu, weil meine bisherige Weit- 
sicht eine neue Tiefe erreicht; neu, weil das geschieht, wozu die alten, 
spurensicheren Worte fehlen. Vor diesen Neuheitserlebnissen flüchtet man 
sich in eine angelernte Rolle. Alles ist, wie es immer war; und die Erfah- 
rung, die sich als neu anbietet, wird umgebogen in das, was man früher 
schon einmal erfahren hat. Diese Scheu vor Erfahrungen äußert sich als 
Scheu, Erfahrungen an andere weiterzugeben oder mit anderen zu machen. 

Fehlhaltungen sind normalerweise leicht aufzudecken; man kann sich 
damit dem positiven Kern nähern. Aber diese •Scham der Erfahrung" ist 
nur schwer auszumachen. Manch einer wird schon die Wortverbindung von 
Scham und Erfahrung für gekünstelt halten. 

I. Scham und geistiges Schamgefühl 

Es will schon etwas heißen, wenn zwei so verschiedene Philosophen des 
Menschen sich in ähnlicher Weise - sie haben dies nicht nur gedacht, son- 



Josef Sudbrack 416 

dem auch gelebt - über die Scham äußern: Friedrich Nietzsche, den man zu 
leicht nur mit •Gott ist tot" verbindet, und Max Scheler, der unruhige 
Sucher. Was beim ersteren Andeutungen blieben, hat letzterer in einem 
1914-16 geschriebenen, als Nachlaß herausgegebenen Aufsatz neu und 
tiefer durchdacht. Scham ist eine Urregung des Menschen, aus der nach 
Gen 3, 5-7 das Gewissen entspringt. Lebendige Scham ist •das Gewissen 
der Liebe"; Liebe aber ist jene zu behütende kostbare Mitte aller mensch- 
lichen Werte und Ziele. Sie muß von Scham umhüllt sein, damit sie vor 
Profanierung und Beschmutzung bewahrt bleibt. Alle anderen Gewissens- 
regungen sind orientiert an dieser Liebe und ihrer Behütung. 

a) Die Scham des Leibes 

Die Deutung Schelers ist von einer großräumigen Sicht des Menschen her 
zu verstehen. •Kein Gott und kein Tier vermag sich zu schämen", wohl 
aber der Mensch, der an beider Wesen teilhat. Scham findet sich in der 
Mitte, wo •Sinn und Anspruch (der) geistigen Person" und •leibliche 
Bedürftigkeit" eins werden; Scham ist das schützende Kleid des Geschehens 
der Liebe. Liebe bedarf der Scham; denn die Eigendynamik der Trieb- 
sphäre möchte sich ablösen von dem personalen Anspruch der Liebe. Scham 
hält den Trieb so lange zurück, •bis die Liebe eine genügende Intensität 
und Eindeutigkeit erreicht hat". •Darum berühren sich in der Scham auf 
merkwürdige und dunkle Weise ,Geist' und »Fleisch', ,Ewigkeit' und ,Zeit- 
lichkeif." 

Scham ist der Schutz des Individuellen vor dem Allgemeinen. Mit ande- 
ren Worten: Die Trieb-Seite des Menschen will das Gefühl der Liebe 
überall haben, hier und dort, heute und morgen. Aber der •Sinn und 
Anspruch der Person" verwirklicht sich nur in individueller Begegnung: 
Liebe in dieser Aufgipfelung kann nur zwischen •Mir und Dir" geschehen, 
niemals aber zwischen •Mir und einem auswechselbaren Gegenüber". Die 
Scham behütet diese Kammer der persönlichen Intimität vor der Profa- 
nierung durch unpersönliche Publizität. 

Scham kanalisiert die Intensivität des gesamten Menschen in das eine 
Geschehen der Liebe. Ohne sie wären die Menschen versucht zu trennen: 
hier personale Begegnung und dort dasjenige, was die Boulevardpresse 
mit •lieben" bezeichnet. Im Spiel zwischen Scham und Enthüllung werden 
beide Partner langsam zur ganzheitlichen Begegnung geführt: nicht nur 
die isolierte Geistigkeit und nicht nur die isolierte Leiblichkeit, sondern die 
ganzen Menschen sollen sich finden in der Liebe. 

•Das Wesen des Schamgefühls ... ist einerseits Rückwendung des In- 
dividuums auf sich selbst und Gefühl einer Notwendigkeit des individuel- 
len Selbstschutzes vor aller Sphäre eines Allgemeinen.. . Anderseits ein 



Die Scham der Erfahrung 417 

Gefühl, in dem sich die Unentschiedenheit der wertwählenden höheren 
Bewußtseinsfunktionen gegenüber Gegenständen, die auf das niedrigere 
triebhafte Streben eine starke Anziehung äußern, als eine Spannung beider 
Stufen des Bewußtseins kundtut." 

Urs von Balthasar macht die gleiche Erfahrung körperlich greifbar: •Die 
Scham als Körperstelle ist in einem viel tieferen Sinn als dem der Körper- 
masse die Mitte des Menschen... Der Mensch verbirgt hier sowohl das 
Zwitterhafte, fast Groteske seiner Konstitution ... die Zweckverbunden- 
heit seiner überzwecklichen Liebe, wie auch das tiefste Geheimnis seiner 
Gottebenbildlichkeit, den Mysteriencharakter seiner Personalität. Von die- 
sem zweiten her ist Scham ein völlig geistiges Phänomen." Scheler selbst 
verdeutlicht an einem einsichtigen Beispiel den Sinn der Scham. Für einen 
Maler (das Aktbild als Hochform der Schönheit) oder einen Arzt (im Fall 
von Krankheit) oder einen Badediener (als Pflegehelfer) ist der nackte Leib 
etwas •Allgemeines"; ihr Interesse gilt dem Oberindividuellen. Aber so- 
bald der Blick von diesem Allgemeinen auf das Individuum geht, regt sich 
dessen Scham; die Person schützt ihre Individualität vor dem Zugriff des 
Allgemeinen. Auch umgekehrt kommt die Schutzfunktion der Scham zur 
Geltung (oder wird durchbrochen mit zerstörerischen Folgen), sobald in 
der Liebe der andere zur Allgemeinheit, zum Objekt wird, sobald das Du 
zum Es wird. 

Es läßt sich eine ganze Kulturphilosophie und eine umfassende Anthro- 
pologie von diesen Grundeinsichten entfalten. Und obgleich in seiner 
früheren Arbeit schon der spätere dualistische Scheler zu ahnen ist (der 
mit genau diesen Fragen seines eigenen Daseins im Ringen lag), so ist 
- vielleicht deshalb - die Hellsichtigkeit und Hell-•Fühligkeit" seiner 
Beschreibungen unübertroffen. In der Auseinandersetzung mit Sigmund 
Freud zeigt er, daß Scham keine Verdrängungsmacht ist, sondern •sie 
erspart Verdrängung"; und gegen die •sozial-utilitarische Wertung" von 
Scham findet er im Tabu des Geschlechtlichen den Sinn, •den Geschlechts- 
organen die mögliche Auffassung als bloßer Körper zu nehmen"; sie sind 
Symbol und Aktivierung der Ganzheit und der Mitte des Menschen. Was 
alles an religiösem und christlichem Wert in diesen Analysen verborgen 
liegt, braucht nur angedeutet zu werden: 

Das Verständnis der Erzählung vom Sündenfall, als Adam und Eva •die 
Augen aufgingen - und sie erkannten, daß sie nackt waren". Die leib- 
seelische Einheit und die Unmittelbarkeit ihrer Intimität waren zerbrochen. 

Die Greifbarkeit von Ehrfurcht und Geheimnis; Schamgefühl umhüllt 
etwas Positives, Wertvolles; Scham ist ein •Zeichen der keimenden - 
obzwar noch unentschiedenen - Liebe", ein •Schönes, das Schöneres als 
das Sichtbare ,ahnen' läßt". 



Josef Sudbrack 418 

Der Sinn der kultischen Verhülltheit oder Enthüllung und der Sinn der 
Einkleidung von persönlicher Frömmigkeit in allgemeinen Ritus und Kult- 
sprache: Van der Leeuw hat in seiner Phänomenologie der Religion darauf 
aufmerksam gemacht; und Josef Pieper benutzt Elemente davon zu seiner 
Theorie des Festes in Zustimmung zur Welt. 

Und natürlich vor allem: Das Verständnis des Menschen. Karl Rahner 
schreibt dazu: •Es gibt eine Intimsphäre des Menschen .. . Sie konstituiert 
... den innersten Bereich der Freiheit, den der Mensch braucht, um wirklich 
der über sich selbst Verfügende zu sein .. . Nun aber haben die Menschen 
recht, wenn sie den letzten Vollzug des Geschlechtlichen dieser Intimsphäre 
zuweisen ... Vollzug und Erscheinung personaler Liebe." 

b) Die Scham des Geistes 

Mit diesem Zitat ist uns der Weg gewiesen, geistige Scham zu verstehen. 
Scheler selbst ist nicht mehr dazu gekommen, seine Andeutungen hierüber 
auszuarbeiten. Aber nach all dem Gesagten ist es nicht schwierig, den Weg 
weiter zu gehen. 

Scham ist der Schutz der Intimsphäre, jeder Intimsphäre. Die konkrete 
Gestalt des Schamgefühls variiert nach Landschaften, Kulturen, Klima, 
Zeiten und Rassen. Wo der Nordeuropäer den Zaun der Scham um seinen 
gesamten Privatraum errichten will, läßt der Südländer Haus und privates 
Leben für jedermann offenstehen und geht auf die Straße, aber dafür 
umgibt er die Intimsphäre der Geschlechter mit einem um so höheren Zaun. 
Scheler bemerkt boshaft, daß die Anthropologen, die eine Kultur ohne 
Scham entdeckt zu haben glauben, blind sind. Er bringt unter anderem das 
bekannte Beispiel von dem Negerstamm, in dem die Frauen sich schämten, 
Ihre Scham zu verhüllen: Der Lendenschurz war für ihr Fühlen ein scham- 
loses Preisgeben der Körpermitte, die sonst durch keusche Nacktheit be- 
hütet war. 

Ebenso verschieden äußert sich auch das geistige Schamgefühl. Stille 
kann ihr Kleid sein; aber auch Reden. Der Dichter verbirgt seine Erfahrung 
in die Symbolik der Sprache und der Maler in die Farbkraft der Bilder. 
Doch statt sich anderen zuzuwenden, sollte man das eigene Lebensbuch 
aufschlagen nach Daten der Scham der Erfahrung. Wenn einer es liebt, 
vom Tode seiner Mutter oder seiner Frau zu erzählen, dann sagen wir ihm 
auf den Kopf zu, daß er ein oberflächlicher Mensch ist - wenn wir nicht gar 
einen geistigen Defekt vermuten. Schuld und Sünde gehören in diesen 
Bereich. Es ist die schwierige Balance des monastischen Schuldkapitels, 
den Weg zwischen schamlosen Intim-Bekenntnissen (die die Intimsphäre 
des Sprechenden und Hörenden verletzen) und nichts-sagenden Lippen- 
bekenntnissen zu finden. 



Die Scham der Erfahrung 419 

Diese geistige Scham ist als Spirale zu umschreiben. Je mehr eine Erfah- 
rung die Mitte der Person berührt, desto gesicherter, intimer und behüteter 
muß der Raum sein, in dem sich diese Erfahrung lebt. Vom Prediger 
schreibt Karl Rahner: Er ist •an sich der, der lieber schweigen würde, der 
das Unsagbare lieber ungesagt ließe, den es schmerzt, reden zu müssen 
und das unfaßbare Geheimnis des Herzens auf den Markt zu tragen". Die 
Dinge des Herzens gehören nicht in die kalte Luft der öffentlichen Mei- 
nung. Oder gehören sie doch dahin? 

Hier das rechte Maß und das rechte Wort zu finden, ist Anliegen der 
•Scham der Erfahrung". Man kann all das über körperliche Scham Gesagte 
in diesem geistigen Bereich wiederfinden, wo dichteste persönlichste Er- 
fahrung und ihr Offenwerden in der Ich-Du-Zweisamkeit zusammen- 
kommen. Der Ich-Du-Raum steht dem Mittelpunkt der Schamspirale am 
nächsten. Andere Räume von Sprechen und Reden sind Vorfeld dazu. Aber 
selbst im Ich-Du-Raum gibt es eine Intim-Mitte, die der Partner der Be- 
gegnung nicht betreten darf; eine Ehe ohne persönliche Intimsphäre ver- 
urteilt sich zum Sterben. 

Urs von Balthasar geht sogar so weit, in der Beziehung von Gott-Mensch 
eine solche Intimsphäre zu entdecken. •Vielleicht gibt es etwas wie eine 
Scham der Kreatürlichkeit, so wehrlos offen vor Gottes Blick dazulie- 
gen ..." und umgekehrt: •Gott-Schauen ist zugleich ein Augennieder- 
schlag, weil das Letzte in ihm zu rein, zu entrückt ist für menschliche 
Blicke". 

Die Scham der Erfahrung befähigt uns, den ganzen Menschen und nicht 
nur sein Gefühl oder nur sein Denken, in das gemäße Reden über die Er- 
fahrung einzubringen. •Menschen, die wenig schamhaft und schüchtern 
sind, sind meist auch kalte und leere Naturen . . .", schreibt Scheler; und es 
ist gleich, ob sich ihr Reden und Zur-Schau-Stellen vom Verstand oder 
vom Gefühl her dirigieren läßt. Ein solches Gefühl ist eben •meist" nur 
Oberfläche. Aber das Ringen um das rechte Wort und dazu die Scheu, sich 
auszusprechen, intensivieren die personale Durchdringung und geben der 
endlichen Äußerung das Gewicht personaler Erfahrung. 

Die Erfahrung geistiger Scham befindet sich in Einheit mit körperlicher 
Scham. Ein Körper kann sich schamlos zeigen oder schamhaft verhüllen. 
Der Unterschied liegt nicht im mehr oder weniger von Kleidung, sondern 
in der Haltung des Menschen oder in der künstlerischen Intention eines 
Aktbildes. Die nackte Frau einer Primitiv-Kultur oder eines Kunstwerkes 
ist auch geistig schamhafter als der raffiniert angezogene Sex-Star. 

Für Worte gilt nicht nur Entsprechendes, sondern sie offenbaren die 
gleiche Grundhaltung: Ob ein Wort die Intimsphäre (des Sprechers oder 
des Hörers) verletzt, ist nicht von seinem •nackten" Wortlaut her zu beur- 



Josef Sudbrack 420 

teilen, sondern von der Haltung, in die es eingebettet ist. Madame Guyons 
Wort, •dans le veritable amour c'est l'äme, qui enveloppe le corps", •in der 
wahren Liebe verhüllt die Seele den Körper", gilt auch vom Sprechen: Die 
Haltung macht das Wort zu einem keuschen oder zu einem schamlosen. 
Körperliche Scham ist nur die Verleiblichung dessen, was als geistige Scham 
das ganze Humanum durchzieht. 

Es wäre auch falsch, die Scham als den Mantel der Liebe von eben die- 
ser Liebe zu trennen. Die Scham ist kein Kleid, das die Liebe oder die per- 
sönliche Erfahrung je nach Tunlichkeit an- oder ablegt. Scham ist so eins 
mit Liebe oder persönlicher Erfahrung, wie Seele und Leib untrennbar eins 
sind - in all ihrer Verschiedenheit. Im Verhülltsein der Scham spricht die 
Offenheit der Liebe, ebenso wie in der Symbolsprache des Dichters die 
Unmittelbarkeit seiner Erfahrung kund wird. Die simple Trennung zwi- 
schen körperlicher Scham und Liebe, zwischen geistiger Scham und persön- 
licher Erfahrung - ist ebenso tölpelhaft wie deren simple Identifizierung. 

Wer das Phänomen von Scham und Liebe nicht aus den Augen verlieren 
will, muß die Doppelaussage als Richtschnur benutzen: Sowohl Einheit wie 
Getrenntheit. Es gilt das gleiche wie beim dichterischen Wort. Wer die 
poetische Hülle von dem eigentlich gemeinten Inhalt trennt, verfehlt bei- 
des. Wer aber glaubt, mit dem Klang der Lyrik schon die Lyrik selbst ver- 
standen zu haben, bleibt vor der Tür des Gedichtes stehen. Der Weg in es 
hinein ist eingezäunt von beidem: von der poetischen Hülle und von der 
poetischen Erfahrung. Nur in stetem Frage-und-Antwort-Spiel zwischen 
beidem gelingt das Eingehen ins Gedicht. 

So ist es mit jeder menschlichen Erfahrung; die poetische oder sonstige 
Hülle steht im Wechselspiel zur Freude, sie dem vertrauten Menschen mit- 
zuteilen. Jemand erzählt sein persönliches Erleben; und schon beginnt der 
Prozeß von Wortung und Erfahrung; er ringt nach besseren Worten und 
zugleich scheut er sich, sein innerstes Fühlen mit den Worten preiszugeben; 
doch in diesem Ringen wird ihm das bessere Wort und der richtigere Aus- 
druck geschenkt. Wer sich mit Lyrik beschäftigt, hat in ihr dieses ständige 
Ringen entdeckt. 

Im Hörer und Leser des Wortes geschieht ähnliches. Man versteht ein 
poetisches Bild und findet in ihm die Erfahrung des Dichters. Und diese 
Intuition der dichterischen Erfahrung wirft neues Licht auf die Symbolkraft 
des Wortes. Ein großes Gedicht (in Form und Gehalt) läßt dem Verständ- 
nis des Hörers keine Ruhe auf dem Weg zwischen poetischer Hülle und 
poetischer Intuition, zwischen der Scham der Erfahrung und der Erfahrung 
in dieser Scham. 



Die Scham der Erfahrung 421 

II. Die Erfahrung des diristlichen Mystikers 

Was bisher gezeigt wurde, wird verständlicher vor der konkreten Erfah- 
rung christlicher Mystik. Auch hier findet sich die geistige Scham unter den 
verschiedensten Gestalten. 

a) Die Scheu des Berichtens 

Die erste unter ihnen ist so verbreitet und selbstverständlich, daß eines der 
großen Beispiele genügen kann. Ein Mensch, der Gott erfahren hat, findet 
sich nur unter dem Befehl des Gewissens-Führers dazu bereit, über seine 
Erfahrung zu berichten. Die •Scham der Erfahrung" schlägt sich nieder in 
Demut und Gehorsam. Doch es wäre grob und dumm, diese Demut als 
aufgepappte Willensleistung anzusehen. Die Scheu, über eine Erfahrung 
zu berichten, fließt aus der Erfahrung selbst. Und ebenso fließt aus der 
christlichen Erfahrung die gehorsame Offenheit gegenüber dem Vertreter 
der Glaubensgemeinschaft. Der Mystiker erfährt in sich den gleichen Geist, 
den er im Geist der Kirche erfährt (Ignatius von Loyola). Die drei Ele- 
mente der Erfahrung strahlen von einer einzigen Mitte aus: Erfahrung 
von Gott; die Scheu, sie an andere weiterzugeben; die erfahrene Über- 
zeugung, daß die eigene Geist-Erfahrung nur im Geiste der Glaubensge- 
meinschaft ihren Platz hat. Jede Biographie christlicher Mystik ist ein 
Beispiel dieser Spannung. 

Therese von Lisieux befindet sich in einem Strom christlicher Zeugnisse, 
der vielleicht mit dem inneren Kampf des Paulus begann: Ob es erlaubt sei, 
sich zu rühmen. Ihre Autobiographie beginnt: 

Ihnen, geliebte Mutter, die sie zweimal meine Mutter sind, will ich 
die Geschichte der Seele anvertrauen... Am Tag, da Sie mir den 
Auftrag dazu erteilten, schien es mir, die Beschäftigung mit sich selbst 
könnte mein Herz zerstreuen, doch seither hat mich Jesus fühlen 
lassen, daß ich ihm im schlichten Gehorsam wohlfällig wäre; ich will 
ja nur eines tun; mit Singen anheben, was ich in Ewigkeit immer neu 
singen soll - •Die Erbarmungen des Herrn!" 
Bevor ich zur Feder griff, bin ich vor der Statue Mariens niederge- 
kniet ... und habe sie angefleht, meine Hand zu führen, damit ich 
keine Zeile schreibe, die ihr nicht angenehm wäre. Als ich dann das 
Heilige Evangelium aufschlug, fielen meine Augen auf die Worte: 
•Als Jesus auf den Berg gestiegen war, rief er zu Sich, die Er wollte, 
und sie kamen zu ihm". Hier ist das Geheimnis meiner Berufung ... 

Die Unterstreichungen entsprechen dem Original und zeigen den Ein- 
heitspunkt der Spannung zwischen Scham der Erfahrung und der Gehor- 
samsleistung des Niederschreibens: Es ist Gottes Du. 



Josef Sudbrack 422 

b) die Nüchternheit der Darstellung 
Objektive, sachliche, scheinbar unpersönliche Berichterstattung bildet ein 
anderes Gewand der Scham, das sich um die eigene Gotteserfahrung legt. 
Ignatius von Loyola ist der vielleicht herausragendste Typus dieser Art. 
Es ist tragikomisch, zu sehen, wie Freunde und Feinde ihn hierin mißver- 
standen haben; die einen, indem sie z. B. Meditation und Betrachtung zu 
einem unpersönlichen, rationalistischen System ausbauten; die anderen, 
da sie ihn als kalten Willensmenschen anprangerten. In Wirklichkeit blie- 
ben sie nur bei der Hülle stehen, die für den baskischen Mystiker notwen- 
dig war, damit die Erlebnis-Glut ihn nicht von innen verbrannte. 

Man kann als Beispieltext sein Exerzitienbüclilein wählen. Alles Per- 
sönliche ist bis auf wenige Spuren ausgeschaltet. Diese allerdings offen- 
baren mehr als lange Ergüsse von Seelenerhebungen. Die kleine Notiz zur 
Weihnachtsbetrachtung: 

dabei mache ich mich zu einem armseligen und unwürdigen Knecht- 
lein, das sie anschaut, sie betrachtet und ihnen in ihren Nöten 
dient. .., 

kann nur ein wirklichkeitsfremder Exeget als primitive Schriftinterpreta- 
tion deuten. In Wirklichkeit brennt hier das Feuer der Jesus-Mystik des 
Ignatius: seine Erfahrung der Menschwerdung, daß Gott in Jesus gegen- 
wärtig geworden ist und gegenwärtig bleibt; die Unmittelbarkeit dieser 
Erfahrung, wo Gott nicht auf langen denkerischen oder übungsmäßigen 
Umwegen zu suchen ist, sondern: Jesus ist da!; die dialogische Gestalt der 
Mystik, die nicht ausruht in Einheit, sondern diese Einheit übersteigt zur 
personalen Begegnung; die echte Weltzugewandtheit als Folge seiner 
Mystik: •ihnen in ihren Nöten dienen"; die Schöpfungsweite, die als Krö- 
nung der inkarnatorischen Erfahrung Gott in allen Dingen findet. 

Oder man lese den Bericht des Pilgers, den Ignatius in der unpersön- 
lichen •Er"-Form diktierte. Der Bericht über die Vision am Cardoner 
liest sich wie das Stenogramm eines psychologischen Experiments, und 
doch sind das ganze Leben des Ignatius und - wie er voraussetzte - das 
seines Ordens nichts als Ausmünzung dieser mystischen Erfahrung: 

Wie er nun so dasaß, begannen die Augen seines Verstandes sich ihm 
zu eröffnen. Nicht als ob er irgendeine Erscheinung gesehen hätte, 
sondern ihm wurde das Verständnis und die Erkenntnis vieler Dinge 
über das geistliche Leben sowohl wie auch über die Wahrheiten des 
Glaubens und über das menschliche Wissen geschenkt. Dies war von 
einer so großen Erleuchtung begleitet, daß ihm alles in neuem Licht 
erschien. Und das, was er damals erkannte, läßt sich nicht in Einzel- 



Die Scham der Erfahrung 423 

heiten darstellen, obgleich es deren sehr viele waren. Nur daß er eine 
große Klarheit in seinem Verstand empfing ... 

Die Gruppe von modernen Kritikern, die sich über zu nüchterne und 
distanzierte Gebetstexte beklagen, und die dort in Ekstase gerät, wo ein 
Text mit •Aroma-Worten" wie Tiefe, Grund, übergegenständlich, eigent- 
lich usw. ausstaffiert ist, dürfte über einen solchen Text nur das Urteil 
•rationalistisch" fällen. 

Aber dieses Urteil fällt wie ähnliche andere zurück auf eigene Oberfläch- 
lichkeit: über •anbiedernde Erfahrungen" sind sie blind geworden gegen- 
über der •Scham der Erfahrung". 

c) Die Allgemeinheit überlieferter Formen 

Andere Mystiker verbergen sich hinter den Bildern und Vorstellungen der 
Tradition. Bis zum Ende des Mittelalters war dies ein üblicher Stil des 
Schreibens. Eine ganze Literatur über die Schreib- (und Denk- und Erfah- 
rungs-) Weise Bernhards von Clairvaux liegt vor; er, dessen originale 
Personalität hoch aus dem Strom der mystischen Überlieferung heraus- 
ragt, war zugleich ein Meister der •Verbindung von Altem und Neuem", 
von Traditionellem und Persönlichem. Worte und Bilder der Bibel waren 
ihm Wörterbuch und Grammatik der mystischen Erfahrung. Manche seiner 
Ansprachen lassen sich auflösen in Zitate und Anspielungen - und sind zu 
gleicher Zeit Spiegel persönlicher Erfahrung. Sein Biograph, Gottfried 
von Auxerre, schreibt über ihn: 

Er benutzte die Schrift so frei und leicht, daß es den Anschein hatte, 
er folge nicht ihren Worten, sondern gehe ihnen voran und führe sie, 
wohin er wolle. 

Aber Bernhard hatte als Führer den Autor der Schrift, den Geist. Der 
berühmte Streit, ob Meister Eckhart ein Mystiker oder ein Theologe sei, 
hat seinen Grund im Mißverständnis dieser mittelalterlichen Einheit von 
überlieferter Form und eigener Originalität. Eckhart goß sein Glaubens- 
leben so völlig in das Gewand der neuplatonischen Spekulation, daß diese 
Einheit vom Wortlaut seiner Schriften her unauflösbar ist. Um ihn und 
seine eigene christliche Erfahrung herauszuschälen, bedarf es feinnervige- 
rer Methoden als der Text-Analyse oder der textfernen subjektiven Deu- 
tung. 

Selbst ein Büchlein, das schon auf der Grenze zwischen der alten Einheit 
von übernommener Überlieferung und eigener Erfahrung und deren kom- 
mendem Auseinanderbrechen steht, kann nur aus dem Überlief erungsstrom 
heraus verstanden werden. Es mündet in Fehldeutungen, wenn man die 



Josef Sudbrack 424 

spätmittelalterliche, anonyme •Wolke des Nichtwissens" liest, ohne zu 
realisieren, daß schon das Bild biblisch ist, vom Juden Philo personal 
gedeutet wurde und dann über Origenes, Gregor von Nyssa und Pseudo- 
Dionysius dem Mittelalter tradiert wurde und dort durch den noch wenig 
erforschten Thomas Gallus in den genannten Text einfloß. 

Das vorausgesetzte Zitat weist den Leser ein in die liturgische Tradition: 
•Gott, vor dem jedes Herz offensteht... Reinige die Gedanken unseres 
Herzens ..." betet auch der Priester in den liturgischen Tagzeiten. Der 
Hauptgewährsmann der •Wolke", der von vielen als Betrüger angesehene 
Pseudo-Dionysius, war ein Autor der •himmlischen und irdischen Litur- 
gie" ! Alle Gedanken des Prologs - kontemplatives Leben gegen aktives, die 
Warnung der Profanisierung des Textes, die Warnung von Neueren, das 
Lob des simplen Laien usw. - sind altes Traditionsgut. Und der Grundtext, 
in dem das erste Kapitel das kontemplative Leben feiert, das •in diesem 
Leben begonnen, (aber) in der Ewigkeit an kein Ende (kommt)", ist ein 
beliebtes Zitat Gregors des Großen. Erst auf dem Hintergrund des Tradi- 
tionsstroms läßt sich die Originalität des Büchleins verstehen. 

Der Tatbestand ist unter Fachleuten unwidersprochen: Wer christliche 
(und, wie gesagt, auch außerchristliche) Mystik dieser Jahrhunderte liest, 
um originelle Gedanken und Erfahrungen zu finden, liest sie gegen die 
Intention der Schriften. Noch die •Wegzeichen" Dag Hammarskjblds, 
eines Mystikers unserer Tage, werden mit der Vertiefung seiner Erfah- 
rung traditioneller, lehnen sich an Texte der Überlieferung an - ein Zei- 
chen der Echtheit der Erfahrung. Moderne Kritiker, die Zitate und An- 
lehnungen an andere Erfahrungen als Unselbständigkeit beurteilen, zeigen 
uns, daß die wahre Tradition ihnen ein verschlossener Garten ist, daß sie 
alles mit der Brille eines romantischen Existenzialismus lesen - mögen sie 
sich auch noch so traditionell geben. 

d) Die Sachlichkeit des Gestalthaften 

Der Ansatzpunkt zum Verständnis liegt tiefer als solche Mißdeutungen 
ahnen lassen. Man könnte ihn als •objektive Scham der Erfahrung" be- 
zeichnen. Das persönliche Widerspiel dazu hat der evangelische Dichter 
Jochen Klepper beschrieben: •Wenn die wichtigsten Dinge in einem ge- 
schehen, so flieht man in die Worte anderer, weil man sich vor eigenen 
Worten scheut." Die hier sich auf tuende menschliche Struktur kommt nur 
dem Hellsichtigen vor Augen: Jeder Mensch lebt in einem engmaschigen 
Beziehungsnetz. Der Gang in die eigene Erfahrung ist kein Sich-Losreißen 
davon, sondern ein Tiefer-Eindringen hinein. Die christliche Theologie 
des Eremitentums (von Petrus Damiani bis Thomas Merton) beschreibt es: 
Je mehr der Mensch in Einsamkeit seine Identität findet, desto enger wird 



Die Scham der Erfahrung 425 

sein Band zur Gemeinschaft. In C. G. Jungs System trägt diese Struktur 
den Namen Archetyp. Und selbst die östliche Lehre von der •allgemeinen 
Buddha-Natur", in die der meditierende Einzelmensch eintaucht, ist ein 
ferner Widerhall dieser Einsichten. 

Ein Sprachwissenschaftler hat es folgendermaßen ausgedrückt: Die 
Sprache enthüllt und verhüllt zur gleichen Zeit. Sprache meint hier nicht 
Information, sondern personale Kommunikation, nicht Übermittlung von 
Wissen, sondern Übertragen personaler Einsichten. Nur oberflächlich ge- 
sehen sind es zwei Ebenen: personale Erfahrung und Einsicht gegenüber 
deren Einkleidung in ein sprachliches Gewand. In Wirklichkeit gibt es 
keine Erfahrung jenseits von Form und Bild und Wort. Die sich um die 
Erfahrung herumlegende Scham der Erfahrung ist eins mit der Erfahrung 
selbst. Die hermeneutische Philosophie von Heidegger oder Gadamer hat 
dies deutlich gezeigt. 

Und so ist die •Scham", aus der heraus Bernhard seine Erfahrung in 
Wort und Bild der Hl. Schrift ausdrückt, kein geistreicher Kunstgriff. Er 
vollendet sprachlich, was wesensmäßig angelegt ist. Begegnung mit Gott 
geschieht im Medium des Wortes Gottes, im Medium dessen, was K. Rah- 
ner als •Ewige Bedeutung der Menschheit Jesu" beschrieb. Dieses •Me- 
dium" enthüllt, weil Jesus Gottes Abbild ist, weil die Sprache das Innerste 
im Menschen ausdrückt. Und dieses •Medium" verhüllt zugleich; weil 
Jesus eben •nur" Abbild ist, weil Sprache nicht identisch mit dem inneren 
Erleben ist. 

Der •schamhafte" Rückgriff auf alte Vorstellungen und Bilder, in die 
sich das eigene Erleben hineinbirgt, ist kein Mäntelchen zum Schutz der 
eigenen Innerlichkeit, sondern Ausdruck wahrer Menschlichkeit: Seele im 
Leib und doch mehr als Leib, und wahrer Christlichkeit: Gott in Jesus 
und doch mehr als sein Menschsein. Der Kirchenlehrer Athanasius hat die- 
sen Vergleich ausgeführt. 

Auch die •nicht"-christliche Mystik - mit dieser nur oberflächlich rich- 
tigen Kennzeichnung • verbirgt sich hinter geschöpflichen Gestalten. Die 
Erfahrung der •Leere" in der Zen-Meditation ist ein ebenso geschöpfliches 
Medium für Gotteserfahrung, wie es Musik oder Natur oder der Mitmensch 
oder das Wort sein können. Wo sie sich abschließt, •nur" Leere sein will, 
wird sie unchristlich, wie es Musik oder Dichtung sein können; wo sie offen 
bleibt, kann sie eine ebenso tiefe Gotteserfahrung verhüllen, wie es die 
Liebessprache einer Mechthild von Magdeburg tut. Es ist der Irrtum einer 
sprachfremden Philosophie und menschwerdungsfeindlichen Theologie, 
zu glauben, daß man Gott durch die Leere des Bewußtseins - entgegen 
anderen Weisen der Gotteserfahrung- •unmittelbar" erfahren könne; wir 
berühren Gott nur in der Menschwerdung Jesu und in allem, was durch 



Josef Sudbrack 426 

diesen Mensehen ergriffen ist. Auch die •Bewußtseinsleere" gehört dazu 
- oder sie sperrt sich gegen den einzigen Mittler zwischen Mensch und Gott. 

Eine Erfahrung ohne Gestalt gibt es nicht; und wo eine Gotteserfahrung 
dieses ihr schamvolles Gewand der irdischen Gestalt abwerfen will, pro- 
faniert und tötet sie sich selbst. 

Die konkrete Gestalt der Gotteserfahrung - auch das •Nichts" ist eine 
solche Gestalt - hängt ab von psychologischen Voraussetzungen. So ist 
z. B. oft gezeigt worden, daß die japanische Sprache dazu neigt, durch- 
fließende, überindividuelle Zustände hinzustellen, die dann in Einzel- 
gegenstände ausdifferenziert werden. Die europäischen Sprachen gehen 
den umgekehrten Weg: Satzgegenstand und Satzaussage werden neben- 
einander gesehen und dann sprachlich verbunden. Darin drückt sich die 
anthropologische Struktur aus. Eine Erfahrung ohne Gestalt gibt es nicht; 
die •Scham" gehört wesentlich zur •Gotteserfahrung" und hebt das Ge- 
stalthafte der Erfahrung in den personalen Vollzug der Ehrfurcht. 

Es ist verhängnisvoll für manche Richtungen der heutigen Meditations- 
bewegungen, daß sie die Erfahrung der Leere als gestaltlos und als über- 
irdisch ideologisierten. In Wirklichkeit ist die Leere nur eine - allerdings 
wichtige - Grenzform der Gestalterfahrung, so wie es ähnlich die Erfah- 
rungen von Liebe, Tod, Öffnung, Fülle sind. 

Den Mystiker treibt die •Scham" der Erfahrung dazu, sein Erlebnis in 
die Sprache der Tradition einzubergen. Er gehorcht damit nur dem inneren 
Gesetz aller Gotteserfahrung - daß sie geschieht in einer geschöpflichen 
Gestalt. Es ist die mit Jesus Christus enthüllte (und verhüllte) Struktur 
aller Gottesbegegnung. 

e) Die Hülle der Poesie 

Die Einheit von Form und Erfahrung, von Gestalt und Innerlichkeit zeigt 
sich noch deutlicher an der poetischen Gestalt, in die viele oder sogar fast 
alle christlichen und nicht-christlichen Mystiker ihre Erfahrung eingehüllt 
haben. 

Das enge Zusammengehören von mystischer und poetischer Erfahrung 
ist schon oftmals untersucht worden. Der Germanist Br. Boesch nahm die 
Forschung des Eckhart-Spezialisten /. Quint auf, als er schrieb: •Mystik 
(drängt) gerade zum dichterischen und damit ungewöhnlichen Wort... 
Diese Ambivalenz zwischen dem Unsagbaren und dem Drang zu sagen, 
was man doch nicht adaequat sagen kann, bewegt auch den Dichter." 
Ähnlich zeigt der amerikanische Theologe William T. Noon die •intimate 
analogy", die innere Analogie zwischen Mystik und Poesie. Keiner, der 
darüber schrieb (H. Bremond, J. Maritain, Th. Merton u. a.), •konnte ihre 
Identität aufzeigen; aber ebenso wenig wünschte einer von ihnen, eine 



Die Scham der Erfahrung 427 

Trennung zwischen beiden zu bewerkstelligen". Mystik und Poesie gehören 
zusammen - nicht nur im christlichen Raum, wie die indischen Sutras oder 
die japanischen Haikus oder die arabischen Dichtungen zeigen. Der Ja- 
paner Yamagishi, ein Schüler von H. Dumoulin, hat nahezu die gesamte 
Zen-Erfahrung als eine poetische diagnostiziert - mit nur seltenen echt 
religiösen Höhepunkten. 

Alle diese Einsichten werden von einer abgestumpften Sensibilität unter- 
drückt, wenn man - wie es bis heute üblich ist - die Erfahrung des Johannes 
vom Kreuz aus seinen scholastizierenden Kommentaren statt aus seiner 
Poesie herausliest. Er selbst hat sich unmißversändlich anders geäußert. 

Seine Kommentarwerke sind für ihn nur sekundär, nur Abmalerei 
gegenüber dem •Urbild". Er schreibt, daß es •Unwissenheit verraten 
würde zu glauben, es ließen sich zur Erklärung dieser Strophen... die 
rechten Worte finden". Die Erklärungen schließen •gewöhnlich nur einen 
sehr geringen Teil" der poetischen Primärerfahrung in sich. Ausdrücklich 
hält sich Johannes für •unfähig, diese in entsprechender Weise zu er- 
klären". 

Dagegen verweist er auf seine Gedichte: 

Diese nachfolgenden Strophen sind, wie ich glaube, unter dem Ein- 
fluß einer innigen Liebe zu Gott geschrieben ... und wenn eine Seele 
von dieser Liebe durchdrungen ist, und von ihr in etwa Anregungen 
empfängt, um sich darüber aussprechen zu können, so nimmt sie 
ebenso teil an ihrer Fülle und an ihrem Ungestüm. Deshalb ist es 
nicht meine Absicht, den ganzen Umfang und den unendlichen Reich- 
tum des in sich fruchtbaren Geistes der Liebe zu erklären, den diese 
Verse in sich schließen. 

Johannes verweist auf den •Geist des Herrn, der nach dem Ausspruch des 
hl. Paulus in uns wohnt". Er 

bittet selbst für uns mit unaussprechlichen Seufzern, damit wir das, 
was wir nicht genügend verstehen und fassen können, zu offenbaren 
vermögen. 

Johannes spricht von seiner Poesie als inspiriert, als geistgetragenem 
Zeugnis seiner Erfahrung. Wer in •demselben Geist der Liebe und des 
Verständnisses" an sie herantrete, werde in ihren •Bildern, Gleichnissen 
und Vergleichen" an die Erfahrung selbst herangeführt. Doch von den 
ausgeschlachteten Kommentaren gilt: 

Da dieser Gesang der Liebe unter dem Einfluß einer Fülle von Er- 
leuchtung eingegeben ist, so bin auch ich nicht imstande, denselben in 
entsprechender Weise zu erklären. 



Josef Sudbrack 428 

Johannes kommt sogar zu einer Einsicht, den die moderne Hermeneutik 
für sich in Anspruch nimmt: echte Erfahrung steht vielerlei Deutungen 
offen. Ein Sein- oder Person-eröffnendes Gedicht ist nicht auf eine ein- 
zige Interpretation festgelegt. 

Da es sich um reine Liebesergüsse handelt, so ist es besser, man lasse 
ihnen den ganzen Reichtum des Sinnes, damit jeder nach seiner Be- 
fähigung und dem Zuge seines Geistes entsprechend daraus schöpfe, 
als daß man sie in einem bestimmten Sinne erkläre, der nicht jedem 
Geschmack zusagt. Meine Auslegung gibt nun Erklärungen dieser 
Art, aber man muß sich nicht notwendig daran binden. 

Die poetische Mystik des Johannes liegt zwischen der kommentierenden 
Auslegung und dem persönlichen Kern der Erfahrung. Sie hat Teil an der 
Sachlichkeit des Kommentars - deshalb öffnet sie uns den Zutritt. Sie hat 
Teil an der Glut der Erfahrung - deshalb öffnet sich die Tür zur Innerlich- 
keit des Heiligen. 

f) Die Einheit von verhüllender Scham und enthüllter Erfahrung 

Die Sprache selbst zeigt ihre Kraft der verhüllenden Enthüllung. Sie ist 
die menschliche Wirklichkeit, die am dichtesten an den Kern heranführt: 
Musik oder Bild oder körperliche Übung oder geistliche Disziplin sind 
demgegenüber nur Vorfeld. Zugleich kann sich der Kern in ihr am leich- 
testen verhüllen. Musik reißt mit, ohne daß man allzuviel Anstrengung 
benötigt. Eine körperliche Übung kann fast naturwendig zum Erfolg einer 
bestimmten Erfahrung führen. Aber die Sprache braucht das bewußte 
Hinhören, das Sich-Einstellen, das Mitgehen und Sich-Führen-Lassen. Nur 
so - Johannes sagt: wenn eine Seele von Liebe durchdrungen ist • öffnet 
sich das Verständnis, und je mehr die Sprache eine wirkliche Innerlich- 
keit ausspricht, desto bewußter muß der Hörer sich engagieren. 

Es ist eine müßige Frage, ob man in einer weiteren Analyse den dichte- 
rischen Ausdruck von der Erfahrung selbst unterscheiden kann. Die ent- 
sprechende Frage wäre, ob man die Person eines Menschen von ihrer 
Leiblichkeit unterscheiden müsse. Die Antwort lautet Ja und Nein. Ja, 
weil das Wesen des Menschen nicht aufgeht in seinem Leib; Nein, weil der 
Mensch ganz und gar in seiner Leiblichkeit anwesend ist - weil er sein 
Leib ist. Eine Auflösung dieser zweiseitigen Einheit zugunsten der Ge- 
schiedenheit wäre zerstörerisch. 

Hier aber haben wir den anthropologischen Kern dessen, was wir •Scham 
der Erfahrung" nannten. Sie ist kein Mäntelchen, das einer um seine Blöße 
herumhängt; sie ist das Wesen des erfahrenden Menschen selbst. All sein 
Tun und sein Lassen steht in der Spanne zwischen dem geistigen und dem 



Die Scham der Erfahrung 429 

leiblichen Prinzip, dem Personkern und der sichtbaren, greifbaren Kör- 
perwirklichkeit. Im vorpersonalen Raum lassen sich die Seiten trennen; 
da gibt es leibliche Vollzüge, die ohne personale Vergewisserung ablaufen; 
und manche Forscher sprechen oder - besser gesagt • sprachen von Denk- 
vollzügen, die von der Körperlichkeit unabhängig sein sollen. Mag dem 
sein, wie es will. Je mehr der Mensch als Person engagiert ist, desto mehr 
ist er als Ganzer engagiert, mit Leib und Seele, oder - wiederum besser 
gesagt - in der Einheit, die sich polar als Sichtbarkeit des Leibes und als 
Personmitte im Leib auslegt. 

Diese polare Spannung bildet den seinsmäßigen Unterbau für die 
Scham der Erfahrung. Das innere Erleben ist eingekörpert in den leibli- 
chen Ausdruck. Und dieser leibliche Ausdruck bleibt für sich allein zwei- 
deutig: verhüllend und zugleich das innere Erleben enthüllend. Wo es sich 
um tiefreichendes Erleben handelt, kann nur einer in Liebe und Hingabe 
(Johannes vom Kreuz: von Liebe durchdrungen) den leiblchen Ausdruck 
richtig verstehen. 

Entsprechend ist es auch mit der mystischen Sprache des Johannes vom 
Kreuz. Seine Poesie verhüllt und enthüllt zugleich. Die darauffolgenden 
Kommentare versuchen diese Verhüllung beiseitezuschieben; doch Jo- 
hannes hat von Anfang an auf das Ungenügen hingewiesen. Sie können 
nur schwache Hilfeleistung bieten für das poetische Verständnis der Pri- 
märerfahrung des Heiligen. 

En la interior bodega 
de mi amado bebi, y cuando salia 
par toda aquesta vega, 
ya cosa no sabia, 
y el ganado perdi, que antes següia. 

Im inneren Keller trank ich 
von meinem Geliebten; und als ich ihn verlassen hatte, 
war auf der weiten Flur 
alles, was ich wußte, verschwunden. 
Ich hatte die Herde, der ich sonst folgte, verloren. 

Wer einen solchen Vers des •Geistlichen Gesangs" aus seinem Zusam- 
menhang herausreißt und in theologische Sprache umsetzt, muß wissen, 
was er tut, er macht Theologie aus Erfahrung. Und hier, wie bei aller 
Theologie, muß die Erfahrung - Jesus selbst und sein Geist in Schrift und 
Glaubensgemeinschaft, oder die Poesie des Johannes im Hintergrund seines 
Lebens - Bezugspunkt bleiben; sonst wird die Lehre der Theologie leer. 

Aber die Erfahrung besteht in beidem, im unaufhörlichen Wechselspiel 
zwischen der verhüllenden Scham der Erfahrung und der Erfahrung, die 



Josef Sudbrack 430 

in der Verhüllung aufleuchtet. Wer glaubt, dies Wechselspiel durchbrechen 
zu können, zerbricht die christliche Erfahrung, zerbricht deren humane 
Grundlage in der Einheit von Leib und Seele, und zerstört, was Karl Rah- 
ner •Ewige Bedeutung der Menschheit Jesu" genannt hat. 

Es sind keine nebensächlichen Beobachtungen, die an den Erfahrungen 
der Mystiker abgelesen wurden. Es sind Beobachtungen, die zur Unter- 
scheidung von echter und unechter Mystik führen. Deshalb ist es notwen- 
dig, das Phänomen von der Scham mystischer Erfahrung in das gegen- 
wärtige Suchen nach Kriterien der Gotteserfahrung einzubringen. Das soll 
später geschehen. 

Hier ist noch einmal darauf hinzuweisen, wie christlich diese •Scham der 
Gotteserfahrung" ist. Sie bedeutet nämlich nichts anderes als die Über- 
setzung der Botschaft von der Menschwerdung Gottes in das Erfahren von 
Gott. Der Mensch Jesus war kein •transparent envelope", keine trans- 
parente Umhüllung (R. L. Short in seinem •Peanuts-Evangelium" ) für 
göttliche Epiphanien, sondern er war als Mensch die göttliche Epiphanie 
selbst. Sein Menschsein ist, wie K. Rahner schreibt, •konstitutives Real- 
symbol des Logos" oder, wie es bei Thomas von Aquin heißt, •Sakrament 
Gottes". 

Und deshalb ist jede Gotteserfahrung •schamhaft" eingehüllt in das 
Sakrament einer menschlichen Erfahrung; jede direkte Berührung des 
Überirdischen geschieht in der Scham einer irdischen Gestalt. Wahre 
Gotteserfahrung birgt sich in das vielfältige Gefäß der menschlichen Ehr- 
furcht. Was der einflußreiche Mystiker David von Augsburg über Jesus 
schrieb, gilt in entsprechender Umsetzung für die Gotteserfahrung. 

Gleichwie sich der Sonnenschein nach dem Glas färbt, durch das er 
geht, ebenso hast du, ewiger Sonnenschein, in Jesus Christus dich 
nach dem Menschen gefärbt und nach seiner Natur. 

Diese verhüllte Offenbarung Gottes im Menschlichen wird durch die Scham 
der Erfahrung bewahrt. Und noch mehr: Die Scham der Erfahrung ist 
selbst ein Widerspiel davon, daß Gott nicht jenseits, sondern im Men- 
schen Jesus - mit all den Menschlichkeiten - uns erfahrbar wird. Die 
Scham der Erfahrung ist das Erlebbarwerden von Gott im Menschen Jesus. 




