
Missionarische Spiritualität als Antwort 
auf Grunderfahrungen in den Religionen* 

Horst Bürkle, Starnberg 

Wer nach dem Zusammenhang von religiösen Grundphänomenen und 
missionarischer Spiritualität fragt, spricht ein Grundproblem der Mission 
an. Mission bedeutet einen Sendungsauftrag, der immer nur als ,Grenz- 
überschreitung' verwirklicht werden kann. Solche ,Grenzüberschreitung' 
ist Zeichen und Ausdruck der weltweiten, universalen Bedeutung der 
christlichen Botschaft. Die fremde Sprache, das andere Land, der fremde 
Stamm mit seinen Sitten und seiner gewachsenen Kultur - dies alles macht 
deutlich, welche Art .Grenzen' der Missionar überschreitet. Was sich im 
Lebenswerk des Völkermissionars Paulus vollzog, wiederholt sich in jeder 
missionarischen Situation: Dem Juden ein Jude und dem Griechen ein 
Grieche zu werden, bedeutet mehr als eine Methode der Anpassung. So- 
lange wir diesen Vorgang lediglich als ein ,Sprachereignis' oder als einen 
Vorgang eklektischer Verwendung bestimmter Brauchtumselemente im 
Bereich außerchristlicher Kulturen ansehen, haben wir das apostolische 
Beispiel noch nicht in seiner tiefen spirituellen Bedeutung verstanden. 

I. Neutestamentliche Vorbilder 

Wenn wir uns den Niederschlag der paulinischen missionarischen Praxis in 
den Texten des Neuen Testaments ansehen, so stellen wir staunend fest: 
Der Same des Evangeliums ist so ausgestreut worden, daß die Wurzeln der 
jungen Kirche die Tiefen der vorangegangenen religiösen Erfahrungen 
und Entwicklungen mit umfassen. Der Apostel kennt als Missionar nicht 
nur diese religiösen Grundphänomene, er spricht sie nicht nur an, er stellt 
sie vielmehr in den Dienst der Botschaft des auferstandenen Christus. Was 
sich im Bereich der Sprache vollzieht, ist Hinweis auf einen umfassenderen 
Vorgang: Das Wort, das die Menschen in ihrer außerchristlichen Umwelt 
für eine ihnen zuteil gewordene Erfahrung der Wirklichkeit gefunden ha- 
ben, ist auch geeignet, den Zugang zu der neuen, noch unbekannten Chri- 
stuswirklichkeit zu erschließen. Wenn wir mit Martin Heidegger daran 

* Vortrag auf der Missionsstudienwoche des Steyler Missionswissenschaftlichen Institutes 
e. V., St. Augustin, in Verbindung mit dem Internationalen Institut für missionswissen- 
schaftliche Forschungen am 1. Juli 1975 in St. Augustin. Die Vorträge dieser Studienta- 
gung werden in einem Sammelband der •Studia" des Instituts 1976 erscheinen. 



Horst Bürkle 432 

festhalten, daß sich in der Sprache das Sein lichtet, dann bedeutet diese aus 
der Praxis des Apostels entwickelte theologische Hermeneutik mehr, als 
daß hier lediglich aus der aramäischen Lokalsprache Jesu in die damalige 
Weltsprache der griechischen Koinä übertragen wird. Die Grenzüber- 
schreitung, die hier vorgenommen wird, geht in Richtung auf religiöse 
Grundphänomene. Die neue Botschaft verdrängt und überlagert nicht ein- 
fach die Tiefen vorchristlicher Religiosität. Sie stellt sie vielmehr in den 
Dienst der sich jetzt geschichtlich durchsetzenden neuen Christuswirklichkeit 
in Gestalt seiner Kirche. Die Wissenschaft des Neuen Testaments hat es 
nicht zuletzt auch mit der Herausarbeitung dieser Zusammenhänge zu tun. 

Die betonte Art und Weise, in der das neue Testament, in Anknüp- 
fung an einen schon alttestamentlichen Sprachgebrauch, von der Herrschaft 
Jesu Christi spricht, ist bereits Niederschlag der missionarischen Begeg- 
nung und Auseinandersetzung mit dem römischen Herrscherkult. Mit den 
Bezeichnungen .Herr' (kyrios) und ,Heiland' (sotär) wurden die entschei- 
denden religiösen Grundphänomene der römischen Reichsreligion in An- 
spruch genommen. Uns ist die Vorstellung des ,Mit-Christus-gestorben- 
und-auferstanden-Seins' als neutestamentliche Formel geläufig. In dieser 
Partizipationstheologie kommt die präsentische Bedeutung der apostoli- 
schen Auferstehungsbotschaft zu ihrer vollen Entfaltung. Aber wir sind 
uns dessen oft nicht mehr bewußt, daß wir es hier auch mit der Frucht mis- 
sionarischer Begegnung und Aufnahme hellenistischer Mysterienreligion 
zu tun haben. Die religiöse Praxis des Mysten, der in ritueller Form das 
Erlebnis des Todes an sich vornehmen ließ und sich damit die post-mor- 
tem-Situation zugänglich machte, erscheint als etwas, was religionsge- 
schichtlich im Vorfeld der nun zu vermittelnden Christuswirklichkeit liegt. 
Von daher bekommt dieses Grundphänomen seine Bedeutung. Aber damit 
enthüllt sich zugleich seine Vorläufigkeit. Von der Endgültigkeit des Chri- 
stusereignisses her werden diese Grundphänomene nicht nur eraf-wertet, 
sondern auch gg-wertet. Diese ihre Vorläuferfunktion kann nicht ernst 
genug genommen werden. Würde sie verkannt, so hätte das gefährliche 
Folgen für unser Verständnis von Kirche und Mission. 

II. Versäumnisse der Missionierung 

Es ist also ein Grundgesetz christlicher Missionierung, die geschichtliche 
Einbettung der Botschaft nicht aus dem Auge zu verlieren und damit die 
Möglichkeit offen zu halten, die Botschaft immer wieder neu .Fleisch' wer- 
den zu lassen. Wenn uns heute im Blick auf die Länder der Dritten Welt 
vorgeworfen wird, die christliche Mission habe zur Entfremdung der Men- 



Missionarische Spiritualität 43$ 

sehen, zum Verlust ihrer Identität beigetragen oder gar dazu geführt, so ist 
das ungerechtfertigt und eher Polemik als kritische Analyse. Aber es mel- 
det sich darin der Hinweis, daß es nicht gelungen ist, dem indischen Men- 
schen den •Christus der indischen Landstraße" - um einen Buchtitel Stan- 
ley Jones aufzunehmen - zu bringen oder daß es nicht gelungen ist, dem 
Muganda von Ostafrika die dynamis Christou so zu vermitteln, daß die 
,force vitale' (Placide Tempels) seiner lebend-toten Ahnenwelt in dieser 
Kraft aufgehoben worden ist. Mit anderen Worten: Das deutliche come- 
back ursprünglich vorchristlicher religiöser Praktiken und Vorstellungen 
im Zusammenhang der Suche des afrikanischen oder asiatischen Menschen 
nach seiner Identität hat etwas mit dieser Frage zu tun: In welche religiöse 
Grundstrukturen vermochte das Evangelium einzudringen? 

Wer von draußen kommt, weiß, wie stark der sogenannte Gegenver- 
kehr' seitens der sich erneuernden fremden Religionen heute ist. Die Zeit, 
da sie sich als rückständig oder bloß regional und damit provinziell emp- 
finden mußten, ist vorbei. In ihren profiliertesten Sprechern und Denkern 
melden sie einen universalen Anspruch an, der mit ihrem einstigen Selbst- 
verständnis als Geburtsreligion und deren regional begrenzter mythischer 
Überlieferung wenig mehr zu tun hat. Man muß nur einige dieser auf die 
gesamte Menschheit und auf das Ganze von Welt projizierten neuhin- 
duistischen oder auch neubuddhistischen Botschaften hören, und es wird 
einem sofort deutlich: Hier ist etwas geschehen, was aus den Grundphäno- 
menen dieser Religionen heraus allein nicht erklärbar ist. Herausgefordert 
durch eine neuzeitlich veränderte Umwelt einerseits und unter dem Ein- 
fluß der christlichen Botschaft anderseits haben sich Religionen wie der 
Hinduismus und der Buddhismus, aber auch andere neuere synkretistische 
religiöse Bewegungen in Japan, Melanesien oder Lateinamerika zu Bewe- 
gungen mit missionarischem Selbstbewußtsein entwickelt. Das war dadurch 
möglich, daß die religiösen Grundphänomene dieser Religionen entgegen 
den neuzeitlichen Entwicklungen in diesen Ländern einen eigentümlichen 
Reaktivierungsprozeß erfuhren. Man kann ja wirklich nicht sagen, daß die 
rapiden Veränderungen, die die Staaten der sogenannten Dritten Welt 
und ihre Völker durchlaufen, durch die in diesen Gemeinschaften behei- 
mateten religiösen Traditionen ausgelöst worden sind. Eine Zeitlang sah 
es so aus, als ob diese Entwicklung auf Kosten der alten religiösen Grund- 
strukturen dieser Völker gehen würde und sie zum Aussterben verurteilt 
seien. Aber inzwischen erleben wir neben dem zunehmenden Säkularismus 
auch eine deutliche Erneuerung der anderen Religionen. Sie unterwerfen 
sich Reformen, die die technisch-wissenschaftlichen Orientierungen unserer 
Gegenwart aufnehmen und unter Bezugnahme auf die eigenen religiösen 
Grundwerte beantworten. Politische Aufgaben im staatlichen Bereich wer- 



Horst Bürkle 434 

den ebenso wie die Lebensfragen der übrigen Menschheit in diesen Neu- 
auslegungen der eigenen religiösen Grundphänomene und Überlieferun- 
gen thematisiert. In diesen Vorgängen hat die christliche Botschaft - ohne 
daß dies beabsichtigt war - in eigentümlicher Weise Pate gestanden. Das 
läßt sich in der Geschichte fremdreligiöser Reformen bis ins Einzelne 
nachweisen. Ich erinnere in diesem Zusammenhang an die Anfänge der 
Reform des Hinduismus. Der Anstoß dazu kam eindeutig aus der Berg- 
predigt. Ram Mohan Roy - •der Vater des neuen Indien", wie man ihn 
genannt hat - berief sich für sein besseres Verständnis des Vedanta aus- 
drücklich auf das Vorbild Jesu. •Jesus - the guide to peace and happi- 
ness" - dieses Buch des großen Brahmanen stand am Anfang der Erneue- 
rung eines Hindutums, das heute mit überlegenem Selbstbewußtsein die 
Mission der Kirche als geistlichen Kolonialismus des Westens abzuwerten 
trachtet. 

Aber auch in ganz anderer Form sind die alten religiösen Grundphäno- 
mene wieder lebendig und verbinden sich mit modernen Gesellschafts- 
ideologien und neuem Staatsbewußsein. Dafür gibt es positive und nega- 
tive Beispiele. In jedem Falle handelt es sich um solche Grundvorstellun- 
gen und -werte, die unter veränderten Umständen orientierend und sinn- 
gebend erscheinen. Das religiös sanktionierte Gemeinschaftsideal des 
Stammes kann auf diese Weise unmittelbar als Voraussetzung und 
Grundlage eines modernen Staatssozialismus in Anspruch genommen wer- 
den. Obwohl auch in Julius Nyereres ujamaah-Programm die durch die 
Kirche vermittelten Grundwerte eine deutliche Rolle spielen, wird das 
Ganze doch nachträglich aus der eigenen, durch die Ahnengemeinschaft 
konstituierten Wertwelt der die Generationen übersteigenden Einheit 
abgeleitet. 

Die Antwort, die selbst christliche Gemeinden in Neuguinea auf die 
sie herausfordernde Begegnung mit der technischen Welt gaben, erfolgte 
eindeutig unter Berufung auf alte mythische Vorstellungen der Väterwelt. 
Die daraus entstehende sog. •Gütergeheimnisbewegung" (Cargo-Bewe- 
gung) ist trotz mancher christlicher Elemente eine •Erweckungsbewegung" 
aus dem Heidentum. Die entscheidenden Grundphänomene der melane- 
sischen Stammesreligionen sind in ihr präsent: die erwartete Wiederkunft 
eines der eigenen Gemeinschaft entsprossenen Heroen der Urzeit, der die 
technische Wunderwelt der Europäer der eigenen Gemeinschaft zuwendet, 
die Vorstellung von der mana-Kraft, die durch rituelle Handlungen her- 
beigezwungen zu werden vermag, und anderes macht deutlich, daß sich 
hier melanesische Kulte mit den Erfahrungen der modernen Welt auf 
Kosten der christlichen Botschaft verbündet haben. 



Missionarische Spiritualität 435 

III. Rüdswirkung auf eine vertiefte und erweiterte kirchliche Spiritualität 

Die Lebendigkeit und Wiederbelebung fremdreligiöser Traditionen und 
deren religiöser Grundphänomene stellt mit Dringlichkeit die Frage nach 
der Bedeutung dieser Phänomene für die Vertiefung und Erweiterung 
christlichen Glaubens im Sinne missionarischer Spiritualität. Könnte es 
nicht sein, daß die Kirche gerade durch ihre Mission erneut auf religiöse 
Grundphänomene aufmerksam wird, die sie im begrenzten Horizont 
ihres derzeitigen Kircheseins verdrängt, übersehen oder gar eingebüßt 
hat? Anders gefragt: Gibt es im Blick auf die in anderen Religionen mani- 
festen religiösen Grundphänomene nur die Reflexion dieses Zusammen- 
hanges im Blick auf den für Christus und seine Kirche noch zu gewinnen- 
den Heiden oder gilt es, diese Grundphänomene nicht auch im Blick auf 
die Kirche und ihre eigene spirituelle Erneuerung zu bedenken? 

Die folgenden Beispiele für diese Zielrichtung unserer Frage nach der 
Bedeutung der religiösen Grundphänomene sind auf dem Hintergrund 
heutiger Mangelerfahrung im eigenen kirchlichen Bereich gewählt. Aber 
sie haben darüber hinaus ihre Bedeutung für die Erneuerung der Christen- 
heit überhaupt. Indem sich die Kirche auch durch die religiöse Praxis von 
Hindus, Buddhisten und Moslems zu neuem eigenen Gehorsam heraus- 
fordern läßt, lebt sie ihrer Bestimmung als mysterium mundi. Im Folgen- 
den sollen einige dieser Fragen an die Kirche und ihre Spiritualität seitens 
fremdreligiöser Grundphänomene aufgegriffen werden. 

a) Die Kirche als organische Einheit 

Die Stammesreligionen Afrikas sind Geburtsreligionen, in denen die Ge- 
burtsgemeinschaft (Sippe, Klan, Stamm) und die religiöse Gemeinschaft 
(Ahnen und Götter) eine Einheit bilden. Zu dieser Einheit gehören nicht 
nur die gegenwärtig Lebenden, sondern auch die sog. •Lebend-Toten" 
(J. Mbiti), die Ahnen. 

Das gesamte Leben, Recht und Sitte sind von dem gemeinsamen Glau- 
ben an die höheren Machtträger, eben jene blutsverwandten Ahnen be- 
stimmt. Es gibt keine Unterscheidung von religiösem und profanem Be- 
reich. 

Nicht der einzelne steht im Mittelpunkt des religiösen Lebens, sondern 
die gesamte Gemeinschaft. Das zeigt sich deutlich im Falle der sog. rites de 
passages wie Namensgebung, Initiation, Hochzeit oder Bestattung. In allen 
diesen das Leben des einzelnen begleitenden Riten geht es nicht nur um 
einen individuellen Akt religiösen Handelns, der sich auf die Person des 
Betreffenden beschränkt. In diesen Riten handelt vielmehr die ganze Ge- 



Horst Bürkle 436 

meinschaft, indem sie den einzelnen, seinen Altersstufen entsprechend, 
tiefer und enger in die bestehende Gemeinschaft inkorporiert. 

Es ist kein Zufall, daß die afrikanischen Christen besonderen Zugang 
zum Alten Testament haben. Auch hier bilden die Zugehörigkeit zum 
Zwölfstämmeverband Israels, die Landnahme und der gemeinsame Ur- 
sprungszusammenhang (Erzväter) die entscheidenden Voraussetzungen für 
das Verhältnis zu Jahve. Das Neue Testament hat darin prototypische Aus- 
sagen für das Verhältnis und für die organische Einheit von Christus und 
Kirche gesehen. Aus dem Stammesverband Israel wird der universale Ver- 
bund des Leibes Christi. Die Zugehörigkeit zu ihm im Sinne der Glied- 
schaft ist nicht weniger konkret als einst die Blutsbande und die Stammes- 
zugehörigkeit. Die Symbole, die das Neue Testament für diesen Sachver- 
halt wählt, sprechen eine deutliche Sprache: Im Blick auf seine Jünger 
spricht Jesus von seinen •wahren Verwandten": •... und er streckte seine 
Hand aus über seine Jünger und sprach ,Sieh, das sind meine Mutter und 
meine Brüder'.. " (Mt 12, 49). Im corpus Paulinum wird die Gemeinschaft 
der Christen als •Volk Gottes" oder auch als das •neue Israel" bezeichnet. 
Mit anderen Worten: Die ethnische Struktur der totalen Gliedschaft einer 
Gruppe dient der Beschreibung der ungleich tieferen Vergliederung der 
Christen untereinander. Dem entspricht, daß in der Taufe die Christen 
•wiedergeboren" werden und durch diese Neugeburt in der Tat in einer 
neuen •Geburtsgemeinschaft", der Kirche, wurzeln. Erst im Kontext dieser 
Vorstellungen gewinnt der Begriff •Leib Christi" seinen vollen Gehalt. 

Die sakramentale und mystische Einheit in der Zugehörigkeit zur Auf- 
erstehungswirklichkeit Jesu Christi hat dann Folgen für Gestalt und Han- 
deln der Kirche. Ich beschränke mich auf zwei Beispiele. 

Die Konfirmation 
Sie ist dann nicht nur der Abschluß einer Zeit kirchlicher Unterweisung 
oder die nachträgliche individuelle Entscheidung des einzelnen zum Be- 
kenntnis der Kirche. Vielmehr hat sie - der Taufe als Initiationsakt in die 
Kirche mit Christus entsprechend - mit der weitergehenden Integration in 
diese Gemeinschaft zu tun. Sie •promoviert" - darin einem stammesreli- 
giösen Initiationsritus vergleichbar - innerhalb einer bestehenden Ge- 
meinschaft zur Vollgliedschaft. Damit ist sie mehr als Ausdruck eines Be- 
lehrungsvorganges. Sie ist immer auch •Übergangsritus" im vollen Sinne 
des Wortes: Der Prozeß der Geschlechtsreife, die beginnende Berufszeit, 
der Abschied von der Kindheit und die beginnende geistige Reife spielen 
hier im Handeln der kirchlichen Gemeinschaft an ihren Jugendlichen eine 
Rolle. 



Missionarische Spiritualität 437 

Tod und Bestattung 
Die fremden Religionen erinnern die Kirche daran, daß die Gemeinschaft 
in Christus die in ihm Wiedergeborenen aller Zeiten umfaßt. Wir dürfen 
die Antwort auf die Frage nach den Toten nicht den Okkultisten und den 
Ersatzreligionen überlassen. Das Neue Testament hat •Leib Christi" als 
die Gesamtheit derer verstanden, die in Christo waren, sind und noch sein 
werden. Von daher sind die Toten nicht einfach abgeschrieben und für die 
christliche Gemeinschaft erledigt. Sie sind auch nicht nur Objekte frommer 
Erinnerung, sondern kommen in der Liturgie und im Kult der Kirche auf- 
grund ihrer bleibenden Zugehörigkeit zum gleichen Auferstehungsleib 
Jesu Christi weiter vor. 

Das bedeutet, daß wir in der Frage nach der Gestalt der Kirche nicht 
mehr allein von der abendländisch geprägten Vorstellung einer sich hier 
und jetzt zum Predigt-hören versammelnden Gruppe ausgehen dürfen. 

Die verschiedenen Stadien des Lebens (Empfängnis, Geburt, Reife, Ehe, 
Bestattung) sind nicht nur natürliche' Ereignisse im Leben des einzelnen. 
Sie verlieren ihre bloß .profane' Bedeutung, indem sie sakramental mit 
dem Leben der Kirche als ganzer in Verbindung gebracht werden. 

b) Die Wiederentdeckung des Mysteriums 

Vor allem in den asiatischen Religionen finden wir neben dem verbalen 
Frömmigkeitsausdruck das Schweigen und die Meditation. Tiefer als es 
jeder religiöse Vortrag vermag, erfährt der Zen-Buddhist in der Stille, 
daß sein Leben aus der Kraft göttlichen Seins gespeist wird. Der Hindu- 
ismus findet in der Identitätserfahrung des einzelnen Seins mit dem abso- 
luten, ewigen Sein • in der Einswerdung von athman und brahman • die 
.Erlösung'. 

Nun könnte jemand sagen: Alles dies eben ist das Unchristliche, das 
Fremde, was diese Religionen von der biblischen Offenbarung als Wort- 
offenbarung unterscheidet. Demgegenüber wäre festzuhalten: Die große 
und tiefe Ehrfurcht, wie sie im Schweigen des Buddhisten und in der ,unio 
mystica' eines advaita-Hindu zum Ausdruck kommt, erinnert auch uns an 
eine verlorene Dimension biblischer Frömmigkeit. 

Das Mysterium der Nähe Gottes als des ,Christus-in-uns' setzt eine my- 
stische Beziehung voraus. Das schweigende Leiden eines Martyriums im 
Namen Jesu Christi kann eine lautere Sprache sprechen als ein gedank- 
licher Vortrag. Alles kann für den Glaubenden Interpretament und Erfah- 
rungshorizont dieser Christusbeziehung werden: die Natur, das Leben sel- 
ber, die anderen. So wie sich die echte Liebe zweier Menschen nicht im 
Reden übereinander oder zueinander erschöpft, sondern nur im Mitein- 



Horst Bürkle 438 

andersein erleben läßt, so erfährt die Gemeinde die Gegenwart ihres Herrn 
als ein unaussagbares Geheimnis. 

Die uns seit Kierkegaard geläufige Deutung christlicher Existenz als 
einer Kette je neuer Entscheidungen trifft das neutestamentliche Verständ- 
nis der Gemeinde ebensowenig wie etwa das Phänomen Ehe oder das 
Eltern-Kind-Verhältnis. Familie besteht keineswegs nur darin, daß sich 
die Kinder täglich neu für ihre Eltern entscheiden. Mit ihrem ganzen Sein 
repräsentieren sie vielmehr die bestehende Familie. Sie sind die Mani- 
festation dieser bestehenden Einheit von Mann und Frau, sie gehören zu 
dieser Gemeinschaft und konstituieren sie nicht erst durch Bekundung ihres 
individuellen Wollens. 

Von daher stellt sich auch die Frage nach der Gestalt unserer kirchlichen 
Räume, die dieser Dimension des Kirche-Seins wieder Ausdruck und Ge- 
stalt werden lassen. Welche Gestalt müßten unsere sakralen Räume haben, 
um durch ihre Anlage, Lichtführung, durch bergende Stille oder durch einen 
Ausblick, den sie freigeben, das mystische Verständnis des Leibes Christi 
durch Meditation und Andacht zu fördern? 

In zen-buddhistischen Klosteranlagen in Japan ist mir aufgefallen, 
daß der Raum dazu diente, um den Blick in einen Garten freizugeben, der 
in seiner symbolischen Anlage Mittel zur Meditation und zum Sich-Ver- 
tief en in das Unanschauliche ist. In einer Zeit wie der unseren, die in völli- 
ger Verkennung unserer wahren ,Humanität' die Göttin Vernunft auf ihre 
Altäre gehoben hat, muß sich die Kirche dagegen wehren, den Zugang 
zum Geheimnis der Inkarnation auf den Engpaß rationaler Verstehens- 
prozesse zu reduzieren. Vorbildlich für das, was heute nottut, scheint mir 
der Neubau der Benediktinerabtei St. Bonif az in München zu sein. Hier ist 
in einem fast quadratischen, also auf Gemeinschaft hin orientierten Kir- 
chenbau, der bereits durch seine Lichtführung von oben eine eigene Atmo- 
sphäre gewinnt, dafür gesorgt, daß der einzelne Stille und Andacht finden 
kann. In Sichtbeton gegossen, befinden sich, von außen zugänglich, an den 
Wänden Meditationslogen, die durch Sehschlitze mit dem Altarraum in 
Verbindung stehen. Während draußen der Verkehrslärm als Zeichen eines 
gehetzten und verplanten Großstadtalltags anbrandet, sind diese fei- 
len' - eingefügt in den Sakralraum der Gemeinde - Orte, an denen der 
Christ dem Geheimnis seines wahren Seins nachspüren kann. 

c) Kommunikation durch das Symbol 

In den Religionen ist jeder Ort, seine Anlage und seine Ausstattung, sind 
alle mit dem Kult in Verbindung stehenden Gegenstände von tiefer sym- 
bolischer Bedeutung. Sie sind nie nur das, was eine profane Vernunft an 



Missionarische Spiritualität 439 

ihnen rein funktional auszumachen vermag. Ihre wahre Funktion erschließt 
sich erst durch ihren Mitteilungs- oder genauer: Vermittlungscharakter. 
Die Abwertung der symbolischen Handlungen und Gegenstände zu magi- 
schen Riten, wie sie uns nicht nur in den Religionen, sondern auch in der 
Geschichte des Christentums begegnet, soll uns in diesem Zusammenhang 
nicht interessieren. Wir fragen vielmehr nach der unverzichtbaren Rolle 
der visuellen und handlungsorientierten Vorgänge im sakralen Bereich. 
Form und Farbe, Gestik und Bewegung, Körperhaltung und Akt, Licht 
und Schatten, organische Bestandteile und tote Materie . .. dies alles kann 
in den Religionen in den Dienst des Heiligen treten. 

Das Neue Testament gibt uns genügend Beispiele dafür, daß solche 
In-Dienstnahme auch für die Vermittlung des Christusgeheimnisses gilt. 
Die Verkündigung Jesu vollzieht sich unter ständiger symbolischer Ver- 
wendung naturhafter Gegebenheiten. Die Früchte, die auf dem Felde wach- 
sen, ein Baum, das Wasser, das Licht - der gesamte Bereich der Natur ver- 
mag in den Dienst der neuen Wirklichkeit zu treten, die den Bereich der 
Empirie weit überschreitet. Das gleiche gilt im Blick auf die symbolischen 
Verwendungen aus dem Bereich alltäglicher Erfahrungen des Lebens: das 
Mahl, der Hirte, die Hochzeit. Brot und Wein treten in der Eucharistie- 
feier in den Dienst der sakramentalen Präsenz Christi. Das Wasser im 
Taufakt ist nach Luther nicht mehr nur •schlicht" Wasser und auch das öl, 
mit dem der Schwerkranke gesalbt werden soll, ist von seinem sakramen- 
talen Geheimnischarakter her etwas anderes als das öl eines pharmazeuti- 
schen Präparates. Das Neue Testament ist voller Beispiele, daß auch die 
Materie in den Dienst des Heiligen zu treten vermag. 

d) Die Feier als religiöses Grunderlebnis 

In den Religionen ist die gemeinsame Feier der Menschen von besonderer 
Bedeutung. Das, was wir ,Kult' nennen, ist nicht nur ein Vollzug von reli- 
giösen Pflichten und Observanzen, sondern in sich die Begegnung mit dem 
Heiligen selbst. Im Vorgang der religiösen Feier erleben die Menschen 
Freude oder Erschütterung, Befreiung von allem, was sie hier bindet oder 
ängstigt, Erhebung, Ekstase, Erfüllung. Im Ritus vollzieht sich die Pro- 
lepse des zukünftigen Heils. Auch die modernen Reformbewegungen des 
Hinduismus und des Buddhismus, die japanischen Neureligionen und die 
großen synkretistischen Bewegungen Südamerikas zeigen diesen Rang der 
Feier. 

Wir können uns nicht einfach Ausdrucksweisen und kultische Formen 
etwa afrikanischer Bantusekten zum Vorbild nehmen. Aber wir müssen 
uns durch diese Phänomene fragen lassen: Ist unser Gottesdienst nicht ein 



Horst Bürkle 440 

einseitiger Akt der rationalen Information, Belehrung und Erkenntnis? 
Was kann hier noch an elementarem gemeinsamen Erleben, an erheben- 
der und begeisternder Feier, an Freude und echter Erbauung geschehen? 
Haben wir diese Erwartungen nicht längst an den Konzertsaal, an die 
Kunstausstellung und an die Bühne delegiert? Langeweile aber ist das 
Gegenteil von Erfahrung des Heiligen - also dessen, was seinem Wesen 
nach bewegend und erregend sein sollte. 

Die neutestamentlichen Gemeinden haben in der Gegenwart Jesu Chri- 
sti, d. h. in der Erfahrung seiner Auferstehungswirklichkeit Verzückung 
und Ekstase erlebt. Der Apostel setzt voraus, daß es Zungenreden gibt. Er 
verlangt nur, daß es anderen zugänglich gemacht wird durch Deutung. Er 
selber fühlte sich in den ,Dritten Himmel' versetzt, spricht von Entrückung 
und Verzückung in der Gegenwart des Auferstandenen. 

Ich will damit nicht das Pfingstlertum anpreisen. Aber die Widersprüch- 
lichkeit unserer und vor allem des Lebens der jungen Generation irritiert: 
Der Forderung nach Rationalität auf der einen Seite entspricht auf der an- 
deren Seite ein Verlangen nach vitalem und ganzheitlichem Ausdruck in 
beat-sessions und sonstigen happenings. Da ist Bewegung, Hineingenom- 
menwerden durch einen atmosphärischen Sog. Keine Worte können be- 
schreiben und vermitteln, was hier hinreißend erlebt wird. Die Flucht zu 
den Rauschgiften scheint eine andere Form der Reaktion auf eine Anthro- 
pologie zu sein, die den Menschen nur noch als animal rationale kennt. 
Aber immer noch liegen neun Zehntel unseres Menschseins verborgen un- 
ter der Schwelle, die unsere Rationalität nicht zu überschreiten vermag. In 
der Heiligen Schrift spielen die Träume und die Gesichte, die Stimmen 
und die Eingebungen eine gewichtige Rolle in der Gottesbeziehung. Das 
Leben der Gläubigen ist voller Wunder und Überraschungen. Daß die 
Theologie heute in unseren Kirchen die letzten Reste von kultischem und 
gottesdienstlichem Geschehen im Sinne gemeinsamer Feier und Begehung 
verdrängt, scheint symptomatisch. Dem lutherischen Talar als Professoren- 
gewandung, einst an die Stelle der kultischen Kleidung getreten, entspricht 
der kirchliche Raum als Hörsaal statt als heiliger Ort gottesdienstlichen 
Feierns und Erlebens. 

Muß sich ein Angehöriger etwa der Simon-Kimbangu-Kirche im Kongo 
oder einer der zweieinhalb Millionen Mitglieder der Rissho-Kosei-Kai- 
Bewegung in Tokio nicht reicher beschenkt vorkommen als sein afrikani- 
scher oder japanischer Landsmann, der am Sonntagvormittag zwischen 9 
und 10 Uhr einem westlich geprägten christlichen Predigtgottesdienst bei- 
wohnt? Haben wir das westliche nachaufklärerische Gewand christlicher 
Gemeinschaft zum neuen Gesetz gemacht, das das Evangelium in sich auf- 
gesogen hat? 



Missionarische Spiritualität 441 

In welcher Weise kann der sakrale Raum wieder dazu verhelfen, daß 
die Gegenwart Jesu Christi von seiner Gemeinde gefeiert werden kann 
und ganzheitlichen Ausdruck findet? Die Religionen erinnern uns daran, 
daß die gottesdienstlichen Stätten gerade darin ,funktionsgerechte' Bau- 
ten sind, daß sie den besonderen Charakter des Ortes als ,heiligen' Ort zum 
Ausdruck bringen. In Anlage und Atmosphäre signalisieren sie das ,Ganz- 
Andere'. Wer als Moslem die Moschee betritt, reinigt sich vorher durch 
Waschungen und zieht seine Schuhe aus; denn hier ist heiliger Boden in 
Allahs Gegenwart. Das expressive Element, das jeder guten Architektur 
eigen ist, hat gerade für die Gestaltung des Kultraumes seine Bedeutung. 
Zur Feier und zur Begehung gehören Bewegung und Wechsel. Sitzen, Ste- 
hen und Knien sind Minimalforderungen an einen Gottesdienst, der sich 
vom Vortragspublikum unterscheiden soll. Ein großer Teil des Lebens der 
Gläubigen in anderen Religionen spielt sich draußen und in der Öffent- 
lichkeit ab. Der Umzug, die Prozession, die Umgehung des Heiligtums - 
das alles sind Formen, die ihren Sinn und ihre Bedeutung haben. In einer 
Kirche, die nur noch den Predigthörer kennt, ist es so gut wie ausgeschlos- 
sen, daß der Gottesdienst ein spirituelles Erleben unter Beteiligung vieler 
zur Ehre Gottes werden kann. Ich entsinne mich an die Feier der Weih- 
nacht in einer kleinen afrikanischen Landgemeinde in der Nähe von Tan- 
ga. Hier wurde auch ,verkündet', aber der Pfarrer war so etwas wie der 
.Regisseur', der den vielfältigen Wechsel von Gesängen, Gebeten, Zeug- 
nissen und spontanem Echo auf das Erleben dieser heiligen Nacht in eine 
ordnende Reihenfolge brachte. Liturgie ist dazu kein Gegensatz. Sie ist die 
gestaltete und geformte Spontaneität eines pluralen Gotteslobes in ge- 
meinsamer Feier. Das dramatische und dynamische Element, das echtem 
liturgischem Handeln eigen ist, erfordert Raum und Bewegungsfreiheit. 

e) Kirche als Ort des gemeinsamen Lebens 

Die Reaktionen fremder Religionen auf das moderne technische Massen- 
zeitalter bestehen im Angebot einer neuen Beheimatung des Menschen. 
Wo der Mensch anonym zu werden droht, gewähren sie ihm ein neues Er- 
leben personaler Würde. Inmitten der Welt des programmierten und ma- 
nipulierten Lebens sparen diese Religionen den Raum des Wunderbaren, 
der verborgenen Kräfte und der Erweckung aus. Hier gibt es für den Ver- 
einzelten wieder •Zuflucht zur Gemeinschaft". Das verdrängte Unterbe- 
wußte gewinnt Raum und kann geheilt werden. Ein Beispiel dieser Art ist 
die Gruppenseelsorge in der Rissho-Kosei-Kai-Bewegung in Japan. In der 
sogenannten •Sacred Hall", einem kostspielig ausgestatteten Versamm- 
lungsort im Stile eines modernen Opernhauses, in dem jedoch die Stelle 



Horst Bürkle 442 

für den Kult mit einer übergroßen Buddha-Statue einbezogen ist, können 
dreißigtausend Teilnehmer zusammenkommen. Das Entscheidende aber 
ist, daß neben den großen Feiern und Festen dieser Bewegung die ganze 
Woche über auf den sieben Rängen dieses Gebäudes Gruppenseelsorge in 
Kreisen von zehn bis zwanzig Teilnehmern stattfindet. Hier sagt man sich 
seine Nöte und hier bekennt man seine Schuld und sein Unvermögen. Diese 
Art Gemeinschaftsseelsorge steht im Dienste der Verwirklichung der reli- 
giösen Ziele dieser Gemeinschaft, die gerade in der Individualseelsorge 
den entscheidenden Weg zur Verwirklichung des Humanum sieht. Die auf 
zweieinhalb Millionen Mitglieder angewachsene Bewegung ist aber auch 
zugleich ein imposantes soziales Hilfswerk. Von der Freizeitgestaltung 
über Kindergärten und Schulen, Bildungswerke und Bibliotheken reicht 
der Dienst bis zum Nachweis von Arbeitsplätzen und bis zur Altersversor- 
gung. Eine erstaunliche Opferbereitschaft der Anhänger sorgt dafür, daß 
in dieser Bewegung das •dritte Geschlecht" nicht nur Gegenstand des Be- 
kenntnisses und der Hoffnung des gemeinsamen Glaubens bleibt, sondern 
deutliche Konkretionen in der Gegenwart findet. 

Neue Strukturen für gemeinsames Leben einer Religionsgemeinschaft 
finden sich z. B. auch in den rasch wachsenden Industriegebieten Südafrikas 
unter den •unabhängigen Kirchen" der Bantu. In der neuen Heimatlosig- 
keit der Arbeitslager treten sie an die Stelle der einstigen stammesreligiö- 
sen Gemeinschaft, in der der einzelne durch das Ganze in seinem Leben ge- 
schützt wurde. Diese neuen, oft um die Person eines ,Propheten' sich scha- 
renden synkretistischen Gruppen entwickeln neben einem spezifisch afrika- 
nischen Frömmigkeitsausdruck und neben der Wiederentdeckung des cha- 
rismatischen Elementes vor allem gemeinschaftliche Verantwortung für das 
Leben ihrer Anhänger. So gibt es vielfach einen geregelten Schutz des 
einzelnen bei Verlust seines Arbeitsplatzes durch die Hilfe der anderen. 
Besonders ausgebildet ist auch das System genossenschaftlicher Sterbekas- 
sen, in denen sich die Bedeutung der alten stammesreligiösen Bestattungs- 
riten unter den veränderten Bedingungen des großstädtischen Milieus 
widerspiegelt. 

In diesen wie auch in anderen neueren religiösen Bewegungen führt die 
•Gemeinschaft des Geistes" zu neuen Formen eines gemeinsamen Lebens. 
Aus dem Vollzug des Kultes erwächst die neue Heimat für den Entfrem- 
deten und Heimatlosen. Diese Bewegungen erliegen nicht der utopischen 
Vorstellung, daß dieses Jammertal ,Welt' durch richtige Strukturen und 
Gesellschaftsordnungen in ein Paradies verwandelt werden könnte. Statt 
Idealisten en gros und Stümper im Detail zu sein, nehmen sie das Detail am 
menschlichen Dasein wichtig: seine Einsamkeit, seine Traurigkeit, seine 
Ängste, Schuld und Unruhe. 



Missionarische Spiritualität 443 

Mit Recht suchen wir heute wieder in der Gemeinde den Ort der •Fa- 
milie Christi". Wir fragen nach der Gabe des vollen, ungekürzten Mensch- 
seins für die, die in dieser •Brave New World" das Elementare vermissen: 
das Angenommen-werden durch den anderen, Verständnis, Aussprache, 
Bekenntnis, Beichte. 

Zum sakralen Raum wird darum das Zentrum gemeinschaftlichen Le- 
bens treten müssen: die Freizeiträume und die gemeinsame Mensa, die 
Schweigezonen, in denen das Verborgene zwischen Menschen zur Sprache 
kommen kann. Mit einem Wort: Die Kirche schält sich als Treffpunkt für 
diejenigen heraus, die um Jesu Christi willen nicht mehr ohne die ande- 
ren sein wollen. 
Diese Beobachtungen bringen uns zurück zu der Frage: Welche Bedeutung 
haben die ursprünglichen religiösen Grundphänomene für eine missiona- 
rische Spiritualität? Gilt nicht auch hier die Bildrede unseres Herrn von 
dem neuen Wein, der vergeudet wird, wenn man ihn in alte brüchige 
Schläuche gießt? Sicherlich wird man die Frage nicht einfach im Sinne von 
Form und Inhalt beantworten können, so als ob die religiösen Grundphä- 
nomene nur das Gefäß seien, in das sich der neue Inhalt einbetten ließe. 
Diese statische Vorstellung liegt dem Begriff der ,Anpassung' oder ,Ein- 
passung' mißverständlich zugrunde. 

Wenn wir dagegen im Sinne unserer eingangs erwähnten missionari- 
schen ,Grenzüberschreitung' die religiösen Grundphänomene als etwas 
verstehen, was vom Evangelium selber aufgenommen und in seinem Dien- 
ste verändert wird, dann müssen wir das Ganze als einen geschichtlichen 
Prozeß begreifen, der dem Geheimnis des ,Reiches Gottes' in dieser Welt 
entspricht. Die Kirche und ihre Botschaft sind dann selber darauf angewie- 
sen, daß sie in Begegnung und Auseinandersetzung mit den in den ande- 
ren Religionen lebendigen Kräften die jeweils notwendige geschichtliche 
Gestalt und Ausprägung erfahren. In diesem Sinne gilt der Satz, daß die 
Erneuerung der Kirche aus dem Vollzug ihrer missionarischen Sendung 
erwächst. Darum ist der Dialog mit Menschen anderen Glaubens nie nur 
ein verbaler oder ein intellektuell-theoretischer. Er betrifft das Leben der 
Kirche und seine spirituelle Verwesentlichung. Die ,Grenzüberschreitun- 
gen', die in die Tiefe der religiösen Grundphänomene auch in den anderen 
Religionen vorstoßen, stehen dann nicht unter dem Zeichen einer Verfrem- 
dung von Gewohntem, sondern unter der Verheißung einer in die Fülle 
der Christuswirklichkeit hineinwachsenden Reich-Gottes-Geschichte. Chri- 
stus erweist sich auch in den anderen Religionen als der Herr der Ge- 
schichte. 

Darum ist die Aussage des 2. Vatikanischen Konzils über die nichtchrist- 
lichen Religionen nicht nur retrospektiv oder präsentisch zu verstehen. Sie 



Michael Sievernich 444 

ist theologische Antizipation im Lichte jener Hoffnung, aus der der Mis- 
sionar seine Kraft und auch seine Zuversicht schöpft. Diese Hoffnung läßt 
die spannungsvollen Begegnungen mit den fremden Religionen im ge- 
schichtlichen Vorfeld jener ersehnten Verheißung erscheinen, nach der 
Gott alles in allem sein wird. •Von den ältesten Zeiten" - so formuliert 
es das 2. Vatikanische Konzil - •bis zu unseren Tagen findet sich bei den 
verschiedenen Völkern eine gewisse Wahrnehmung jener verborgenen 
Macht, die dem Lauf der Welt und den Ereignissen des menschlichen Le- 
bens gegenwärtig ist, und nicht selten findet sich auch die Anerkenntnis 
einer höchsten Gottheit oder sogar eines Vaters. Diese Wahrnehmung und 
Anerkenntnis durchtränkt ihr Leben mit einem tiefen religiösen Sinn". 

Junge Menschen fragen nach Gott 
Ein Bericht 

Michael Sievernich SJ, Münster i. W. 

Zupf ihre Federn einzeln aus, und frag dich: 
Es war umsonst • nicht umsonst • umsonst. 
Frag doch die Taube, tot vor deinen Füßen, 
wie das war, damals, mit dem Jesus! 

Such doch in deinem eigenen Todeskampf 
nach dem Sinn des Lebens 
dieser Taube! 

Oder frag die Toten, die in der grünen Kälte 
des Meeres treiben, wohin das Leben geht! 

Wieso bist du einsam inmitten der vielen Menschen, 
die wie du in eine Lache ihren Kopf gelegt haben, 
in eine Lache aus Rotwein, Rotz und Bier! Thomas Fehige, 1975 

Das Gedicht eines Sechzehnjährigen als Einleitung. Gewiß ein Einzel- 
zeugnis, aber doch eben ein Zeugnis, das Aufschluß darüber gibt, in wel- 
chen Zusammenhängen und mit welchem Lebensgefühl junge Menschen 
heute nach Gott fragen. 

Sie tun es wie eh und je; aber sie schlagen neue und oftmals über- 
raschende Wege ein, um Antwort auf die uralte  Frage zu bekommen. 




