Missionarische Spiritualitéit als Antwort
auf Grunderfahrungen in den Religionen*

Horst Biirkle, Starnberg

Wer nach dem Zusammenhang von religidsen Grundphinomenen und
missionarischer Spiritualitdt fragt, spricht ein Grundproblem der Mission
an. Mission bedeutet einen Sendungsauftrag, der immer nur als ,Grenz-
iiberschreitung® verwirklicht werden kann. Solche ,Grenziiberschreitung’
ist Zeichen und Ausdruck der weltweiten, universalen Bedeutung der
christlichen Botschaft. Die fremde Sprache, das andere Land, der fremde
Stamm mit seinen Sitten und seiner gewachsenen Kultur — dies alles macht
deutlich, welche Art ,Grenzen® der Missionar iiberschreitet. Was sich im
Lebenswerk des Volkermissionars Paulus vollzog, wiederholt sich in jeder
missionarischen Situation: Dem Juden ein Jude und dem Griechen ein
Grieche zu werden, bedeutet mehr als eine Methode der Anpassung. So-
lange wir diesen Vorgang lediglich als ein ,Sprachereignis’ oder als einen
Vorgang eklektischer Verwendung bestimmter Brauchtumselemente im
Bereich auflerchristlicher Kulturen ansehen, haben wir das apostolische
Beispiel noch nicht in seiner tiefen spirituellen Bedeutung verstanden.

1. Neutestamentliche Vorbilder

Wenn wir uns den Niederschlag der panlinischen missionarischen Praxis in
den Texten des Neuen Testaments ansehen, so stellen wir staunend fest:
Der Same des Evangeliums ist so ausgestreut worden, daf die Wurzeln der
jungen Kirche die Tiefen der vorangegangenen religiosen Erfahrungen
und Entwicklungen mit umfassen. Der Apostel kennt als Missionar nicht
nur diese religidsen Grundphdnomene, er spricht sie nicht nur an, er stellt
sie vielmehr in den Dienst der Botschaft des auferstandenen Christus. Was
sich im Bereich der Sprache vollzieht, ist Hinweis auf einen umfassenderen
Vorgang: Das Wort, das die Menschen in ihrer auflerchristlichen Umwelt
fiir eine ihnen zuteil gewordene Erfahrung der Wirklichkeit gefunden ha-
ben, ist auch geeignet, den Zugang zu der neuen, noch unbekannten Chri-
stuswirklichkeit zu erschliefen. Wenn wir mit Martin Heidegger daran

* Vortrag auf der Missionsstudienwoche des Steyler Missionswissenschaftlichen Institutes
e. V., St. Augustin, in Verbindung mit dem Internationalen Institut fiir missionswissen-
schaftliche Forschungen am 1. Juli 1975 in St. Augustin. Die Vortrige dieser Studienta-
gung werden in einem Sammelband der ,Studia“ des Instituts 1976 erscheinen.



Horst Biirkle 432

festhalten, dafl sich in der Sprache das Sein lichtet, dann bedeutet diese aus
der Praxis des Apostels entwickelte theologische Hermeneutik mehr, als
dafl hier lediglich aus der aramaischen Lokalsprache Jesu in die damalige
Weltsprache der griechischen Koind {ibertragen wird. Die Grenziiber-
schreitung, die hier vorgenommen wird, geht in Richtung auf religitse
Grundphénomene. Die neue Botschaft verdringt und iiberlagert nicht ein-
fach die Tiefen vorchristlicher Religiositit. Sie stellt sie vielmehr in den
Dienst der sich jetzt geschichtlich durchsetzenden neuen Christuswirklichkeit
in Gestalt seiner Kirche. Die Wissenschaft des Neuen Testaments hat es
nicht zuletzt auch mit der Herausarbeitung dieser Zusammenhinge zu tun.

Die betonte Art und Weise, in der das neue Testament, in Ankniip-
fung an einen schon alttestamentlichen Sprachgebrauch, von der Herrschaft
Jesu Christi spricht, ist bereits Niederschlag der missionarischen Begeg-
nung und Auseinandersetzung mit dem romischen Herrscherkult. Mit den
Bezeichnungen ,Herr* (kyrios) und ,Heiland® (sotir) wurden die entschei-
denden religiésen Grundphdnomene der romischen Reichsreligion in An-
spruch genommen. Uns ist die Vorstellung des ,Mit-Christus-gestorben-
und-auferstanden-Seins‘ als neutestamentliche Formel geliufig. In dieser
Partizipationstheologie kommt die prisentische Bedeutung der apostoli-
schen Auferstehungsbotschaft zu ihrer vollen Entfaltung. Aber wir sind
uns dessen oft nicht mehr bewuflt, dafl wir es hier auch mit der Frucht mis-
sionarischer Begegnung und Aufnahme hellenistischer Mysterienreligion
zu tun haben. Die religiose Praxis des Mysten, der in ritueller Form das
Erlebnis des Todes an sich vornehmen lief und sich damit die post-mor-
tem-Situation zugédnglich machte, erscheint als etwas, was religionsge-
schichtlich im Vorfeld der nun zu vermittelnden Christuswirklichkeit liegt.
Von daher bekommt dieses Grundphinomen seine Bedeutung. Aber damit
enthiillt sich zugleich seine Vorlaufigkeit. Von der Endgiiltigkeit des Chri-
stusereignisses her werden diese Grundphinomene nicht nur ent-wertet,
sondern auch ge-wertet. Diese ihre Vorlduferfunktion kann nicht ernst
genug genommen werden. Wiirde sie verkannt, so hitte das gefihrliche
Folgen fiir unser Verstandnis von Kirche und Mission.

II. Versaumnisse der Missionierung

Es ist also ein Grundgesetz christlicher Missionierung, die geschichtliche
Einbettung der Botschaft nicht aus dem Auge zu verlieren und damit die
Maoglichkeit offen zu halten, die Botschaft immer wieder neu ,Fleisch® wer-
den zu lassen. Wenn uns heute im Blick auf die Linder der Dritten Welt
vorgeworfen wird, die christliche Mission habe zur Entfremdung der Men-



Missionarische Spiritualitiit 433

schen, zum Verlust ihrer Identitit beigetragen oder gar dazu gefiihrt, so ist
das ungerechtfertigt und eher Polemik als kritische Analyse. Aber es mel-
det sich darin der Hinweis, daf§ es nicht gelungen ist, dem indischen Men-
schen den , Christus der indischen Landstrafle“ — um einen Buchtitel Stan-
ley Jones aufzunehmen — zu bringen oder dafl es nicht gelungen ist, dem
Muganda von Ostafrika die dynamis Christou so zu vermitteln, dafl die
Jorce vitale* (Placide Tempels) seiner lebend-toten Ahnenwelt in dieser
Kraft aufgehoben worden ist. Mit anderen Worten: Das deutliche come-
back urspriinglich vorchristlicher religioser Praktiken und Vorstellungen
im Zusammenhang der Suche des afrikanischen oder asiatischen Menschen
nach seiner Identitit hat etwas mit dieser Frage zu tun: In welche religiose
Grundstrukturen vermochte das Evangelium einzudringen?

Wer von draufien kommt, weif}, wie stark der sogenannte ,Gegenver-
kehr* seitens der sich erneuernden fremden Religionen heute ist. Die Zeit,
da sie sich als riickstindig oder blof} regional und damit provinziell emp-
finden mufiten, ist vorbei. In ihren profiliertesten Sprechern und Denkern
melden sie einen universalen Anspruch an, der mit ihrem einstigen Selbst-
verstindnis als Geburtsreligion und deren regional begrenzter mythischer
Uberlieferung wenig mehr zu tun hat. Man mufl nur einige dieser auf die
gesamte Menschheit und auf das Ganze von Welt projizierten neuhin-
duistischen oder auch neubuddhistischen Botschaften horen, und es wird
einem sofort deutlich: Hier ist etwas geschehen, was aus den Grundphano-
menen dieser Religionen heraus allein nicht erklarbar ist. Herausgefordert
durch eine neuzeitlich veranderte Umwelt einerseits und unter dem Ein-
flufl der christlichen Botschaft anderseits haben sich Religionen wie der
Hinduismus und der Buddhismus, aber auch andere neuere synkretistische
religiése Bewegungen in Japan, Melanesien oder Lateinamerika zu Bewe-
gungen mit missionarischem Selbstbewuftsein entwickelt. Das war dadurch
moglich, daf die religidsen Grundphianomene dieser Religionen entgegen
den neuzeitlichen Entwicklungen in diesen Landern einen eigentiimlichen
Reaktivierungsprozef erfuhren. Man kann ja wirklich nicht sagen, daf§ die
rapiden Verdnderungen, die die Staaten der sogenannten Dritten Welt
und ihre Volker durchlaufen, durch die in diesen Gemeinschaften behei-
mateten religiosen Traditionen ausgeldst worden sind. Eine Zeitlang sah
es so aus, als ob diese Entwicklung auf Kosten der alten religiésen Grund-
strukturen dieser Volker gehen wiirde und sie zum Aussterben verurteilt
seien. Aber inzwischen erleben wir neben dem zunehmenden Sakularismus
auch eine deutliche Erneuerung der anderen Religionen. Sie unterwerfen
sich Reformen, die die technisch-wissenschaftlichen Orientierungen unserer
Gegenwart aufnehmen und unter Bezugnahme auf die eigenen religiosen
Grundwerte beantworten. Politische Aufgaben im staatlichen Bereich wer-



Horst Biirkle 434

den ebenso wie die Lebensfragen der iibrigen Menschheit in diesen Neu-
auslegungen der eigenen religiésen Grundphinomene und Uberlieferun-
gen thematisiert. In diesen Vorgingen hat die christliche Botschaft — ohne
dafl dies beabsichtigt war — in eigentiimlicher Weise Pate gestanden. Das
1aBt sich in der Geschichte fremdreligiser Reformen bis ins Einzelne
nachweisen. Ich erinnere in diesem Zusammenhang an die Anfange der
Reform des Hinduismus. Der Anstofl dazu kam eindeutig aus der Berg-
predigt. Ram Mohan Roy — ,der Vater des neuen Indien“, wie man ihn
genannt hat — berief sich fiir sein besseres Verstindnis des Vedanta aus-
dricklich auf das Vorbild Jesu. , Jesus — the guide to peace and happi-
ness® — dieses Buch des groflen Brahmanen stand am Anfang der Erneue-
rung eines Hindutums, das heute mit iiberlegenem Selbstbewufitsein die
Mission der Kirche als geistlichen Kolonialismus des Westens abzuwerten
trachtet.

Aber auch in ganz anderer Form sind die alten religiésen Grundphino-
mene wieder lebendig und verbinden sich mit modernen Gesellschafts-
ideologien und neuem Staatsbewuflsein. Dafiir gibt es positive und nega-
tive Beispiele. In jedem Falle handelt es sich um solche Grundvorstellun-
gen und -werte, die unter verinderten Umstéinden orientierend und sinn-
gebend erscheinen. Das religios sanktionierte Gemeinschaftsideal des
Stammes kann auf diese Weise unmittelbar als Voraussetzung und
Grundlage eines modernen Staatssozialismus in Anspruch genommen wer-
den. Obwohl auch in Julius Nyereres ujamaah-Programm die durch die
Kirche vermittelten Grundwerte eine deutliche Rolle spielen, wird das
Ganze doch nachtriglich aus der eigenen, durch die Ahnengemeinschaft
konstituierten Wertwelt der die Generationen iibersteigenden Einheit
abgeleitet.

Die Antwort, die selbst christliche Gemeinden in Neuguinea auf die
sie herausfordernde Begegnung mit der technischen Welt gaben, erfolgte
eindeutig unter Berufung auf alte mythische Vorstellungen der Viterwelt.
Die daraus entstehende sog. ,Giitergeheimnisbewegung® (Cargo-Bewe-
gung) ist trotz mancher christlicher Elemente eine , Erweckungsbewegung®
aus dem Heidentum. Die entscheidenden Grundphinomene der melane-
sischen Stammesreligionen sind in ihr prisent: die erwartete Wiederkunft
eines der eigenen Gemeinschaft entsprossenen Heroen der Urzeit, der die
technische Wunderwelt der Européer der eigenen Gemeinschaft zuwendet,
die Vorstellung von der mana-Kraft, die durch rituelle Handlungen her-
beigezwungen zu werden vermag, und anderes macht deutlich, dafl sich
hier melanesische Kulte mit den Erfahrungen der modernen Welt auf
Kosten der christlichen Botschaft verbiindet haben.



Missionarische Spiritualitit 435

III. Riickwirkung auf eine vertiefte und erweiterte kirchliche Spiritualitat

Die Lebendigkeit und Wiederbelebung fremdreligiéser Traditionen und
deren religioser Grundphinomene stellt mit Dringlichkeit die Frage nach
der Bedeutung dieser Phinomene fiir die Vertiefung und Erweiterung
christlichen Glaubens im Sinne missionarischer Spiritualitat. Kénnte es
nicht sein, dafl die Kirche gerade durch ihre Mission erneut auf religiose
Grundphdnomene aufmerksam wird, die sie im begrenzten Horizont
ihres derzeitigen Kircheseins verdringt, tibersehen oder gar eingebiifit
hat? Anders gefragt: Gibt es im Blick auf die in anderen Religionen mani-
festen religiésen Grundphanomene nur die Reflexion dieses Zusammen-
hanges im Blick auf den fir Christus und seine Kirche noch zu gewinnen-
den Heiden oder gilt es, diese Grundphinomene nicht auch im Blick auf
die Kirche und ihre eigene spirituelle Erneuerung zu bedenken?

Die folgenden Beispiele fur diese Zielrichtung unserer Frage nach der
Bedeutung der religiosen Grundphinomene sind auf dem Hintergrund
heutiger Mangelerfahrung im eigenen kirchlichen Bereich gewéhlt. Aber
sie haben dariiber hinaus ihre Bedeutung fiir die Erneuerung der Christen-
heit iberhaupt. Indem sich die Kirche auch durch die religidse Praxis von
Hindus, Buddhisten und Moslems zu neuem eigenen Gehorsam heraus-
fordern 14}, lebt sie ihrer Bestimmung als mysterium mundi. Im Folgen-
den sollen einige dieser Fragen an die Kirche und ihre Spiritualitét seitens
fremdreligioser Grundphdnomene aufgegriffen werden.

a) Die Kirche als organische Einheit

Die Stammesreligionen Afrikas sind Geburtsreligionen, in denen die Ge-
burtsgemeinschaft (Sippe, Klan, Stamm) und die religiose Gemeinschaft
(Ahnen und Gotter) eine Einheit bilden. Zu dieser Einheit gehoren nicht
nur die gegenwirtig Lebenden, sondern auch die sog. ,Lebend-Toten®
(J. Mbiti), die Ahnen.

Das gesamte Leben, Recht und Sitte sind von dem gemeinsamen Glau-
ben an die hoheren Machttriger, eben jene blutsverwandten Ahnen be-
stimmt. Es gibt keine Unterscheidung von religiésem und profanem Be-
reich.

Nicht der einzelne steht im Mittelpunkt des religiésen Lebens, sondern
die gesamte Gemeinschaft. Das zeigt sich deutlich im Falle der sog. rites de
passages wie Namensgebung, Initiation, Hochzeit oder Bestattung. In allen
diesen das Leben des einzelnen begleitenden Riten geht es nicht nur um
einen individuellen Akt religiésen Handelns, der sich auf die Person des
Betreffenden beschrankt. In diesen Riten handelt vielmehr die ganze Ge-



Horst Biirkle 436

meinschaft, indem sie den einzelnen, seinen Altersstufen entsprechend,
tiefer und enger in die bestehende Gemeinschaft inkorporiert.

Es ist kein Zufall, dafl die afrikanischen Christen besonderen Zugang
zum Alten Testament haben. Auch hier bilden die Zugehérigkeit zum
Zwolfstimmeverband Israels, die Landnahme und der gemeinsame Ur-
sprungszusammenhang (Erzviter) die entscheidenden Voraussetzungen fiir
das Verhiltnis zu Jahve. Das Neue Testament hat darin prototypische Aus-
sagen fiir das Verhaltnis und fiir die organische Einheit von Christus und
Kirche gesehen. Aus dem Stammesverband Israel wird der universale Ver-
bund des Leibes Christi. Die Zugehérigkeit zu ihm im Sinne der Glied-
schaft ist nicht weniger konkret als einst die Blutsbande und die Stammes-
zugehorigkeit. Die Symbole, die das Neue Testament fiir diesen Sachver-
halt wéhlt, sprechen eine deutliche Sprache: Im Blick auf seine Jinger
spricht Jesus von seinen ,wahren Verwandten®: ,,. .. und er streckte seine
Hand aus dber seine Jiinger und sprach ,Sich, das sind meine Matter und
meine Briider . . (Mt 12, 49). Im corpus Paulinum wird die Gemeinschaft
der Christen als , Volk Gottes“ oder auch als das ,neue Israel“ bezeichnet.
Mit anderen Worten: Die ethnische Struktur der totalen Gliedschaft einer
Gruppe dient der Beschreibung der ungleich tieferen Vergliederung der
Christen untereinander. Dem entspricht, dafl in der Taufe die Christen
»wiedergeboren“ werden und durch diese Neugeburt in der Tat in einer
neuen , Geburtsgemeinschaft“, der Kirche, wurzeln. Erst im Kontext dieser
Vorstellungen gewinnt der Begriff ,Leib Christi“ seinen vollen Gehalt.

Die sakramentale und mystische Einheit in der Zugehérigkeit zur Auf-
erstehungswirklichkeit Jesu Christi hat dann Folgen fiirr Gestalt und Han-
deln der Kirche. Ich beschrdnke mich auf zwei Beispiele.

Die Konfirmation

Sie ist dann nicht nur der Abschluf} einer Zeit kirchlicher Unterweisung
oder die nachtrdgliche individuelle Entscheidung des einzelnen zum Be-
kenntnis der Kirche. Vielmehr hat sie — der Taufe als Initiationsakt in die
Kirche mit Christus entsprechend — mit der weitergehenden Integration in
diese Gemeinschaft zu tun. Sie ,promoviert* — darin einem stammesreli-
giosen Initiationsritus vergleichbar — innerhalb einer bestehenden Ge-
meinschaft zur Vollgliedschaft. Damit ist sie mehr als Ausdruck eines Be-
lehrungsvorganges. Sie ist immer auch ,Ubergangsritus im vollen Sinne
des Wortes: Der Prozef der Geschlechtsreife, die beginnende Berufszeit,
der Abschied von der Kindheit und die beginnende geistige Reife spielen
hier im Handeln der kirchlichen Gemeinschaft an ihren Jugendlichen eine
Rolle.



Missionarische Spiritualitit 437

Tod und Bestattung

Die fremden Religionen erinnern die Kirche daran, dal die Gemeinschaft
in Christus die in ihm Wiedergeborenen aller Zeiten umfafit. Wir diirfen
die Antwort auf die Frage nach den Toten nicht den Okkultisten und den
Ersatzreligionen iiberlassen. Das Neue Testament hat ,Leib Christi“ als
die Gesamtheit derer verstanden, die in Christo waren, sind und noch sein
werden. Von daher sind die Toten nicht einfach abgeschrieben und fir die
christliche Gemeinschaft erledigt. Sie sind auch nicht nur Objekte frommer
Erinnerung, sondern kommen in der Liturgie und im Kult der Kirche auf-
grund ihrer bleibenden Zugehdrigkeit zum gleichen Auferstehungsleib
Jesu Christi weiter vor.

Das bedeutet, dafl wir in der Frage nach der Gestalt der Kirche nicht
mehr allein von der abendldndisch gepragten Vorstellung einer sich hier
und jetzt zum Predigt-horen versammelnden Gruppe ausgehen diirfen.

Die verschiedenen Stadien des Lebens (Empféangnis, Geburt, Reife, Ehe,
Bestattung) sind nicht nur ,natiirliche’ Ereignisse im Leben des einzelnen.
Sie verlieren ihre blof8 ,profane’ Bedeutung, indem sie sakramental mit
dem Leben der Kirche als ganzer in Verbindung gebracht werden.

b) Die Wiederentdeckung des Mysteriums

Vor allem in den asiatischen Religionen finden wir neben dem verbalen
Frommigkeitsausdruck das Schweigen und die Meditation. Tiefer als es
jeder religiose Vortrag vermag, erfahrt der Zen-Buddhist in der Stille,
dafl sein Leben aus der Kraft gottlichen Seins gespeist wird. Der Hindu-
ismus findet in der Identitdtserfahrung des einzelnen Seins mit dem abso-
luten, ewigen Sein - in der Einswerdung von athman und brahman — die
,Erlosung’.

Nun konnte jemand sagen: Alles dies eben ist das Unchristliche, das
Fremde, was diese Religionen von der biblischen Offenbarung als Wort-
offenbarung unterscheidet. Demgegeniiber wire festzuhalten: Die grofie
und tiefe Ehrfurcht, wie sie im Schweigen des Buddhisten und in der ,unio
mystica’ eines advaita-Hindu zum Ausdruck kommt, erinnert auch uns an
eine verlorene Dimension biblischer Frommigkeit.

Das Mysterium der Nahe Gottes als des ,Christus-in-uns‘ setzt eine my-
stische Beziehung voraus. Das schweigende Leiden eines Martyriums im
Namen Jesu Christi kann eine lautere Sprache sprechen als ein gedank-
licher Vortrag. Alles kann fiir den Glaubenden Interpretament und Erfah-
rungshorizont dieser Christusbeziehung werden: die Natur, das Leben sel-
ber, die anderen. So wie sich die echte Liebe zweier Menschen nicht im
Reden tibereinander oder zuecinander erschopft, sondern nur im Mitein-



Horst Biirkle 438

andersein erleben 14ft, so erfahrt die Gemeinde die Gegenwart ihres Herrn
als ein unaussagbares Geheimnis.

Die uns seit Kierkegaard geldufige Deutung christlicher Existenz als
einer Kette je neuer Entscheidungen trifft das neutestamentliche Verstind-
nis der Gemeinde ebensowenig wie etwa das Phinomen Ehe oder das
Eltern-Kind-Verhaltnis. Familie besteht keineswegs nur darin, daf sich
die Kinder tiglich neu fir ihre Eltern entscheiden. Mit ihrem ganzen Sein
reprasentieren sie vielmehr die bestehende Familie. Sie sind die Mani-
festation dieser bestehenden Einheit von Mann und Frau, sie gehéren zu
dieser Gemeinschaft und konstituieren sie nicht erst durch Bekundung ihres
individuellen Wollens.

Von daher stellt sich auch die Frage nach der Gestalt unserer kirchlichen
Riume, die dieser Dimension des Kirche-Seins wieder Ausdruck und Ge-
stalt werden lassen. Welche Gestalt miifiten unsere sakralen Riume haben,
um durch ihre Anlage, Lichtfihrung, durch bergende Stille oder durch einen
Ausblick, den sie freigeben, das mystische Verstindnis des Leibes Christi
durch Meditation und Andacht zu férdern?

In zen-buddhistischen Klosteranlagen in Japan ist mir aufgefallen,
daf der Raum dazu diente, um den Blick in einen Garten freizugeben, der
in seiner symbolischen Anlage Mittel zur Meditation und zum Sich-Ver-
tiefen in das Unanschauliche ist. In einer Zeit wie der unseren, die in volli-
ger Verkennung unserer wahren ,Humanitit‘ die Gottin Vernunft auf ihre
Altire gehoben hat, mufl sich die Kirche dagegen wehren, den Zugang
zum Geheimnis der Inkarnation auf den Engpaf} rationaler Verstehens-
prozesse zu reduzieren. Vorbildlich fiir das, was heute nottut, scheint mir
der Neubau der Benediktinerabtei St. Bonifaz in Miinchen zu sein. Hier ist
in einem fast quadratischen, also auf Gemeinschaft hin orientierten Kir-
chenbau, der bereits durch seine Lichtfiihrung von oben eine eigene Atmo-
sphire gewinnt, dafiir gesorgt, daf der einzelne Stille und Andacht finden
kann. In Sichtbeton gegossen, befinden sich, von auflen zugénglich, an den
Winden Meditationslogen, die durch Sehschlitze mit dem Altarraum in
Verbindung stehen. Wéhrend draufien der Verkehrsldrm als Zeichen eines
gehetzten und verplanten Grofistadtalltags anbrandet, sind diese ,Zel-
len‘ — eingefiigt in den Sakralraum der Gemeinde — Orte, an denen der
Christ dem Geheimnis seines wahren Seins nachspiiren kann.

¢) Kommunikation durch das Symbol

In den Religionen ist jeder Ort, seine Anlage und seine Ausstattung, sind
alle mit dem Kult in Verbindung stehenden Gegenstinde von tiefer sym-
bolischer Bedeutung. Sie sind nie nur das, was eine profane Vernunft an



Missionarische Spiritualitdt 439

ihnen rein funktional auszumachen vermag. Thre wahre Funktion erschliefit
sich erst durch ihren Mitteilungs- oder genauer: Vermittlungscharakter.
Die Abwertung der symbolischen Handlungen und Gegenstande zu magi-
schen Riten, wie sie uns nicht nur in den Religionen, sondern auch in der
Geschichte des Christentums begegnet, soll uns in diesem Zusammenhang
nicht interessieren. Wir fragen vielmehr nach der unverzichtbaren Rolle
der visuellen und handlungsorientierten Vorgiange im sakralen Bereich.
Form und Farbe, Gestik und Bewegung, Korperhaltung und Akt, Licht
und Schatten, organische Bestandteile und tote Materie . . . dies alles kann
in den Religionen in den Dienst des Heiligen treten.

Das Neue Testament gibt uns geniligend Beispiele dafir, dafl solche
In-Dienstnahme auch fir die Vermittlung des Christusgeheimnisses gilt.
Die Verkiindigung Jesu vollzieht sich unter stindiger symbolischer Ver-
wendung naturhafter Gegebenheiten. Die Friichte, die auf dem Felde wach-
sen, ein Baum, das Wasser, das Licht — der gesamte Bereich der Natur ver-
mag in den Dienst der neuen Wirklichkeit zu treten, die den Bereich der
Empirie weit uiberschreitet. Das gleiche gilt im Blick auf die symbolischen
Verwendungen aus dem Bereich alltdglicher Erfahrungen des Lebens: das
Mahl, der Hirte, die Hochzeit. Brot und Wein treten in der Eucharistie-
feier in den Dienst der sakramentalen Prisenz Christi. Das Wasser im
Taufakt ist nach Luther nicht mehr nur ,,schlicht® Wasser und auch das Ol,
mit dem der Schwerkranke gesalbt werden soll, ist von seinem sakramen-
talen Geheimnischarakter her etwas anderes als das Ul eines pharmazeuti-
schen Praparates. Das Neue Testament ist voller Beispiele, dafl auch die
Materie in den Dienst des Heiligen zu treten vermag.

d) Die Feier als religioses Grunderlebnis

In den Religionen ist die gemeinsame Feier der Menschen von besonderer
Bedeutung. Das, was wir ,Kult® nennen, ist nicht nur ein Vollzug von reli-
giosen Pflichten und Observanzen, sondern in sich die Begegnung mit dem
Heiligen selbst. Im Vorgang der religiosen Feier erleben die Menschen
Freude oder Erschiitterung, Befreiung von allem, was sie hier bindet oder
angstigt, Erhebung, Ekstase, Erfillung. Im Ritus vollzieht sich die Pro-
lepse des zukiinftigen Heils. Auch die modernen Reformbewegungen des
Hinduismus und des Buddhismus, die japanischen Neureligionen und die
grofRen synkretistischen Bewegungen Siidamerikas zeigen diesen Rang der
Feier.

Wir konnen uns nicht einfach Ausdrucksweisen und kultische Formen
etwa afrikanischer Bantusekten zum Vorbild nehmen. Aber wir miissen
uns durch diese Phanomene fragen lassen: Ist unser Gottesdienst nicht ein



Horst Biirkle 440

einseitiger Akt der rationalen Information, Belehrung und Erkenntnis?
Was kann hier noch an elementarem gemeinsamen Erleben, an erheben-
der und begeisternder Feier, an Freude und echter Erbauung geschehen?
Haben wir diese Erwartungen nicht lingst an den Konzertsaal, an die
Kunstausstellung und an die Bithne delegiert? Langeweile aber ist das
Gegenteil von Erfahrung des Heiligen — also dessen, was seinem Wesen
nach bewegend und erregend sein sollte.

Die neutestamentlichen Gemeinden haben in der Gegenwart Jesu Chri-
sti, d. h. in der Erfahrung seiner Auferstehungswirklichkeit Verziickung
und Ekstase erlebt. Der Apostel setzt voraus, dafl es Zungenreden gibt. Er
verlangt nur, dafl es anderen zugénglich gemacht wird durch Deutung. Er
selber fiihlte sich in den ,Dritten Himmel‘ versetzt, spricht von Entriickung
und Verziickung in der Gegenwart des Auferstandenen.

Ich will damit nicht das Pfingstlertum anpreisen. Aber die Widerspriich-
lichkeit unserer und vor allem des Lebens der jungen Generation irritiert:
Der Forderung nach Rationalitit auf der einen Seite entspricht auf der an-
deren Seite ein Verlangen nach vitalem und ganzheitlichem Ausdruck in
beat-sessions und sonstigen happenings. Da ist Bewegung, Hineingenom-
menwerden durch einen atmosphérischen Sog. Keine Worte kénnen be-
schreiben und vermitteln, was hier hinreiflend erlebt wird. Die Fludht zu
den Rauschgiften scheint eine andere Form der Reaktion auf eine Anthro-
pologie zu sein, die den Menschen nur noch als animal rationale kennt.
Aber immer noch liegen neun Zehntel unseres Menschseins verborgen un-
ter der Schwelle, die unsere Rationalitit nicht zu iiberschreiten vermag. In
der Heiligen Schrift spielen die Trdume und die Gesichte, die Stimmen
und die Eingebungen eine gewichtige Rolle in der Gottesbeziehung. Das
Leben der Gldubigen ist voller Wunder und Uberraschungen. Dafl die
Theologie heute in unseren Kirchen die letzten Reste von kultischem und
gottesdienstlichem Geschehen im Sinne gemeinsamer Feier und Begehung
verdrangt, scheint symptomatisch. Dem lutherischen Talar als Professoren-
gewandung, einst an die Stelle der kultischen Kleidung getreten, entspricht
der kirchliche Raum als Horsaal statt als heiliger Ort gottesdienstlichen
Feierns und Erlebens.

Muf sich ein Angehoriger etwa der Simon-Kimbangu-Kirche im Kongo
oder einer der zweieinhalb Millionen Mitglieder der Rissho-Kosei-Kai-
Bewegung in Tokio nicht reicher beschenkt vorkommen als sein afrikani-
scher oder japanischer Landsmann, der am Sonntagvormittag zwischen 9
und 10 Uhr einem westlich gepragten christlichen Predigtgottesdienst bei-
wohnt? Haben wir das westliche nachaufklarerische Gewand christlicher
Gemeinschaft zum neuen Gesetz gemacht, das das Evangelium in sich auf-
gesogen hat?



Missionarische Spiritualitit 441

In welcher Weise kann der sakrale Raum wieder dazu verhelfen, dafl
die Gegenwart Jesu Christi von seiner Gemeinde gefeiert werden kann
und ganzheitlichen Ausdruck findet? Die Religionen erinnern uns daran,
dafl die gottesdienstlichen Stitten gerade darin ,funktionsgerechte’ Bau-
ten sind, daf sie den besonderen Charakter des Ortes als ,heiligen’ Ort zum
Ausdruck bringen. In Anlage und Atmosphére signalisieren sie das ,Ganz-
Andere’. Wer als Moslem die Moschee betritt, reinigt sich vorher durch
Waschungen und zieht seine Schuhe aus; denn hier ist heiliger Boden in
Allahs Gegenwart. Das expressive Element, das jeder guten Architektur
eigen ist, hat gerade fiir die Gestaltung des Kultraumes seine Bedeutung.
Zur Feier und zur Begehung gehoren Bewegung und Wechsel. Sitzen, Ste-
hen und Knien sind Minimalforderungen an einen Gottesdienst, der sich
vom Vortragspublikum unterscheiden soll. Ein grof8er Teil des Lebens der
Glaubigen in anderen Religionen spielt sich drauflen und in der Offent-
lichkeit ab. Der Umzug, die Prozession, die Umgehung des Heiligtums —
das alles sind Formen, die ihren Sinn und ihre Bedeutung haben. In einer
Kirche, die nur noch den Predigthérer kennt, ist es so gut wie ausgeschlos-
sen, dall der Gottesdienst ein spirituelles Erleben unter Beteiligung vieler
zur Ehre Gottes werden kann. Ich entsinne mich an die Feier der Weih-
nacht in einer kleinen afrikanischen Landgemeinde in der Ndhe von Tan-
ga. Hier wurde auch ,verkiindet’, aber der Pfarrer war so etwas wie der
.Regisseur’, der den vielfdltigen Wechsel von Gesangen, Gebeten, Zeug-
nissen und spontanem Echo auf das Erleben dieser heiligen Nacht in eine
ordnende Reihenfolge brachte. Liturgie ist dazu kein Gegensatz. Sie ist die
gestaltete und geformte Spontaneitit eines pluralen Gotteslobes in ge-
meinsamer Feier. Das dramatische und dynamische Element, das echtem
hiturgischem Handeln eigen ist, erfordert Raum und Bewegungsfreiheit.

e) Kirche als Ort des gemeinsamen Lebens

Die Reaktionen fremder Religionen auf das moderne technische Massen-
zeitalter bestehen im Angebot einer neuen Beheimatung des Menschen.
Wo der Mensch anonym zu werden droht, gewihren sie ihm ein neues Er-
leben personaler Wiirde. Inmitten der Welt des programmierten und ma-
nipulierten Lebens sparen diese Religionen den Raum des Wunderbaren,
der verborgenen Krifte und der Erweckung aus. Hier gibt es fiir den Ver-
einzelten wieder ,Zuflucht zur Gemeinschaft. Das verdringte Unterbe-
wufite gewinnt Raum und kann geheilt werden. Ein Beispiel dieser Art ist
die Gruppenseelsorge in der Rissho-Kosei-Kai-Bewegung in Japan. In der
sogenannten ,Sacred Hall“, einem kostspielig ausgestatteten Versamm-
lungsort im Stile eines modernen Opernhauses, in dem jedoch die Stelle



Horst Biirkle 442

tir den Kult mit einer tibergroflen Buddha-Statue einbezogen ist, konnen
dreifligtausend Teilnehmer zusammenkommen. Das Entscheidende aber
ist, dafl neben den groflen Feiern und Festen dieser Bewegung die ganze
Woche iiber auf den sieben Ringen dieses Gebdudes Gruppenseelsorge in
Kreisen von zehn bis zwanzig Teilnehmern stattfindet. Hier sagt man sich
seine Note und hier bekennt man seine Schuld und sein Unvermogen. Diese
Art Gemeinschaftsseelsorge steht im Dienste der Verwirklichung der reli-
giosen Ziele dieser Gemeinschaft, die gerade in der Individualseelsorge
den entscheidenden Weg zur Verwirklichung des Humanum sieht. Die auf
zweieinhalb Millionen Mitglieder angewachsene Bewegung ist aber auch
zugleich ein imposantes soziales Hilfswerk. Von der Freizeitgestaltung
tber Kindergirten und Schulen, Bildungswerke und Bibliotheken reicht
der Dienst bis zum Nachweis von Arbeitspldtzen und bis zur Altersversor-
gung. Eine erstaunliche Opferbereitschaft der Anhénger sorgt dafir, daf
in dieser Bewegung das , dritte Geschlecht“ nicht nur Gegenstand des Be-
kenntnisses und der Hoffnung des gemeinsamen Glaubens bleibt, sondern
deutliche Konkretionen in der Gegenwart findet.

Neue Strukturen fiir gemeinsames Leben einer Religionsgemeinschaft
finden sich z. B. auch in den rasch wachsenden Industriegebieten Siidafrikas
unter den ,,unabhingigen Kirchen“ der Bantu. In der neuen Heimatlosig-
keit der Arbeitslager treten sie an die Stelle der einstigen stammesreligio-
sen Gemeinschaft, in der der einzelne durch das Ganze in seinem Leben ge-
schiitzt wurde. Diese neuen, oft um die Person eines ,Propheten’ sich scha-
renden synkretistischen Gruppen entwidckeln neben einem spezifisch afrika-
nischen Frommigkeitsausdruck und neben der Wiederentdeckung des cha-
rismatischen Elementes vor allem gemeinschaftliche Verantwortung fiir das
Leben ihrer Anhidnger. So gibt es vielfach einen geregelten Schutz des
einzelnen bei Verlust seines Arbeitsplatzes durch die Hilfe der anderen.
Besonders ausgebildet ist auch das System genossenschaftlicher Sterbekas-
sen, in denen sich die Bedeutung der alten stammesreligiésen Bestattungs-
riten unter den verdnderten Bedingungen des grofstidtischen Milieus
widerspiegelt.

In diesen wie auch in anderen neueren religiosen Bewegungen fithrt die
»Gemeinschaft des Geistes“ zu neuen Formen eines gemeinsamen Lebens.
Aus dem Vollzug des Kultes erwéchst die neue Heimat fiir den Entfrem-
deten und Heimatlosen. Diese Bewegungen erliegen nicht der utopischen
Vorstellung, dafl dieses Jammertal ,Welt* durch richtige Strukturen und
Gesellschaftsordnungen in ein Paradies verwandelt werden konnte. Statt
Idealisten en gros und Stiimper im Detail zu sein, nehmen sie das Detail am
menschlichen Dasein wichtig: seine Einsamkeit, seine Traurigkeit, seine
Angste, Schuld und Unruhe.



Missionarische Spiritualitit 443

Mit Recht suchen wir heute wieder in der Gemeinde den Ort der ,Fa-
milie Christi“. Wir fragen nach der Gabe des vollen, ungekiirzten Mensch-
seins fiir die, die in dieser ,Brave New World“ das Elementare vermissen:
das Angenommen-werden durch den anderen, Verstindnis, Aussprache,
Bekenntnis, Beichte.

Zum sakralen Raum wird darum das Zentrum gemeinschaftlichen Le-

bens treten miissen: die Freizeitriume und die gemeinsame Mensa, die
Schweigezonen, in denen das Verborgene zwischen Menschen zur Sprache
kommen kann. Mit einem Wort: Die Kirche schilt sich als Treffpunkt fiir
diejenigen heraus, die um Jesu Christi willen nicht mehr ohne die ande-
ren sein wollen.
Diese Beobachtungen bringen uns zuriick zu der Frage: Welche Bedeutung
haben die urspringlichen religiésen Grundphinomene fiir eine missiona-
rische Spiritualitat? Gilt nicht auch hier die Bildrede unseres Herrn von
dem neuen Wein, der vergeudet wird, wenn man ihn in alte briichige
Schlauche gieft? Sicherlich wird man die Frage nicht einfach im Sinne von
Form und Inhalt beantworten konnen, so als ob die religiosen Grundphi-
nomene nur das Gefaf} seien, in das sich der neue Inhalt einbetten liefe.
Diese statische Vorstellung liegt dem Begriff der ,Anpassung‘ oder ,Ein-
passung’ mifiverstindlich zugrunde.

Wenn wir dagegen im Sinne unserer eingangs erwihnten missionari-
schen ,Grenziiberschreitung® die religiosen Grundphdnomene als etwas
verstehen, was vom Evangelium selber aufgenommen und in seinem Dien-
ste verdndert wird, dann miissen wir das Ganze als einen geschichtlichen
Prozef begreifen, der dem Geheimnis des ,Reiches Gottes® in dieser Welt
entspricht. Die Kirche und ihre Botschaft sind dann selber darauf angewie-
sen, daf sie in Begegnung und Auseinandersetzung mit den in den ande-
ren Religionen lebendigen Kriften die jeweils notwendige geschichtliche
Gestalt und Auspragung erfahren. In diesem Sinne gilt der Satz, daf die
Erneuerung der Kirche aus dem Vollzug ihrer missionarischen Sendung
erwichst. Darum ist der Dialog mit Menschen anderen Glaubens nie nur
ein verbaler oder ein intellektuell-theoretischer. Er betrifft das Leben der
Kirche und seine spirituelle Verwesentlichung. Die ,Grenziiberschreitun-
gen’, die in die Tiefe der religiosen Grundphdnomene auch in den anderen
Religionen vorstoflen, stehen dann nicht unter dem Zeichen einer Verfrem-
dung von Gewohntem, sondern unter der Verheifflung einer in die Fiille
der Christuswirklichkeit hineinwachsenden Reich-Gottes-Geschichte. Chri-
stus erweist sich auch in den anderen Religionen als der Herr der Ge-
schichte.

Darum ist die Aussage des 2. Vatikanischen Konzils iiber die nichtchrist-
lichen Religionen nicht nur retrospektiv oder prasentisch zu verstehen. Sie



Michael Sievernich 444

ist theologische Antizipation im Lichte jener Hoffnung, aus der der Mis-
sionar seine Kraft und auch seine Zuversicht schopft. Diese Hoffnung 148t
die spannungsvollen Begegnungen mit den fremden Religionen im ge-
schichtlichen Vorfeld jener ersehnten Verheiffung erscheinen, nach der
Gott alles in allem sein wird. ,Von den altesten Zeiten® — so formuliert
es das 2. Vatikanische Konzil — ,bis zu unseren Tagen findet sich bei den
verschiedenen Vélkern eine gewisse Wahrnehmung jener verborgenen
Macht, die dem Lauf der Welt und den Ereignissen des menschlichen Le-
bens gegenwirtig ist, und nicht selten findet sich auch die Anerkenntnis
einer hochsten Gottheit oder sogar eines Vaters. Diese Wahrnehmung und
Anerkenntnis durchtrinkt ihr Leben mit einem tiefen religiésen Sinn“.

Junge Menschen fragen nach Gott
Ein Bericht
Michael Sievernich SJ, Miinster i. W.

Zupf ihre Federn einzeln aus, und frag dich:
Es war umsonst — nicht umsonst — umsonst.
Frag doch die Taube, tot vor deinen Fiifien,
wie das war, damals, mit dem Jesus!

Such doch in deinem eigenen Todeskampf

nach dem Sinn des Lebens

dieser Taube!
Oder frag die Toten, die in der griinen Kilte
des Meeres treiben, wohin das Leben geht!

Wieso bist du einsam inmitten der vielen Menschen,
die wie du in eine Lache ihren Kopf gelegt haben,
in eine Lache aus Rotwein, Rotz und Bier! Thomas Fehige, 1975

Das Gedicht eines Sechzehnjidhrigen als Einleitung. Gewifl ein Einzel-
zeugnis, aber doch eben ein Zeugnis, das Aufschlufl dariiber gibt, in wel-
chen Zusammenhdngen und mit welchem Lebensgefiih]l junge Menschen
heute nach Gott fragen.

Sie tun es wie eh und je; aber sie schlagen neue und oftmals dber-
raschende Wege ein, um Antwort auf die uralte Frage zu bekommen.





