LITERATURBERICHT

Und hinter tausend Bildern keine Welt

Ein Literaturbericht zur zeitgendssischen Bildmeditation

Zu den bemerkenswerten Vorgingen im Bereich der Spiritualitit gehort heute
die Bildmeditation. Zahllose Verdffentlichungen von umfangreichen Bildbanden
bis zu einfachen Faltblattern mit Abbildungen, die man fiir wenig Geld an Ver-
kaufsstanden erstehen kann, entfichern ein vielfiltiges, oft grelles Spektrum des
Meditativen auf unserem Biichermarkt. Die Ursachen fiir diesen Bildhunger
und den Ikonenkonsum sind allgemein bekannt: Unser rational-rationalistisches
Zeitalter, das sich (bis in die Theologie hinein) nicht genug tun konnte, jede
Art von Uberlieferung zu hinterfragen, zu analysieren und schlieflich als ver-
braucht wegzuwerfen, hat durch den totalen Aufkldrungsprozef die Fundamente
der Gesellschaft erschiittert. Nun stellen wir fest, da das Technologische, das
Praktikable, der Kommerz, das Nur-Profane und der Konsum nich{ geniigen.
»Mitten in dem durch die Katastrophen der Aufklarung bewirkten Zerfall der
geistigen Grundlagen und der Gemeinschaftsformen des Abendlandes sehnt sich
der von seinen Wurzeln geloste heutige Mensch erneut nach einem Zustand der
Einheit, Ganzheit und Gebundenheit“t. Diese Integration, die Einbindung in das
Ganze, glaubt er im Bild, namentlich im Kunstwerk der Vergangenheit, zu finden.
Der Betrachter und besonders die Autoren von Bildmeditationen suchen jedoch
nicht immer die Realitdt, die diese Bilder reprasentieren. An dieser Realitit
gehen sie hiufig — um nicht zu sagen in den meisten Fillen —vorbei. Oft ver-
mitteln diese Bildmeditationen eine gefithlsmiflige Sicherheit, ein dsthetisches
Therapeutikum und verankern das hin- und hergeworfene Ich des Lesers und
des Betrachters im Sentiment, in einer anonymen Religiositdt der Empfindung.
Die Verfasser errichten unaufhérlich Ikonostasen, Bilderwinde, die uns beru-
higen sollen. Aber hinter diesen reproduzierten Ikonen brennt kein Feuer und
lebt kein Geheimnis mehr. Man produziert zahllose Biicher und reproduziert
uralte Tafeln, eine Flut von Ikonen, und — hinter tausend Bildern keine Welt.
Sicher gibt es auf diesem Jahrmarkt der Eitelkeiten eine Reihe von wertvollen
Werken und einzigartige Ausnahmen. Auf diese mag zuerst ein Hinweis folgen.

Werke zur Bildtheologie und zur christlichen Ikonographie

An erster Stelle der grundlegenden Werke zur Bildmeditation miissen hier die
Binde von Hans Urs von Balthasar genannt werden, die der Theologe ,Herrlich-
keit — Eine theologische Asthetik“ nennt2,

Die Fiille der Gedanken und historischen Quellen des groflen Werkes, vor
allem Balthasars patristische Bildtheologie, wiren in der Lage, einen tragfihi-



Literaturbericht 468

gen Grund fiir die Bildproblematik der Gegenwart zu bieten. Die Untersuchun-
gen Balthasars haben jedoch das Bewufitsein der modernen Gesellschaft kaum
erreicht. Es ist ein grofler Mangel, dafl die zahlreichen kunsttheoretischen Werke
der Gegenwart und die Kiinstler bis zu den Kirchenbaumeistern und Kirchen-
malern, die diese Probleme diskutieren, die Bande der ,theologischen Asthetik®
weder erwdhnen noch kennen. Aber auch die Vertreter der christlichen Bild-
meditation bauen in ihren Betrachtungen Balthasars fundamentale Uberlegungen
nicht ein.

‘Wenn man sich fragt, warum dieses wertvolle Werk so wenig wirksam gewor-
den ist, so liegt das zu einem Teil daran, dafl in diesen Binden die bildende
Kunst: Architektur, Malerei und Plastik nicht eigens behandelt wird. Nament-
lich ist, wenn man von einem Kapitel iiber Georges Rouault absieht, die moderne
Kunst, das heifit die revolutionierenden Arbeiten und Theorien seit Paul Cé-
zanne, seit den Kubisten, Surrealisten, Dadaisten und der Pop-Art mit den dar-
auf folgenden ,Fotografischen Realisten“ nicht untersucht worden. Der Verfas-
ser gibt der Dichtung den Vorzug. Bei der modernen Auseinandersetzung geht es
aber nicht so sehr um Literatur, sondern um das Material. Dazu kdmpft der mo-
derne Kiinstler gegen das , Asthetische“ und damit auch gegen Asthetiken. Wenn
etwa Balthasar in seiner Einfilhrung schreibi: ,Schonheit heifit das Wort, das
unser erstes sein soll“ (I, 16), so sagt Picasso: ,Akademischer Unterricht in
Schénheit ist Schwindel. Wir sind beschwindelt worden, und zwar so gut beschwin-
delt worden, dafl wir kaum einen Hauch von Wahrheit wiederfinden kdnnen“s.
Das ,Schone, die ,Kunst“ und das ,, Asthetische” sind die eigentlichen Reizworte
in der Kunstgeschichte des 20. Jahrhunderts, die den Aufruhr unter den Machern
bis zu Josef Beuys hervorgerufen haben. Unser dsthetisches Zeitalter hat nidmlich
mit dem Kunstschonen einen pseudometaphysischen Bereich hervorgebracht und
im Akademismus aller Spielarten zum Rezept erhoben, einen Bereich, der einer
Begegnung mit der Wirklichkeit entgegensteht. Die spirituelle Nostalgiewelle
der Bildmeditationen ist ein letzter Nachhall dieses Asthetischen.

Der zeitgenossische Kiinstler sucht die Realitét, auch und gerade unter Vernach-
lassigung des Formalisthetischen. Er bemiiht sich nicht mehr um ,Kunst®, son-
dern um den Mitteilungswert der Sachen und damit um den Bildcharakter der
Welt, also und das ist die Tragik der ,theologischen Asthetik“ —, gerade um das,
was Balthasar in wesentlichen Teilen seiner Untersuchungen selbst angestrebt hat.
Dadurch, dafl der Theologe die moderne bildende Kunst ausklammert, werden
aber die Briicken zwischen seinem Werk und der zeitgendssischen Kunstdiskussion
abgebrochen. Nicht zuletzt werden dadurch der modernen kirchlichen Kunst, die
sich durch eine bildfeindliche Theologie in einer verhdngnisvollen Krise befindet,
alle Hilfen aus der Hand geschlagen. Die Kuinstler horen ,Schénheit* und ,Kunst“
und klappen die dicken Biicher zu. Einige wiirden vielleicht — wie die russischen
Kinstler 1929, als Michael Lifschitz das Pladoyer Lenins fiir das Schone vorlas —
dazwischen rufen: ,Das Schéne — biirgerlich! Das Schone — ins Bett!“4. In unse-
ren Gegenden wiirde man weniger zngespitzt sagen: Das Schone ist historisieren-
des Abendlandertum. Oder wie es die franzésische Revolutionsisthetik des Jahres
1968 formulierte: ,Nie wieder Claudel!“s,



Literaturbericht 469

Das grofle Werk Hans Urs von Balthasars branchte gleichsam einen eigenen
Briickenbau, einen Erginzungsband in die zeitgendssische bildende Kunst hin-
ein, um seine Werte anch dem praktischen Theologen und Kiinstler zuganglich
zu machen. Eine solche Hilfe fehlt leider noch.

Im folgenden sei fiir die Verfasser von Bildmeditationen als Anregung und Hilfe
wenigstens noch auf folgende Verfasser und Publikationen hingewiesen. Zunichst auf
Alfons Rosenberg, den , Wiinschelrutenginger der Spiritualitit. Er hat schon friih den
Bereich zwischen rational-theologischen Werken und spirituellem Kleinverkauf besetat
und die eigenartige Welt der Bildmeditation in profilierter Form kultiviert®. Gelegent-
lich gefahrdet der Verfasser seine wertvollen Untersuchungen und niitzlichen Handrei-
chungen, wenn er uns zu sehr ins Theosophische oder gar Vage fiihrt, wie es in den Vor-
stellungen von William Blake sichtbar wird. Sein Werk ist jedoch von tiefer Religiositit
getragen und aus ciner umfassenden Kenntnis der geistlichen Welt heraus geschrieben.

Jenen, die sich schnell und unbeschwert an die spirituelle Erschlieflung von christlichen
Kunstwerken der Vergangenbeit heranmachen, seien die grofen Lexika in Erinnerung
gerufen, die mit wissenschaftlicher Akribie die alte Symbolik aufschliisseln. Da ist vor
allem das ,Lexikon der christlichen Tkonographie“ zu nennen, das 1968 von Engelbert
Kirschbaum begonnen wurde und jetzt von Wolfgang Braunfels herausgegeben wird”.
Dieses Lexikon, das sich selbst als Materialsammlung fiir eine ,Theologie der Bilder®
auffafit, sollte jeder, der Bildmeditationen aus dem Bereich der Kunst erarbeitet, zuerst

befragen.
Eine hervorragende Leistung stellen auch die drei Bande der ,Ikonographie der christ-

lichen Kunst“ von Gertrud Schiller dar®. Sie bieten eine umfassende Christologie in Bildern.
.Deshalb ist nicht die lexikalische Form gewahlt, sondern die sinngemif zusammenge-
hérenden Themen werden nach einer biblisch-dogmatischen Ordnung besprochen, die den
Beginn mit den Heilsereignissen des Neuen Testaments — Menschwerdung, Tod und Auf-
erstehung des Herrn — rechtfertigt* (Bd. 1, 12).

Erwihnt seien endlich noch drei ikonographische Reihen, die monografisch wichtige
christliche Themen behandeln. In diesen Monographien, die durchwegs von Fachleuten
gearbeitet sind, erhilt der Leser solide Auskunft iiber die christliche Bildwelt. So die von
Wolfgang Braunfels herausgegebene Folge im Schwann-Verlag?, die ikonographischen
Bindchen bei Pustet!® (beide Reihen sind aufgegeben), ferner die Folge von Themen aus
der byzantinischen Tkonographie im Verlag Aurel Bongers!!.

Diese Arbeiten wurden zusitzlich angefiihrt, weil die Unkenntnis der christli-
chen Ikonographie bis in die Spiritualitit und die Theologie hinein in erschrecken-
dem Mafle zunimmt.

Nun aber zu problematischen Beispielen von Bildmeditationen aus jiingster
Zeit.

Vom Unbekanntwerden der biblischen Vorstellungen und vom Verblassen
der Bilder

Zu den grofien Werken ottonischer Kunst gehdrt die Bernwardstir von St. Michael
in Hildesheim. Uber die Reliefs dieser Thr, die das Leben der Stammeltern und
das Leben Christi typologisch einander gegeniiberstellen, schrieb der leider vor
einigen Jahren verunglickte Georg Mross tiefe und firr den heutigen Menschen
bestimmte ,Betrachtungen®i2. Der Verfasser, ein hervorragender Prediger in
Hildesheim, war der Meinung, dafl Bernward ,multimedial® und ,audiovisuell
verkiinden wollte. ,Ich versuche nur zu sagen, wie ein bestimmter heutiger Be-



Literaturberidit 470

trachter, ndmlich ich (Mross), diese Bildpredigt gesehen, gehort und beantwortet
hat®. Das ist aber doch wohl zu wenig, um das bedeutende Kunstwerk in seinen
tatsichlichen Aussagen dem heutigen Beschauer niher zu bringen.

Schon bei der ersten Tafel beginnt die Schwierigkeit. Mross nennt sie ,Adam
wird von Gott emporgehoben®. Nun sicht zwar ein grofier Teil der Interpreten in
der Darstellung eine Erschaffung Adams und in der die eigentliche Erschaffung
begleitenden Figur ebenfalls Adam, der nach seiner Erschaffung zu Gott
betet. Aber diese Interpretation kann einer genauveren Kritik kaum stand-
halten. Es handelt sich m. E. vielmebr um den Traum oder die Ekstase
Adams, von der auch die Genesis (2, 21) spricht. Die grofen, aus dem Bild
schauenden Augen Adams sprechen dafiir. Auf keinen Fall schaut hier Adam auf
den Schopfer. Auch die betende Begleitfigur schaut eher auf Adam als auf den
Logos-Creator. Eine vergleichbare Darstellung bringt die angelsichsische Para-
phrase Caedmons, in der neben der Entnahme der Rippe Eva aufrecht steht und
die Hinde zu Gott erhebt. Diese Deutung legt auch die Typologie der Tiir nahe.
Auf der daneben stebenden Szene der Bernwardstiir sehen wir Maria Magdalena
vor dem auferstandenen Christus, der sein ,Noli me tangere® spricht. Es ist wenig
wahrscheinlich, dal man diese Frauen-Szene typologisch mit einer Darstellung
ohne Frau vergleicht, dafiir mit einer Tafel, auf der gleich zweimal die Figur
Adams vorkommt. Uberdies gibt es Texte von Hippolyt und Ambrosius, die den
Vergleich von Maria Magdalena mit Eva literarisch durchfithren.

Bei der Tafel vom ,Siindenfall® bedient sich der Verfasser eines kleinen
Tricks. Er bildet die Tafel nicht ganz ab, sondern beschneidet sie an der einen
Seite. Man kann auf der am Schluf} des Bindchens angefiigten Gesamtdarstellung
erkennen, dafl Mross einen zweiten Baum, der hinter Adam steht, und auf dem
noch eine zweite Schlange oder ein Drache zn beobachten ist, weggelassen hat.
Da schon eine Schlange auf dem Baum neben Eva vorhanden ist, und die Bibel
nicht von zwei Schlangen im Paradies spricht, wiirde die Darstellung dem
Betrachter Schwierigkeiten machen. Wahrscheinlich war sie auch dem Verfasser
unerklirlich. Und so schnitt er sie weg.

Sebr wahrscheinlich entspricht diese Szene mit der doppelten Versuchung einer
in der frithmittelalterlichen Kunst und in der theologischen Literatur seit Philo
dem Juden weit verbreiteten psychologischen Auffassung der Figuren von Adam
und Eva. Danach ist Adam der Nous, d. h. der Geist, die Vernunft oder der
Intellekt. Eva dagegen ist die Aisthesis, d. h. die sinnliche Wahrnehmung. Die
Szene besagt also: An Adam, den Geist, kommt der Drache nicht unmittelbar
heran. Adam selbst reagiert auf den Drachen nicht. Wenn dagegen Eva, d. i. die
Sinneswahrnehmung, die von der Einflisterung, d. i. die Schlange, die Frucht
erhalten bat, Adam, dem Geist, den Apfel anbietet, ist der Geist in der Lage,
die Frucht zu nehmen.

Diese psychologische Rollenverteilung, die wir ganz ausfihrlich in der Para-
phrase Caedmons, aber auch reduziert in der Vorhalle von San Marco und in
anderen Kunstwerken beobachten, erméglichte es der frithmittelalterlichen Pasto-
ral, das Wesen der Siinde unmittelbar sinnenféllig zu machen, Wenn Eva, die
Sinneserfahrung, auf die Versuchung allein reagiert, so handelt es sich noch nicht



Literaturbericht 471

um die Siinde. Erst wenn Adam, der Geist, einwilligt, ist die Siinde vollzogen,
und der Mensch wird schuldig?s, Am Adams- oder Buiportal vermittelten der-
artige Bilder ein elementares religitses und ethisches Wissen.

So konnte man die Betrachtungen der ibrigen Reliefs verfolgen und wiirde
kaum eine Darstellung finden, die der Verfasser der Betrachtungen, der doch
Theologe war, ganz verstand.

Ahnliches gilt von den Bildmeditationen ber eine weitere Bronzetiir des
frithen Mittelalters, den Reliefs des Portals von San Zeno in Veronal4.

Das gut ausgestattete Buch, das mit 30 groflen Fototafeln Betrachtungen von
Drutmar Cremer vermittelt, wird vielen Freude machen. Der Autor stellt seinen
Gedanken jeweils Texte aus der Bibel voran und befleiffigt sich einer Art ge-
pllegter Sprache. Die Satze sind kurz. Der Text ist leicht zu lesen. Ein religioser
Gehalt tritt deutlich hervor. Leider bringt das Buch nur eine Auswahl der Reliefs
und diese oft nur in Ausschnitten. Die Auswahl beschrinkt sich auf die ilteren
Werke der beiden Bronzefligel. Eine Tafel mit der Gesamtdarstellung des Portals
lafit erkennen, was der Verfasser weggelassen hat. ,Die Bilder dieses Buches
sind nicht nach der Reihenfolge wie auf der Bronzetir geordnet, die wohl durch
Erginzungen und Neuschépfungen durcheinandergeraten ist, sondern nach der
Geschichte der Bibel“ (5). So stellt Cremer die letzte Tafel rechts unten am
Portal, den Engel mit dem Drachen, an den Anfang. Es folgt die Vertreibung
aus dem Paradies, die auf dem linken Fliigel unten zu sehen ist. Eine Tafel mit
o Terra“ und ,Mare“ vor einer Baum- oder Pflanzenzone — vielleicht als Paradies
zu deuten — 14t Cremer weg. Schliefllich endet der Verfasser seine Betrachtungen
mit einem Relief, das ungefihr in der Mitte der linken Seite der Tiir neben dem
Bronzeklopfer angebracht ist. Fine derartige Neuordnung der Portalreliefs kann
kaum durch einen Nichtfachmann unternommen werden.

Zu dem Titelbild, das Cremer unter der Uberschrift ,Ich komme zu euch®
betrachtet, und das er, wie schon gesagt, an den Schlufl seiner biblischen Folge
setzt, mogen einige nahere Hinweise folgen.

Das Bild zeigt einen Christus, der Gber einem Kreuzesbaum oder einem baum-
artigen Kreuz (,arbor vitae“) thront. Unten flankieren zwei sechsfliigelige Engel
das Kreuz, dessen Arme sie halten. Diese Engel stehen auf gefliigelten Réidern.
Oben assistieren zwei weitere Engel dem thronenden Christus, die beide ein
Weihrauchfafl tragen. Dazu hélt der eine die Lanze und der andere Nigel.
Christus selbst trigt die offene Seitenwunde. Der Verfasser setzt nun an den
Beginn seiner Betrachtung den Text von Mattius 24, 2931, der die Wiederkunft
Christi zum Jingsten Gericht schildert. Wahrscheinlich entnimmt er diese Deu-
tung des Reliefs der Literatur. Der Kunsthistoriker kann derartige Themen oft
als Arbeitstitel gebrauchen. Der von Cremer zitierte Mattius-Text hingegen geht
ins Detail: er spricht von Wolken, auf denen Christus kommt, von Posaunen, die
geblasen werden und von Engeln, die die Auserwihlten von den vier Winden
herbeiholen. Cremer betrachtet also die Vélker, die in angstvolles Wehgeschrei
ausbrechen. Er betrachtet, wie die Sonne finster und der Mond fahl wird. Die
Himmel vergehen bei ihm im Weltenbrand; aber keines dieser Motive ist auch
nur ansatzweise auf dem friihmittelalterlichen Bronzerelief zu sechen.



Literaturbericht 472

Um seinen Titel zu finden, stellt der Verfasser Johannes 14, 18 um. Dort
heiflt es: , Ich lasse euch nicht als Waisen zuriick, ich komme zun euch.“ Der Verfas-
ser formuliert: ,Ich komme zu euch. Thr, meine Erwihlten! Ich lasse euch nicht
als Waisen zuriick in dieser Welt“ (Joh 14, 18). Diese Johannesstelle aus dem
Abschiedsreden spricht aber nicht vom Jiingsten Gericht und dem Weltuntergang,
sondern vom Kommen Christi im Heiligen Geist. So lautet der Kontext bei
Johannes: ,Ich will den Vater bitten, und er wird euch einen anderen Beistand
verleihen, dafl er in Ewigkeit bei euch bleibe: den Geist der Wahrheijt. Die Welt
kann ihn nicht empfangen, weil sie ihn weder sieht noch kennt. Ihr aber kennt
ihn; er bleibt bei ench und wird in euch sein. Ich lasse eucht nicht als Waisen zu-
riick; ich komme zu euch.” Der Verfasser verbindet also Mt 24, 29-31 mit Joh 14,
18 und schildert unter dem Titel ,Ich komme zu euch® das Jiingste Gericht.

Was ist auf diesem Relief mit dem iiber dem Baum thronenden Christus von
S. Zeno wirklich dargestellt?

Aus dem Zusammenhang, in dem das Bild im Portal steht, wird deutlich, daf§
die Darstellung im Kontext von Passion und Auferstehung zu begreifen ist.
Neben diesem Relief beobachten wir die Unterweltsfahrt Christi. Dariiber sehen
wir die Kreuzabnahme und neben der Kreuzabnahme befindet sich das Relief mit
den Drei Frauen am Grabe. Weder die Kreuzigung noch die Auferstehung in
unserem Sinn erscheint auf dem Portal. Diese ikonographische Situation lafit
sich nur aus der frithchristlichen Tradition erkliren. Die Auferstehung als Vor-
gang hat die Friihzeit nicht dargestellt. Die alteren Kreuzigungen, das Holzrelief
der Tiir von S. Sabina in Rom (um 432), das Elfenbeinrelief in London (420-430),
der Rabulacodet (586) oder die Wandmalerei von S. Maria Antiqua in Rom,
stellen die Kreuzigung als einen feierlichen, um nicht zu sagen sakramentalen
Vorgang dar. Die offenen Augen des von der Lanze durchbohrten (also toten)
Christus auf einigen dieser Darstellungen haben Grillmeier zur Uberzeugung
gebracht, dafl es sich hier um Bilder des Logos am Kreuz handelt!s. Zweifellos
hat Grillmeier damit den wesentlichen Zug dieser Darstellungen getroffen; denn
die Gebirgsarchitektur, die liturgische Gewandung und die Verbindung mit
osterlichen Motiven bemiihen sich in diesen Bildern, die Gottheit oder Gottes-
sohnschaft Christi ansichtig zu machen. Die offenen Augen deuten jedoch unmit-
telbar auf die Vision Adams hin. Das hat Grillmeier leider nicht erkannt. Durch
den Lanzenstich, von dem nur Johannes berichtet, tritt aus der offenen Seite
Christi die Kirche, wie einst aus der offenen Seite Adams Eva entstanden ist. Pau-
lus nennt die gleiche Typologie, auf die Johannes mit der Uffnung der Seite
Christi anspielt, im Epheserbrief das ,Grofle Geheimnis®. Tertullian erklirt sie
ausfiihrlich. Die frithen Bilder zeigen Adam mit offenen Augen schlafend, und oft
hat auch der durchbohrte Christus am Kreuz in seinem Todesschlaf offene Augen.
Die Bible moralisée gibt die Parallelitit der Vorginge ausdriicklich wieder: Im
gleichen Bild kommt zu Fiiflen des Kreuzes Eva aus der Seite Adams heraus, und
geht die Kirche als weibliche Figur aus der Seite des gekreuzigten Christus, der
sich schon im Todesschlaf befindet, hervor.

Mit seiner Deutung des Gekreuzigten als Logos hat jedoch Grillmeier die
cigentliche Realitit richtig gesehen. Fiir die Alten war nimlich das Kreuz zuerst



Literaturbericht 473

ein kosmisches Heilszeichen. Platon charakterisiert seine Form am Himmel als
Chi (= X). Damit meinte der Philosoph die Ekliptik der Sonne, das heifit, die
groflen Gestirns- und Sonnenbahnen, die kreuzformig iiber die Erde ihren Bogen
schlagen und das Leben und die Erkenntnis fiirr uns ermdglichen. Diese Gottes-
séhne hat nach Platon der Vater, der die ganze Ewigkeit seiend ist, erzeugt.
Justin und andere Apologeten haben erklért, dafl im himmlischen Kreuz, im Chi
(= X), von dem Platon und Moses sprechen, der Namenszug Christi in die Welt
eingeprigt ist. Dieser Christus ist der Inbegriff des ,Himmlischen Menschen®,
von dem auch Paulus im 1 Kor 15, 47-49 die Rede ist. Der ,Himmlische Mensch®
im Zeichen des Kreuzes iiber uns konnte gar keine andere Form des Todes finden
als die Kreuzigung. Das Kreuz im Weltall, der Kreislauf der Gestirne, der Frith-
ling, Sommer, Herbst und Winter, also das Stirb und Werde unseres Daseins
bestimmt, steht im Zeichen der Hingabe und einer Liebe auch des Verzichtes.
Christus, der ,,Himmlische Mensch*, ist also zugleich Inbegriff der Schépfung und
der natirlichen Offenbarung. ,Obwohl er sich in der Gestalt Gottes befand,
erniedrigte er sich selber und ward gehorsam bis zum Tode, ja bis zum Tode am
Kreuz. Darum hat ihn Gott auch so hoch erhoben und ihm den Namen verliehen,
der iiber alle Namen ist: Im Namen Jesu sollen sich alle Kniee beugen im Himmel,
auf Erden und in der Unterwelt, und jede Zunge soll laut bekennen zu Gottes,
des Vaters Herrlichkeit: Herr ist Jesus Christus“ (Phil 2, 6-11). Diese Gedan-
ken, die hier nur skizziert werden konnen, machen es fast sicher, dafl es sich bei
dem Portalrelief von S. Zeno um die Verherrlichung des gekreuzigten Christus
handelt?®,

So lobenswert es also ist, wenn in einem meditativen Text Nelly Sachs und
ihre uns alle tief bewegenden Gedichte zitiert werden — wie es Cremer tut —, zur
Erklirung der Bronzetiir von San Zeno tragen sie nichts bei. Dafiir miifite man
eher den Migne, die Sammlung der Kirchenviter und frithmittelalterlichen Theo-
logen lesen; dort sind namlich die frithmittelalterlichen Bilder beschrieben. Diese
Arbeit ist allerdings sehr hart. Ein grofiartiges Beispiel fiir eine derartige Bild-
interpretation bictet Wilhelm Nyssen in seinem Buch ,Das Zeugnis des Bildes
im frihen Byzanz*17,

Sprache und Kunstwerk

Die kurzen Hinweise haben gezeigt, wie unverstindlich den Interpreten und wohl
uns allen die frithmittelalterliche Kunst und auch die Vorstellungen und Wirk-
lichkeiten der Bibel geworden sind. Viele — gliicklicherweise nicht alle ~ Bild-
meditanten suchen nicht mehr das Bild und seine Theologie zu verstehen, sondern
decken das frithmittelalterliche Kunstwerk mit ihren wohlgemeinten Gefithlen
zu — nach dem Motto: Was wir nicht verstehen, interpretieren wir. An Stelle eines
Einblicks in den Sachverhalt tritt eine Formulierung. Die Sprache macht sich
selbstindig und wird zu einem manieristischen Klanggebilde pseudotheologischer
Art.

Einige Beispiele dazu. Der gleiche Autor, der sich an der Bronzetiir von Verona
versucht hat, méchte auch die beriihmte Hildesheimer Bernwardssaule meditativ



Literaturbericht 474

erschlieflen!s, An ibr findet sich u. a. eine Darstellung der Auferwedkung des Laza-
rus: man sieht den offenen Sargdeckel mit dem sich erhebenden Lazarus. Hinter
dem Grab stellt der ottonische Kimnstler die Apostel und Begleiter so auf, dafl
man meint, sie stinden auf dem Deckel. Diese Art der nichtperspektivischen Dar-
stellungen ist in der kunstgeschichtlichen Literatur intensiv untersucht worden.
Cremer interpretiert diese Szene folgendermafien: ,Sind die Miterlebenden durch
ihren Glauben leichter* geworden? (Joh 11, 45). Sie konnen den Deckel des
Sarges nicht mehr niederdriicken zur endgiiltigen finsteren Verschlossenheit des
Todes“ (42). Dieser Satz, der vorgibt, dafl der Kiinstler die Miterlebenden auf
dem halboffenen Sargdeckel stehend abgebildet habe, damit sie den Sargdeckel
zudriicken, stellt nicht nur eine Verfilschung des Kunstwerks dar, sondern ist
eine freie, véllig subjektive Erfindung.

Derartige Klittereien und auch die Manierismen nehmen kein Ende: , Jesus
steht nicht nur zur Verfiigung wie ein Nachschlagewerk . ..“ (40). ,Das schreck-
liche Zuspit des Reichen hat sich erfiillt. Der Tod traf auch den Diesseitsmenschen.
Unausweichlich.“ ,Und doch hat er (= Abraham) unzihlig viele auf seinem
Schof8.* ,Erstarrung in ein nie zu l6sendes Begehren nach mehr* (82). ,Das Bild

hat ,Pulver in sich*“ (34).

Diese Blitenlese liefe sich aus anderen Meditationsbiichern und aus den zahl-
losen Meditations-Faltblittern, die heute auf dem Markt kursieren, beliebig er-
weitern. Die Sprache wuchert. Sie orientiert sich kaum noch am Bild, dessen
Realitdt und dessen Mitteilung man ignoriert. Die biblischen Bildvorstellungen
werden immer oberflichlicher und seichter aufgefafit. Von der Erschaffung Adams
an der Puerta de las Platerias in Santiago de Compostella heifit es z. B. in einem
Bildmeditationskalender: ,Mit offenen Augen und einem heiteren, optimistischen
Licheln geht Adam in seine Zukunft. Unverkrampft 16st er sich, um das ihm Zu-
kommende in die Hinde zu nehmen. Vom Bild einer frithmittelalterlichen
Majestas lesen wir anderswo: ,. .. sie (= die vier Rider) deuten auf schnellste
Bewegung bei tiefster Ruhe, auf das Gottesgeheimnis also.“ Eine frithe Dar-
stellung des Unglédubigen Thomas wird mystisch interpretiert: ... Zdgerndes
Nahen bei Thomas, Aufbruch und zarte Einladung des Herrn. Zuneigung ...
Thomas taucht ein, taucht unter, taucht auf. Wiedererkennend, wiedergeboren,
glaubend . ..“. Man gewinnt aufgrund dieser pseudotheologischen und senti-
mentalischen Poetereien aller Art den Eindruck, dafl hier Christentum zu billig-
sten Preisen verkauft wird. Man vesteht es nicht mehr. Nun wird es auf Post-
karten und in Bilderbiichlein verramscht. Thre Verfasser suchen den Ausfithrun-
gen, die oft kaum noch irgendeinen ernsthaft biblischen Gehalt besitzen, durch
die beigebundenen Bilder grofler Kunstwerke Autoritit und Bedeutung zu ver-
schaffen. Man lasse einmal die Bilder weg und lese nur die Texte. Die Enttiu-
schung ist grof}.

Aber nicht nur die biblische Bildwelt verblafit, wir haben uns auch von dem,
was die Schopfung uns sagt, emanzipiert. In den Naturbetrachtungen von Wal-
traud Herbstrith?? lesen wir neben dem Bild eines Bergsteigers:



Literaturbericht ‘ 475

,Von der Stirne rinnt Schweifl.
Man fiihlt die Qual des Riickens,
die Last des Schreitens.

Der Himmel ist dunkel,

nur von links fallt Licht.©

So geht es poetisch weiter von Bild zu Bild, von Zeile zu Zeile, von Banalitat
zu Banalitit. Manchmal kénnte man meinen, die Autoren lebten nur mehr ihren
stilisierten Affekten.

Nach der Betrachtung vieler heutiger Bildmeditationen ohne Welt und Wirk-
lichkeit kommt man mit einem letzten Text aus einer Meditation zur Uberzeu-
gung: , Wer allabendlich in die Réhre schaut (sic!), kann das Schauen griindlich
verlernen.” Herbert Schade S]

Anmerkungen:

1 Alfons Rosenberg, Christliche Bildmeditation, Miinchen 1975, 12,

2 Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit — Eine theologische Asthetik, Einsiedeln seit
1961. — Vgl. GuL J. Sudbrack, 39 (1966) 312; 41 (1968) 228-229; 43 (1970) 346-347.

8 Pablo Picasso, Wort und Bekenntnis, Zirich 1954, 38.

4 Richard Hiepe, Die Kunst der neuen Klasse, Miinchen-Giiterslobh-Wienr 1973, 19.

5 André Fermigier in: Kunst ist Revolution, K6ln 1969, 41.

8 Vgl. Anmerk. 1; dazu A. Rosenberg, Die dhristliche Bildmeditation, Mincen-Planegg
1958; ders., Engel und Déimonen, Gestaltwandel eines Urbildes, Miinchen 1967.

7 Lexikon der christlichen Ikonographie, hg. v. Engelbert Kirschbaum S] und Wolfgang
Braunfels, Rom-Freiburg-Basel-Wien, seit 1968. — Erschienen sind: Allgemeine Ikono-
graphie, Bd. 1-4, und lkonographie der Heiligen, Bd. 6 und 7.

8 Gertrud Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Giterslob, Bd. 1 (1966); Bd. 2
(1968); Bd. 3 (1971).

® Aus der umfangreichen Reihe nur einige Titel: W. Braunfels, Die heilige Dreifaltig-
keit, Diisseldorf 1954; S. Esche, Adam und Eva, 1957; S. Seeliger, Pfingsten, 1958; A. Leg-
ner, Der gute Hirte, 1959, und viele andere.

10 A, Meyer, Das Bild der Kirche, Regensburg 1962; H. Schade, Dimonen und Monstren,
1962; Notker Eckmann, Kleine Gesdhichie des Kreuzweges, 1968, u. a.

11 G. Ristow, Die Geburt Christi, Recklinghausen 1963; ders., Die Taufe Christi, 1965;
Klaus Wessel, Abendmahl und Apostel-Kommunion, 1964; ders., Die Kreuzigung, 1966,
u. a.

12 Georg Mross, Die Bernwardstiir Hildesheim, Hildesheim 1973.

18 H. Schade, Die Tiere in der mittelalterlichen Kunst, in: Studium Generale 20 (Berlin-
Heidelberg-New York) 1967, 222—32; 34. (Hier wesentliche Hinweise auf die psycholo-
gische Deutung mit Hilfe von alten Texten.); dazu ders., Adams grofies Gesicht, in: Das
Miinster 11 (1958), 357-87. (Leider konnten damals noch nicht alle Texte und Griinde fiir
die Deutung der Hildesheimer Tafel aufgefithrt werden.); dazu ders., Adam und Eva, in:
Lex. fiir christl. Ikonographie, Bd. 1, 41-70.

4 Drutmar Cremer, Ich komme zu euch — Bildmeditationen zur Bronzetiir der Basilika
San Zeno in Verona, Wiirzburg-Innsbruck-Hamburg 1975.

18 Aloys Grillmeier S], Der Logos am Kreuz. Zur christologischen Symbolik der dlteren
Kreuzesdarstellung, Mimchen 1956. — Den Text einer Kreuzigung, Stuttgart, cod. brev.
98 fol 8 (vgl. Abb. 4 mit S. 126) zitiert Grillmeier: ,In cruce dormit Adam de costa for-
met et Evam. In cruce passus, Ade nunc solvo crimen et Evae“, obne auf diesen Ursprung
der offenen Augen Christi in den offenen Augen der Ekstasis Adae ndher einzugehen.
16 Dje nichsten ikonographischen Parallelen zu dem Christusbild @ber dem Kreuzesbaum
bieten eine Ampulle aus Monza (Schiller 11, 324) und eine Ampulle aus Bobbio (Schiller



Buchbesprechungen 476
III, 666). Gerade in dem zuletzt erwihnten Werk flankieren unten zwei Engel das
Baumkreuz und oben zwei Engel den thronenden Christus. Zwar werden in spiterer Zeit
auch beim Jiingsten Gericht die ,arma Christi (= Leidenswerkzeuge) eine Rolle spielen,
aber in den Geschichtsdarstellungen Andert sich die Szenerie sehr stark. Deshalb leitet auch
Schiller das genannte Relief der Ampulle von Bobbio von Himmelfahrtsdarstellungen ab
und reiht es zurecht in die Majestas-ikonographie ein. —~ Mario Maimeri, Verona, Verona
1957, 99 nennt diesen Christus iiber dem Kreuzbaum , Gloria Dei“.

7 Wilhelm Nyssen, Das Zeugnis des Bildes im friihen Byzanz, Freiburg/Br. 1962. Das
Buch interpretiert eine Reihe von biblischen Themen von der Vertreibung aus dem Para-
dies bis zar Himmelfahrt mit ausgewihlten Texten der Theologen und Kirchenviter in
excmplarischer Weise. Daza werden uns einige spezifisch byzantinische Motive darge-
stellt. Dieses Buch wird hier besonders empfohlen.

® Drutmar Cremer, Uffne meine Augen. Bildmeditationen zur Christussiule Bernwards
von Hildesheim. Wiirzburg 1974.

¥ ‘Waltraud Herbstrith, Verlorenheit oder Sinn? Bildmeditationen, Bergen-Enkbeim

1975.

BUCHBESPRECHUNGEN

Jesus Christus

Biser, Eugen: Der Helfer. Eine Verge-
genwirtigung Jesu. Miinchen, Késel-
Verlag 1978. 264 S., Ln. DM 28—

Absicht dieses Buches ist es, Menschen unse-
rer Tage mit ihren vielen Fragen, Noten
und Leiden in eine lebendige Kommunika-
tion mit dem Jesus der Schrift, insbesondere
der Evangelien, zu bringen, um von ihm
— durch sein Beispiel und sein Wort — Ant-
wort und Hilfe zu erfahren. Das leisten
weder die verschiedenen Versuche einer neu
konzipierten Christologie noch die meist
zu fachwissenschaftlich orientierten Jesus-
biicher der Exegeten; beide gehen der Ge-
stalt und dem Leben (Wirken) Jesu gegen-
iber um der Objektivitat ibrer Aussa-
gen willen gewissermaflen auf Distanz.
Hier aber sollen sich fragende, suchende,
offene, gliubige Menschen auf Jesus, so
wie er lebte und litt, und wie er in der
Schrift iiberliefert worden ist, einlassen,
auf ihn schauend und hérend, was er ihnen
in ihrer Lebenssituation sage und welche
Wege er ihnen zeige. Von daher Titel
und Untertitel des Buches: Jesus ist fiir B.

nach einem Wort von Kierkegaard ,der
Helfer* der Menschen in jeder Zeitepo-
che; es gilt darum, den ,garstigen breiten
Graben® (Lessing), der uns zeitlich von
ihm trennt, zu dberbriicken, ,gleichzeitig*
(Kierkegaard) mit ibm zu werden, ihn fiir
uns hier und heute zu ,vergegenwirtigen®.

Das Anliegen des V{.'s ist ein zutiefst
religiéses. B. kennt die historisch-kriti-
schen Methoden der modernen Exegese, er
weifl um die Versuche einer zeitgemifieren
theologischen Neuaussage der iiberliefer-
ten Christologie. Er 14}t sie nicht aufier
acht, sondern macht von ihnen Gebraudh,
aber seine Intention zielt in eine andere
Richtung. Er méchte, bei allem Vorbehalt,
der heute wissenschaftlich geboten ist, die
innere Gestalt Jesu wahrnehmen, seinem
Selbstbewufitsein ,auf die Spur kommen*,
seine eigentlichen Intentionen aufdecken,
seine innere Liebes- und Leidensgeschichte
herausarbeiten, damit der religiése Mensch
sich in ihn einfithlen und -leben kann so-
wie Antworten auf seine Fragen erhilt.
Die Methode, nach der B. das zu erreichen
glaubt, neant er ,zwischen den Zeilen des





