
LITERATURBERICHT 

Und hinter tausend Bildern keine Welt 

Ein Literaturbericht zur zeitgenössischen Bildmeditation 

Zu den bemerkenswerten Vorgängen im Bereich der Spiritualität gehört heute 
die Bildmeditation. Zahllose Veröffentlichungen von umfangreichen Bildbänden 
bis zu einfachen Faltblättern mit Abbildungen, die man für wenig Geld an Ver- 
kaufsständen erstehen kann, entfächern ein vielfältiges, oft grelles Spektrum des 
Meditativen auf unserem Büchermarkt. Die Ursachen für diesen Bildhunger 
und den Ikonenkonsum sind allgemein bekannt: Unser rational-rationalistisches 
Zeitalter, das sich (bis in die Theologie hinein) nicht genug tun konnte, jede 
Art von Überlieferung zu hinterfragen, zu analysieren und schließlich als ver- 
braucht wegzuwerfen, hat durch den totalen Aufklärungsprozeß die Fundamente 
der Gesellschaft erschüttert. Nun stellen wir fest, daß das Technologische, das 
Praktikable, der Kommerz, das Nur-Profane und der Konsum nicht genügen. 
•Mitten in dem durch die Katastrophen der Aufklärung bewirkten Zerfall der 
geistigen Grundlagen und der Gemeinschaftsformen des Abendlandes sehnt sich 
der von seinen Wurzeln gelöste heutige Mensch erneut nach einem Zustand der 
Einheit, Ganzheit und Gebundenheit"1. Diese Integration, die Einbindung in das 
Ganze, glaubt er im Bild, namentlich im Kunstwerk der Vergangenheit, zu finden. 
Der Betrachter und besonders die Autoren von Bildmeditationen suchen jedoch 
nicht immer die Realität, die diese Bilder repräsentieren. An dieser Realität 
gehen sie häufig - um nicht zu sagen in den meisten Fällen -vorbei. Oft ver- 
mitteln diese Bildmeditationen eine gefühlsmäßige Sicherheit, ein ästhetisches 
Therapeutikum und verankern das hin- und hergeworfene Ich des Lesers und 
des Betrachters im Sentiment, in einer anonymen Religiosität der Empfindung. 
Die Verfasser errichten unaufhörlich Ikonostasen, Bilderwände, die uns beru- 
higen sollen. Aber hinter diesen reproduzierten Ikonen brennt kein Feuer und 
lebt kein Geheimnis mehr. Man produziert zahllose Bücher und reproduziert 
uralte Tafeln, eine Flut von Ikonen, und - hinter tausend Bildern keine Welt. 

Sicher gibt es auf diesem Jahrmarkt der Eitelkeiten eine Reihe von wertvollen 
Werken und einzigartige Ausnahmen. Auf diese mag zuerst ein Hinweis folgen. 

Werke zur Bildtheologie und zur christlichen Ikonographie 

An erster Stelle der grundlegenden Werke zur Bildmeditation müssen hier die 
Bände von Hans Urs von Balthasar genannt werden, die der Theologe •Herrlich- 
keit - Eine theologische Ästhetik" nennt2. 

Die Fülle der Gedanken und historischen Quellen des großen Werkes, vor 
allem Balthasars patristische Bildtheologie, wären in der Lage, einen tragfähi- 



Liter alurb eridit 468 

gen Grund für die Bildproblematik der Gegenwart zu bieten. Die Untersuchun- 
gen Balthasars haben jedoch das Bewußtsein der modernen Gesellschaft kaum 
erreicht. Es ist ein großer Mangel, daß die zahlreichen kunsttheoretischen Werke 
der Gegenwart und die Künstler bis zu den Kirchenbaumeistern und Kirchen- 
malern, die diese Probleme diskutieren, die Bände der •theologischen Ästhetik" 
weder erwähnen noch kennen. Aber auch die Vertreter der christlichen Bild- 
meditation bauen in ihren Betrachtungen Balthasars fundamentale Überlegungen 
nicht ein. 

Wenn man sich fragt, warum dieses wertvolle Werk so wenig wirksam gewor- 
den ist, so liegt das zu einem Teil daran, daß in diesen Bänden die bildende 
Kunst: Architektur, Malerei und Plastik nicht eigens behandelt wird. Nament- 
lich ist, wenn man von einem Kapitel über Georges Rouault absieht, die moderne 
Kunst, das heißt die revolutionierenden Arbeiten und Theorien seit Paul Ce- 
zanne, seit den Kubisten, Surrealisten, Dadaisten und der Pop-Art mit den dar- 
auf folgenden •Fotografischen Realisten" nicht untersucht worden. Der Verfas- 
ser gibt der Dichtung den Vorzug. Bei der modernen Auseinandersetzung geht es 
aber nicht so sehr um Literatur, sondern um das Material. Dazu kämpft der mo- 
derne Künstler gegen das •Ästhetische" und damit auch gegen Ästhetiken. Wenn 
etwa Balthasar in seiner Einführung schreibt: •Schönheit heißt das Wort, das 
unser erstes sein soll" (I, 16), so sagt Picasso: •Akademischer Unterricht in 
Schönheit ist Schwindel. Wir sind beschwindelt worden, und zwar so gut beschwin- 
delt worden, daß wir kaum einen Hauch von Wahrheit wiederfinden können"*. 
Das •Schöne", die •Kunst" und das •Ästhetische" sind die eigentlichen Reizworte 
in der Kunstgeschichte des 20. Jahrhunderts, die den Aufruhr unter den Machern 
bis zu Josef Beuys hervorgerufen haben. Unser ästhetisches Zeitalter hat nämlich 
mit dem Kunstschönen einen pseudometaphysischen Bereich hervorgebracht und 
im Akademismus aller Spielarten zum Rezept erhoben, einen Bereich, der einer 
Begegnung mit der Wirklichkeit entgegensteht. Die spirituelle Nostalgiewelle 
der Bildmeditationen ist ein letzter Nachhall dieses Ästhetischen. 

Der zeitgenössische Künstler sucht die Realität, auch und gerade unter Vernach- 
lässigung des Formalästhetischen. Er bemüht sich nicht mehr um •Kunst", son- 
dern um den Mitteilungswert der Sachen und damit um den Bildcharakter der 
Welt, also und das ist die Tragik der •theologischen Ästhetik" -, gerade um das, 
was Balthasar in wesentlichen Teilen seiner Untersuchungen selbst angestrebt hat. 
Dadurch, daß der Theologe die moderne bildende Kunst ausklammert, werden 
aber die Brücken zwischen seinem Werk und der zeitgenössischen Kunstdiskussion 
abgebrochen. Nicht zuletzt werden dadurch der modernen kirchlichen Kunst, die 
sich durch eine bildfeindliche Theologie in einer verhängnisvollen Krise befindet, 
alle Hilfen aus der Hand geschlagen. Die Künstler hören •Schönheit" und •Kunst" 
und klappen die dicken Bücher zu. Einige würden vielleicht - wie die russischen 
Künstler 1929, als Michael Lifschitz das Plädoyer Lenins für das Schöne vorlas - 
dazwischen rufen: •Das Schöne - bürgerlich! Das Schöne - ins Bett!"4. In unse- 
ren Gegenden würde man weniger zugespitzt sagen: Das Schöne ist historisieren- 
des Abendländertum. Oder wie es die französische Revolutionsästhetik des Jahres 
1968 formulierte: •Nie wieder Claudel!"6. 



Literaturberidit 469 

Das große Werk Hans Urs von Balthasars brauchte gleichsam einen eigenen 
Brückenbau, einen Ergänzungsband in die zeitgenössische bildende Kunst hin- 
ein, um seine Werte auch dem praktischen Theologen und Künstler zugänglich 
zu machen. Eine solche Hilfe fehlt leider noch. 

Im folgenden sei für die Verfasser von Bildmeditationen als Anregung und Hilfe 
wenigstens noch auf folgende Verfasser und Publikationen hingewiesen. Zunächst auf 
Alfons Rosenberg, den •Wünschelrutengänger der Spiritualität". Er hat schon früh den 
Bereich zwischen rational-theologischen Werken und spirituellem Kleinverkauf besetzt 
und die eigenartige Welt der Bildmeditation in profilierter Form kultiviert«. Gelegent- 
lich gefährdet der Verfasser seine wertvollen Untersuchungen und nützlichen Handrei- 
chungen, wenn er uns zu sehr ins Theosophische oder gar Vage führt, wie es in den Vor- 
stellungen von William Blake sichtbar wird. Sein Werk ist jedoch von tiefer Religiosität 
getragen und aus einer umfassenden Kenntnis der geistlichen Welt heraus geschrieben. 

Jenen, die sich schnell und unbeschwert an die spirituelle Erschließung von christlichen 
Kunstwerken der Vergangenheit heranmachen, seien die großen Lexika in Erinnerung 
gerufen, die mit wissenschaftlicher Akribie die alte Symbolik aufschlüsseln. Da ist vor 
allem das •Lexikon der christlichen Ikonographie" zu nennen, das 1968 von Engelbert 
Kirschbaum begonnen wurde und jetzt von Wolfgang Braunfels herausgegeben wird7. 
Dieses Lexikon, das sich selbst als Materialsammlung für eine •Theologie der Bilder" 
auffaßt, sollte jeder, der Bildmeditationen aus dem Bereich der Kunst erarbeitet, zuerst 
befragen. 

Eine hervorragende Leistung stellen auch die drei Bände der •Ikonographie der christ- 
lichen Kunst" von Gertrud Schiller dar8. Sie bieten eine umfassende Christologie in Bildern. 
•Deshalb ist nicht die lexikalische Form gewählt, sondern die sinngemäß zusammenge- 
hörenden Themen werden nach einer biblisch-dogmatischen Ordnung besprochen, die den 
Beginn mit den Heilsereignissen des Neuen Testaments - Menschwerdung, Tod und Auf- 
erstehung des Herrn - rechtfertigt" (Bd. 1, 12). 

Erwähnt seien endlich noch drei ikonographische Reihen, die monografisch wichtige 
christliche Themen behandeln. In diesen Monographien, die durchwegs von Fachleuten 
gearbeitet sind, erhält der Leser solide Auskunft über die christliche Bildwelt. So die von 
Wolfgang Braunfels herausgegebene Folge im Schwann-Verlag", die ikonographischen 
Bändchen bei Pustet10 (beide Reihen sind aufgegeben), ferner die Folge von Themen aus 
der byzantinischen Ikonographie im Verlag Aurel Bongers11. 

Diese Arbeiten wurden zusätzlich angeführt, weil die Unkenntnis der christli- 
chen Ikonographie bis in die Spiritualität und die Theologie hinein in erschrecken- 
dem Maße zunimmt. 

Nun aber zu problematischen Beispielen von Bildmeditationen aus jüngster 
Zeit. 

Vom Unbekanntwerden der biblischen Vorstellungen und vom Verblassen 
der Bilder 

Zu den großen Werken ottonischer Kunst gehört die Bernwardstür von St. Michael 
in Hildesheim. Über die Reliefs dieser Tür, die das Leben der Stammeltern und 
das Leben Christi typologisch einander gegenüberstellen, schrieb der leider vor 
einigen Jahren verunglückte Georg Mross tiefe und für den heutigen Menschen 
bestimmte •Betrachtungen"12. Der Verfasser, ein hervorragender Prediger in 
Hildesheim, war der Meinung, daß Bernward •multimedial" und •audiovisuell" 
verkünden wollte. •Ich versuche nur zu sagen, wie ein bestimmter heutiger Be- 



Literaturbericht 470 

trachter, nämlich ich (Mross), diese Bildpredigt gesehen, gehört und beantwortet 
hat". Das ist aber doch wohl zu wenig, um das bedeutende Kunstwerk in seinen 
tatsächlichen Aussagen dem heutigen Beschauer näher zu bringen. 

Schon bei der ersten Tafel beginnt die Schwierigkeit. Mross nennt sie •Adam 
wird von Gott emporgehoben". Nun sieht zwar ein großer Teil der Interpreten in 
der Darstellung eine Erschaffung Adams und in der die eigentliche Erschaffung 
begleitenden Figur ebenfalls Adam, der nach seiner Erschaffung zu Gott 
betet. Aber diese Interpretation kann einer genaueren Kritik kaum stand- 
halten. Es handelt sich m. E. vielmehr um den Traum oder die Ekstase 
Adams, von der auch die Genesis (2,21) spricht. Die großen, aus dem Bild 
schauenden Augen Adams sprechen dafür. Auf keinen Fall schaut hier Adam auf 
den Schöpfer. Auch die betende Begleitfigur schaut eher auf Adam als auf den 
Logos-Creator. Eine vergleichbare Darstellung bringt die angelsächsische Para- 
phrase Caedmons, in der neben der Entnahme der Rippe Eva aufrecht steht und 
die Hände zu Gott erhebt. Diese Deutung legt auch die Typologie der Tür nahe. 
Auf der daneben stehenden Szene der Bernwardstür sehen wir Maria Magdalena 
vor dem auferstandenen Christus, der sein •Noli me tangere" spricht. Es ist wenig 
wahrscheinlich, daß man diese Frauen-Szene typologisch mit einer Darstellung 
ohne Frau vergleicht, dafür mit einer Tafel, auf der gleich zweimal die Figur 
Adams vorkommt. Überdies gibt es Texte von Hippolyt und Ambrosius, die den 
Vergleich von Maria Magdalena mit Eva literarisch durchführen. 

Bei der Tafel vom •Sündenfall" bedient sich der Verfasser eines kleinen 
Tricks. Er bildet die Tafel nicht ganz ab, sondern beschneidet sie an der einen 
Seite. Man kann auf der am Schluß des Bändchens angefügten Gesamtdarstellung 
erkennen, daß Mross einen zweiten Baum, der hinter Adam steht, und auf dem 
noch eine zweite Schlange oder ein Drache zu beobachten ist, weggelassen hat. 
Da schon eine Schlange auf dem Baum neben Eva vorhanden ist, und die Bibel 
nicht von zwei Schlangen im Paradies spricht, würde die Darstellung dem 
Betrachter Schwierigkeiten machen. Wahrscheinlich war sie auch dem Verfasser 
unerklärlich. Und so schnitt er sie weg. 

Sehr wahrscheinlich entspricht diese Szene mit der doppelten Versuchung einer 
in der frühmittelalterlichen Kunst und in der theologischen Literatur seit Philo 
dem Juden weit verbreiteten psychologischen Auffassung der Figuren von Adam 
und Eva. Danach ist Adam der Nous, d. h. der Geist, die Vernunft oder der 
Intellekt. Eva dagegen ist die Aisthesis, d. h. die sinnliche Wahrnehmung. Die 
Szene besagt also: An Adam, den Geist, kommt der Drache nicht unmittelbar 
heran. Adam selbst reagiert auf den Drachen nicht. Wenn dagegen Eva, d. i. die 
Sinneswahrnehmung, die von der Einflüsterung, d. i. die Schlange, die Frucht 
erhalten hat» Adam, dem Geist, den Apfel anbietet, ist der Geist in der Lage, 
die Frucht zu nehmen. 

Diese psychologische Rollenverteilung, die wir ganz ausführlich in der Para- 
phrase Caedmons, aber auch reduziert in der Vorhalle von San Marco und in 
anderen Kunstwerken beobachten, ermöglichte es der frühmittelalterlichen Pasto- 
ral, das Wesen der Sünde unmittelbar sinnenfällig zu machen. Wenn Eva, die 
Sinneserfahrung, auf die Versuchung allein reagiert, so handelt es sich noch nicht 



Literaturbericht 471 

um die Sünde. Erst wenn Adam, der Geist, einwilligt, ist die Sünde vollzogen, 
und der Mensch wird schuldig13. Am Adams- oder Bußportal vermittelten der- 
artige Bilder ein elementares religiöses und ethisches Wissen. 

So könnte man die Betrachtungen der übrigen Reliefs verfolgen und würde 
kaum eine Darstellung finden, die der Verfasser der Betrachtungen, der doch 
Theologe war, ganz verstand. 

Ähnliches gilt von den Bildmeditationen über eine weitere Bronzetür des 
frühen Mittelalters, den Reliefs des Portals von San Zeno in Verona14. 

Das gut ausgestattete Buch, das mit 30 großen Fototafeln Betrachtungen von 
Drutmar Cremer vermittelt, wird vielen Freude machen. Der Autor stellt seinen 
Gedanken jeweils Texte aus der Bibel voran und befleißigt sich einer Art ge- 
pflegter Sprache. Die Sätze sind kurz. Der Text ist leicht zu lesen. Ein religiöser 
Gehalt tritt deutlich hervor. Leider bringt das Buch nur eine Auswahl der Reliefs 
und diese oft nur in Ausschnitten. Die Auswahl beschränkt sich auf die älteren 
Werke der beiden Bronzeflügel. Eine Tafel mit der Gesamtdarstellung des Portals 
läßt erkennen, was der Verfasser weggelassen hat. •Die Bilder dieses Buches 
sind nicht nach der Reihenfolge wie auf der Bronzetür geordnet, die wohl durch 
Ergänzungen und Neuschöpfungen durcheinandergeraten ist, sondern nach der 
Geschichte der Bibel" (5). So stellt Cremer die letzte Tafel rechts unten am 
Portal, den Engel mit dem Drachen, an den Anfang. Es folgt die Vertreibung 
aus dem Paradies, die auf dem linken Flügel unten zu sehen ist. Eine Tafel mit 
•Terra" und •Mare" vor einer Baum- oder Pflanzenzone - vielleicht als Paradies 
zu deuten - läßt Cremer weg. Schließlich endet der Verfasser seine Betrachtungen 
mit einem Relief, das ungefähr in der Mitte der linken Seite der Tür neben dem 
Bronzeklopfer angebracht ist. Eine derartige Neuordnung der Portalreliefs kann 
kaum durch einen Nichtfachmann unternommen werden. 

Zu dem Titelbild, das Cremer unter der Überschrift •Ich komme zu euch" 
betrachtet, und das er, wie schon gesagt, an den Schluß seiner biblischen Folge 
setzt, mögen einige nähere Hinweise folgen. 

Das Bild zeigt einen Christus, der über einem Kreuzesbaum oder einem baum- 
artigen Kreuz (•arbor vitae") thront. Unten flankieren zwei sechsflügelige Engel 
das Kreuz, dessen Arme sie halten. Diese Engel stehen auf geflügelten Rädern. 
Oben assistieren zwei weitere Engel dem thronenden Christus, die beide ein 
Weihrauchfaß tragen. Dazu hält der eine die Lanze und der andere Nägel. 
Christus selbst trägt die offene Seitenwunde. Der Verfasser setzt nun an den 
Beginn seiner Betrachtung den Text von Mattäus 24, 29-31, der die Wiederkunft 
Christi zum Jüngsten Gericht schildert. Wahrscheinlich entnimmt er diese Deu- 
tung des Reliefs der Literatur. Der Kunsthistoriker kann derartige Themen oft 
als Arbeitstitel gebrauchen. Der von Cremer zitierte Mattäus-Text hingegen geht 
ins Detail: er spricht von Wolken, auf denen Christus kommt, von Posaunen, die 
geblasen werden und von Engeln, die die Auserwählten von den vier Winden 
herbeiholen. Cremer betrachtet also die Völker, die in angstvolles Wehgeschrei 
ausbrechen. Er betrachtet, wie die Sonne finster und der Mond fahl wird. Die 
Himmel vergehen bei ihm im Weltenbrand; aber keines dieser Motive ist auch 
nur ansatzweise auf dem frühmittelalterlichen Bronzerelief zu sehen. 



Literaturbericht 472 

Um seinen Titel zu finden, stellt der Verfasser Johannes 14, 18 um. Dort 
heißt es: •Ich lasse euch nicht als Waisen zurück, ich komme zu euch." Der Verfas- 
ser formuliert: •Ich komme zu euch. Ihr, meine Erwählten! Ich lasse euch nicht 
als Waisen zurück in dieser Welt" (Joh 14,18). Diese Johannesstelle aus dem 
Abschiedsreden spricht aber nicht vom Jüngsten Gericht und dem Weltuntergang, 
sondern vom Kommen Christi im Heiligen Geist. So lautet der Kontext bei 
Johannes: •Ich will den Vater bitten, und er wird euch einen anderen Beistand 
verleihen, daß er in Ewigkeit bei euch bleibe: den Geist der Wahrheit. Die Welt 
kann ihn nicht empfangen, weil sie ihn weder sieht noch kennt. Ihr aber kennt 
ihn; er bleibt bei euch und wird in euch sein. Ich lasse eucht nicht als Waisen zu- 
rück; ich komme zu euch." Der Verfasser verbindet also Mt 24, 29-31 mit Joh 14, 
18 und schildert unter dem Titel •Ich komme zu euch" das Jüngste Gericht. 

Was ist auf diesem Relief mit dem über dem Baum thronenden Christus von 
S. Zeno wirklich dargestellt? 

Aus dem Zusammenhang, in dem das Bild im Portal steht, wird deutlich, daß 
die Darstellung im Kontext von Passion und Auferstehung zu begreifen ist. 
Neben diesem Relief beobachten wir die Unterweltsfahrt Christi. Darüber sehen 
wir die Kreuzabnahme und neben der Kreuzabnahme befindet sich das Relief mit 
den Drei Frauen am Grabe. Weder die Kreuzigung noch die Auferstehung in 
unserem Sinn erscheint auf dem Portal. Diese ikonographische Situation läßt 
sich nur aus der frühchristlichen Tradition erklären. Die Auferstehung als Vor- 
gang hat die Frühzeit nicht dargestellt. Die älteren Kreuzigungen, das Holzrelief 
der Tür von S. Sabina in Rom (um 432), das Elfenbeinrelief in London (420-430), 
der Rabulacodet (586) oder die Wandmalerei von S. Maria Antiqua in Rom, 
stellen die Kreuzigung als einen feierlichen, um nicht zu sagen sakramentalen 
Vorgang dar. Die offenen Augen des von der Lanze durchbohrten (also toten) 
Christus auf einigen dieser Darstellungen haben Grillmeier zur Überzeugung 
gebracht, daß es sich hier um Bilder des Logos am Kreuz handelt15. Zweifellos 
hat Grillmeier damit den wesentlichen Zug dieser Darstellungen getroffen; denn 
die Gebirgsarchitektur, die liturgische Gewandung und die Verbindung mit 
österlichen Motiven bemühen sich in diesen Bildern, die Gottheit oder Gottes- 
sohnschaft Christi ansichtig zu machen. Die offenen Augen deuten jedoch unmit- 
telbar auf die Vision Adams hin. Das hat Grillmeier leider nicht erkannt. Durch 
den Lanzenstich, von dem nur Johannes berichtet, tritt aus der offenen Seite 
Christi die Kirche, wie einst aus der offenen Seite Adams Eva entstanden ist. Pau- 
lus nennt die gleiche Typologie, auf die Johannes mit der Öffnung der Seite 
Christi anspielt, im Epheserbrief das •Große Geheimnis". Tertullian erklärt sie 
ausführlich. Die frühen Bilder zeigen Adam mit offenen Augen schlafend, und oft 
hat auch der durchbohrte Christus am Kreuz in seinem Todesschlaf offene Augen. 
Die Bible moralisee gibt die Parallelität der Vorgänge ausdrücklich wieder: Im 
gleichen Bild kommt zu Füßen des Kreuzes Eva aus der Seite Adams heraus, und 
geht die Kirche als weibliche Figur aus der Seite des gekreuzigten Christus, der 
sich schon im Todesschlaf befindet, hervor. 

Mit seiner Deutung des Gekreuzigten als Logos hat jedoch Grillmeier die 
eigentliche Realität richtig gesehen. Für die Alten war nämlich das Kreuz zuerst 



Literaturbericht 473 

ein kosmisches Heilszeichen. Piaton charakterisiert seine Form am Himmel als 
Chi (= X). Damit meinte der Philosoph die Ekliptik der Sonne, das heißt, die 
großen Gestirns- und Sonnenbahnen, die kreuzförmig über die Erde ihren Bogen 
schlagen und das Leben und die Erkenntnis für uns ermöglichen. Diese Gottes- 
söhne hat nach Piaton der Vater, der die ganze Ewigkeit seiend ist, erzeugt. 
Justin und andere Apologeten haben erklärt, daß im himmlischen Kreuz, im Chi 
(= X), von dem Piaton und Moses sprechen, der Namenszug Christi in die Welt 
eingeprägt ist. Dieser Christus ist der Inbegriff des •Himmlischen Menschen", 
von dem auch Paulus im 1 Kor 15, 47-49 die Rede ist. Der •Himmlische Mensch" 
im Zeichen des Kreuzes über uns konnte gar keine andere Form des Todes finden 
als die Kreuzigung. Das Kreuz im Weltall, der Kreislauf der Gestirne, der Früh- 
ling, Sommer, Herbst und Winter, also das Stirb und Werde unseres Daseins 
bestimmt, steht im Zeichen der Hingabe und einer Liebe auch des Verzichtes. 
Christus, der •Himmlische Mensch", ist also zugleich Inbegriff der Schöpfung und 
der natürlichen Offenbarung. •Obwohl er sich in der Gestalt Gottes befand, 
erniedrigte er sich selber und ward gehorsam bis zum Tode, ja bis zum Tode am 
Kreuz. Darum hat ihn Gott auch so hoch erhoben und ihm den Namen verliehen, 
der über alle Namen ist: Im Namen Jesu sollen sich alle Kniee beugen im Himmel, 
auf Erden und in der Unterwelt, und jede Zunge soll laut bekennen zu Gottes, 
des Vaters Herrlichkeit: Herr ist Jesus Christus" (Phil 2,6-11). Diese Gedan- 
ken, die hier nur skizziert werden können, machen es fast sicher, daß es sich bei 
dem Portalrelief von S. Zeno um die Verherrlichung des gekreuzigten Christus 

handelt16. 
So lobenswert es also ist, wenn in einem meditativen Text Nelly Sachs und 

ihre uns alle tief bewegenden Gedichte zitiert werden - wie es Cremer tut -, zur 
Erklärung der Bronzetür von San Zeno tragen sie nichts bei. Dafür müßte man 
eher den Migne, die Sammlung der Kirchenväter und frühmittelalterlichen Theo- 
logen lesen; dort sind nämlich die frühmittelalterlichen Bilder beschrieben. Diese 
Arbeit ist allerdings sehr hart. Ein großartiges Beispiel für eine derartige Bild- 
interpretation bietet Wilhelm Nyssen in seinem Buch •Das Zeugnis des Bildes 
im frühen Byzanz"17. 

Sprache und Kunstwerk 

Die kurzen Hinweise haben gezeigt, wie unverständlich den Interpreten und wohl 
uns allen die frühmittelalterliche Kunst und auch die Vorstellungen und Wirk- 
lichkeiten der Bibel geworden sind. Viele - glücklicherweise nicht alle - Bild- 
meditanten suchen nicht mehr das Bild und seine Theologie zu verstehen, sondern 
decken das frühmittelalterliche Kunstwerk mit ihren wohlgemeinten Gefühlen 
zu - nach dem Motto: Was wir nicht verstehen, interpretieren wir. An Stelle eines 
Einblicks in den Sachverhalt tritt eine Formulierung. Die Sprache macht sich 
selbständig und wird zu einem manieristischen Klanggebilde pseudotheologischer 

Art. 
Einige Beispiele dazu. Der gleiche Autor, der sich an der Bronzetür von Verona 

versucht hat, möchte auch die berühmte Hildesheimer Bernwardssäule meditativ 



Literaturbericht 474 

erschließen18. An ihr findet sich u. a. eine Darstellung der Auf erweckung des Laza- 
rus: man sieht den offenen Sargdeckel mit dem sich erhebenden Lazarus. Hinter 
dem Grab stellt der ottonische Künstler die Apostel und Begleiter so auf, daß 
man meint, sie stünden auf dem Deckel. Diese Art der nichtperspektivischen Dar- 
stellungen ist in der kunstgeschichtlichen Literatur intensiv untersucht worden. 
Cremer interpretiert diese Szene folgendermaßen: •Sind die Miterlebenden durch 
ihren Glauben .leichter' geworden? (Joh 11,45). Sie können den Deckel des 
Sarges nicht mehr niederdrücken zur endgültigen finsteren Verschlossenheit des 
Todes" (42). Dieser Satz, der vorgibt, daß der Künstler die Miterlebenden auf 
dem halboffenen Sargdedtel stehend abgebildet habe, damit sie den Sargdeckel 
zudrücken, stellt nicht nur eine Verfälschung des Kunstwerks dar, sondern ist 
eine freie, völlig subjektive Erfindung. 

Derartige Klittereien und auch die Manierismen nehmen kein Ende: •Jesus 
steht nicht nur zur Verfügung wie ein Nachschlagewerk..." (40). •Das schreck- 
liche Zuspät des Reichen hat sich erfüllt. Der Tod traf auch den Diesseitsmenschen. 
Unausweichlich." •Und doch hat er (= Abraham) unzählig viele auf seinem 
Schoß." •Erstarrung in ein nie zu lösendes Begehren nach mehr" (32). •Das Bild 
hat ,Pulver in sich'" (34). 

Diese Blütenlese ließe sich aus anderen Meditationsbüchern und aus den zahl- 
losen Meditations-Faltblättern, die heute auf dem Markt kursieren, beliebig er- 
weitern. Die Sprache wuchert. Sie orientiert sich kaum noch am Bild, dessen 
Realität und dessen Mitteilung man ignoriert. Die biblischen Bildvorstellungen 
werden immer oberflächlicher und seichter aufgefaßt. Von der Erschaffung Adams 
an der Puerta de las Platerias in Santiago de Compostella heißt es z. B. in einem 
Bildmeditationskalender: •Mit offenen Augen und einem heiteren, optimistischen 
Lächeln geht Adam in seine Zukunft. Unverkrampft löst er sich, um das ihm Zu- 
kommende in die Hände zu nehmen." Vom Bild einer frühmittelalterlichen 
Majestas lesen wir anderswo: •... sie (= die vier Räder) deuten auf schnellste 
Bewegung bei tiefster Ruhe, auf das Gottesgeheimnis also." Eine frühe Dar- 
stellung des Ungläubigen Thomas wird mystisch interpretiert: •... Zögerndes 
Nahen bei Thomas, Aufbruch und zarte Einladung des Herrn. Zuneigung ... 
Thomas taucht ein, taucht unter, taucht auf. Wiedererkennend, wiedergeboren, 
glaubend...". Man gewinnt aufgrund dieser pseudotheologischen und senti- 
mentalischen Poetereien aller Art den Eindruck, daß hier Christentum zu billig- 
sten Preisen verkauft wird. Man vesteht es nicht mehr. Nun wird es auf Post- 
karten und in Bilderbüchlein verramscht. Ihre Verfasser suchen den Ausführun- 
gen, die oft kaum noch irgendeinen ernsthaft biblischen Gehalt besitzen, durch 
die beigebundenen Bilder großer Kunstwerke Autorität und Bedeutung zu ver- 
schaffen. Man lasse einmal die Bilder weg und lese nur die Texte. Die Enttäu- 
schung ist groß. 

Aber nicht nur die biblische Bildwelt verblaßt, wir haben uns auch von dem, 
was die Schöpfung uns sagt, emanzipiert. In den Naturbetrachtungen von Wal- 
traud Herbstrith19 lesen wir neben dem Bild eines Bergsteigers: 



Literaturbericht 475 

•Von der Stirne rinnt Schweiß. 
Man fühlt die Qual des Rückens, 
die Last des Schreitens. 
Der Himmel ist dunkel, 
nur von links fällt Licht." 

So geht es poetisch weiter von Bild zu Bild, von Zeile zu Zeile, von Banalität 
zu Banalität. Manchmal könnte man meinen, die Autoren lebten nur mehr ihren 
stilisierten Affekten. 

Nach der Betrachtung vieler heutiger Bildmeditationen ohne Welt und Wirk- 
lichkeit kommt man mit einem letzten Text aus einer Meditation zur Überzeu- 
gung: •Wer allabendlich in die Röhre schaut (sie!), kann das Schauen gründlich 
verlernen." Herbert Schade SJ 

Anmerkungen: 
1 Alfons Rosenberg, Christliche Bildmeditation, München 1975, 12. 
2 Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit - Eine theologische Ästhetik, Einsiedeln seit 
1961. - Vgl. GuL J. Sudbrack, 39 (1966) 312; 41 (1968) 228-229; 43 (1970) 346-347. 
* Pablo Picasso, Wort und Bekenntnis, Zürich 1954, 38. 
4 Richard Hiepe, Die Kunst der neuen Klasse, München-Gütersloh-Wien 1973, 19. 
5 Andre Fermigier in: Kunst ist Revolution, Köln 1969, 41. 
8 Vgl. Anmerk. 1; dazu A. Rosenberg, Die christliche Bildmeditation, München-Planegg 
1953; ders., Engel und Dämonen, Gestaltwandel eines Urbildes, München 1967. 
7 Lexikon der christlichen Ikonographie, hg. v. Engelbert Kirschbaum SJ und Wolfgang 
Braunfels, Rom-Freiburg-Basel-Wien, seit 1968. - Erschienen sind: Allgemeine Ikono- 
graphie, Bd. 1-4, und Ikonographie der Heiligen, Bd. 6 und 7. 
8 Gertrud Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Gütersloh, Bd. 1 (1966); Bd. 2 
(1968); Bd. 3 (1971). 
• Aus der umfangreichen Reihe nur einige Titel: W. Braunfels, Die heilige Dreifaltig- 
keit, Düsseldorf 1954; S. Esche, Adam und Eva, 1957; S. Seeliger, Pfingsten, 1958; A. Leg- 
ner, Der gute Hirte, 1959, und viele andere. 
10 A. Meyer, Das Bild der Kirche, Regensburg 1962; H. Schade, Dämonen und Monstren, 
1962; Notker Eckmann, Kleine Geschichte des Kreuzweges, 1968, u. a. 
11 G. Ristow, Die Geburt Christi, Recklinghausen 1963; ders., Die Taufe Christi, 1965; 
Klaus Wessel, Abendmahl und Apostel-Kommunion, 1964; ders., Die Kreuzigung, 1966, 
u. a. 
12 Georg Mross, Die Bernwardstür Hildesheim, Hildesheim 1973. 
13 H. Schade, Die Tiere in der mittelalterlichen Kunst, in: Studium Generale 20 (Berlin- 
Heidelberg-New York) 1967, 222•32; 34. (Hier wesentliche Hinweise auf die psycholo- 
gische Deutung mit Hilfe von alten Texten.); dazu ders., Adams großes Gesicht, in: Das 
Münster 11 (1958), 357-87. (Leider konnten damals noch nicht alle Texte und Gründe für 
die Deutung der Hildesheimer Tafel aufgeführt werden.); dazu ders., Adam und Eva, in: 
Lex. für christl. Ikonographie, Bd. I, 41-70. 
14 Drutmar Cremer, Ich komme zu euch - Bildmeditationen zur Bronzetür der Basilika 
San Zeno in Verona, Würzburg-Innsbruck-Hamburg 1975. 
15 Aloys Grillmeier SJ, Der Logos am Kreuz. Zur christologischen Symbolik der älteren 
Kreuzesdarstellung, München 1956. - Den Text einer Kreuzigung, Stuttgart, cod. brev. 
98 fol 8 (vgl. Abb. 4 mit S. 126) zitiert Grillmeier: •In cruce dormit Adam de costa for- 
met et Evam. In cruce passus, Ade nunc solvo crimen et Evae", ohne auf diesen Ursprung 
der offenen Augen Christi in den offenen Augen der Ekstasis Adae näher einzugehen. 
16 Die nächsten ikonographischen Parallelen zu dem Christusbild über dem Kreuzesbaum 
bieten eine Ampulle aus Monza (Schiller II, 324) und eine Ampulle aus Bobbio (Schiller 



Buchbesprechungen 476 

III, 666). Gerade in dem zuletzt erwähnten Werk flankieren unten zwei Engel das 
Baumkreuz und oben zwei Engel den thronenden Christus. Zwar werden in späterer Zeit 
auch beim Jüngsten Gericht die •arma Christi" (= Leidenswerkzeuge) eine Rolle spielen, 
aber in den Geschichtsdarstellungen ändert sich die Szenerie sehr stark. Deshalb leitet auch 
Schiller das genannte Relief der Ampulle von Bobbio von Himmelfahrtsdarstellungen ab 
und reiht es zurecht in die Majestas-ikonographie ein. - Mario Maimeri, Verona, Verona 
1957, 99 nennt diesen Christus über dem Kreuzbaum •Gloria Dei". 
17 Wilhelm Nyssen, Das Zeugnis des Bildes im frühen Byzanz, Freiburg/Br. 1962. Das 
Buch interpretiert eine Reihe von biblischen Themen von der Vertreibung aus dem Para- 
dies bis zur Himmelfahrt mit ausgewählten Texten der Theologen und Kirchenväter in 
exemplarischer Weise. Dazu werden uns einige spezifisch byzantinische Motive darge- 
stellt. Dieses Buch wird hier besonders empfohlen. 
18 Drutmar Cremer, öffne meine Auge». Bildmeditationen zur Christussäule Bernwards 
von Hildesheim. Würzburg 1974. 
19 Waltraud Herbstrith, Verlorenheit oder Sinn? Bildmeditationen, Beriren-Enkheim 
1975. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Jesus Christus 

Biser, Eugen: Der Helfer. Eine Verge- 
genwärtigung Jesu. München, Kösel- 
Verlag 1973. 264 S., Ln. DM 28,-. 

Absicht dieses Buches ist es, Menschen unse- 
rer Tage mit ihren vielen Fragen, Nöten 
und Leiden in eine lebendige Kommunika- 
tion mit dem Jesus der Schrift, insbesondere 
der Evangelien, zu bringen, um von ihm 
- durch sein Beispiel und sein Wort - Ant- 
wort und Hilfe zu erfahren. Das leisten 
weder die verschiedenen Versuche einer neu 
konzipierten Christologie noch die meist 
zu fachwissenschaftlich orientierten Jesus- 
bücher der Exegeten; beide gehen der Ge- 
stalt und dem Leben (Wirken) Jesu gegen- 
über um der Objektivität ihrer Aussa- 
gen willen gewissermaßen auf Distanz. 
Hier aber sollen sich fragende, suchende, 
offene, gläubige Menschen auf Jesus, so 
wie er lebte und litt, und wie er in der 
Schrift überliefert worden ist, einlassen, 
auf ihn schauend und hörend, was er ihnen 
in ihrer Lebenssituation sage und welche 
Wege er ihnen zeige. Von daher Titel 
und Untertitel des Buches: Jesus ist für B. 

nach einem Wort von Kierkegaard •der 
Helfer" der Menschen in jeder Zeitepo- 
che; es gilt darum, den •garstigen breiten 
Graben" (Lessing), der uns zeitlich von 
ihm trennt, zu überbrücken, •gleichzeitig" 
(Kierkegaard) mit ihm zu werden, ihn für 
uns hier und heute zu •vergegenwärtigen". 

Das Anliegen des Vf.'s ist ein zutiefst 
religiöses. B. kennt die historisch-kriti- 
schen Methoden der modernen Exegese, er 
weiß um die Versuche einer zeitgemäßeren 
theologischen Neuaussage der überliefer- 
ten Christologie. Er läßt sie nicht außer 
acht, sondern macht von ihnen Gebrauch, 
aber seine Intention zielt in eine andere 
Richtung. Er möchte, bei allem Vorbehalt, 
der heute wissenschaftlich geboten ist, die 
innere Gestalt Jesu wahrnehmen, seinem 
Selbstbewußtsein •auf die Spur kommen", 
seine eigentlichen Intentionen aufdecken, 
seine innere Liebes- und Leidensgeschichte 
herausarbeiten, damit der religiöse Mensch 
sich in ihn einfühlen und -leben kann so- 
wie Antworten auf seine Fragen erhält. 
Die Methode, nach der B. das zu erreichen 
glaubt, nennt er •zwischen den Zeilen des 




